
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Der Akt ist früher als die Potenz : ein wichtiges Prinzip der aristotelisch-
thomistischen Philosophie

Autor: Kaufmann, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*$* *5* «|s »J* »J» 4j* *<Ji 4J4. 4/Ji «|» *J» 4j* 4$* »J* »J» *|* */J» «|» 4j4

DER AKT IST FRÜHER ALS DIE POTENZ.

EIN WICHTIGES PRINZIP DER ARISTOTELISCH-

THOMISTISCHEN PHILOSOPHIE.

ABHANDLUNG ÜBER DIE BEDEUTUNG DESSELBEN.

Von Kanonikus NIKOLAUS KAUFMANN,
PROF. DER PHILOSOPHIE AM LYCEUM IN LUZERN, MITGLIED DER ST. THOMAS¬

AKADEMIE DASELBST.

Ein wahres philosophisches System ist vergleichbar einem

grofsartigen Kunstwerk der Architektur. Wie z. B. ein gotischer
Dom, auf ein sicheres Fundament und auf die Strebepfeiler
gestützt, als herrliches Denkmal menschlicher Kunst sich erhebt,
so steht jenes System, auf feste Prinzipien gegründet, als prächtiges

Monument menschlichen Denkens vor uns da. Was das

Fundament und die Strebepfeiler für den gotischen Dom, das

sind die Grundsätze für die philosophische Wissenschaft. Ist
die Grundlage schwach, so stürzt der Bau zusammen; sind die

Prinzipien nicht sicher, mit Gewifsheit festgestellt, so wird sich
ein System vor dem Forum der Wahrheit nicht halten können.

Ein auf solides Fundament gegründeter Bau dagegen trotzt den

Unbilden der Witterung, er dauert Jahrhunderte hindurch, während
so manches Irdische schnell vergeht. Ahnlich besteht dauerhaft
ein auf wahre Grundsätze aufgebautes philosophisches
Lehrgebäude, trotz aller Angriffe der Gegner, trotz allem Wechsel
und Schwanken menschlicher Meinungen. — Einem herrlichen
gotischen Dom aus dem 13. Jahrhundert vergleichbar ragt das



528 Der Akt ist früher als die Potenz.

System des hl. Thomas von A quin in unsere Zeit hinein.
Der sog. Humanismus unternahm einen erbitterten Kampf gegen
die Scholastik; ebenso der neuere Pantheismus, Materialismus etc.
Aber während Systeme sich im bunten Wechsel folgten, während
so manche Lehre, die sich pompös angekündet hatte, schnell
wieder vom Schauplatz verschwand, hat die Lehre des hl. Thomas
alle Stürme überdauert; sie findet gerade in der Gegenwart
wieder erneute Anerkennung.

Der grofse Vorzug der thomistischen Lehre ist nun besonders

in ihren Prinzipien zu suchen. Der grofse Förderer der

Wissenschaft, Se. Heiligkeit Papst Leo XIII., spricht sich in
seiner herrlichen Encyklika „Aeterni Patris" folgendermafsen
darüber aus: „Illud etiam accedit, quod philosophicas conclusiones

angelicus Doctor speculatus est in rerum rationibus et prin-
cipiis, quae quam latissime patent, et infinitarum
fere veritatum semina suo velut gremio conclu-
dunt, posterioribus magistris opportuno tempore
et uberrimo cum fructuaperienda. Quam philosophandi
rationem cum in erroribus refutandis pariter adhibuerit, illud
a se ipse impetravit, ut et superiorum temporum errores omnes

unus debellarit et ad profligandos, qui perpétua vice
in posterum exorituri sunt, arma invictissima sup-
peditarit." — Der Abfall von diesen Grundsätzen hat sich

an gewissen Systemen der neueren Philosophie sehr gerächt,
viele Irrtümer herbeigeführt. Zeigen wir das an einem Beispiel:
Ein Hauptprinzip des hl. Thomas in der Erkenntnislehre ist der
Satz „cognitum est in cognoscente per modum cognoscentis."
(vd. de veritate qu. 8. art. 3. S. th. I. qu. 94. a. 2. I. II.
qu. 5. a. 5. II. II. qu. 23. a. 6. S. cont. Gent. II. 98.)1) Die

>) cf. Liber de causis § 7. Dieses Prinzip ist untergeordnet einem

allgemeineren, welches ebenfalls im L. de causis § 9 und im System des

hl. Thomas de potentia qu. 3. a. 3. obj. 1. S. th. II. II. qu. 23. a. 6. ad 1

sehr verwertet wird: „Quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur."
cf. „Die pseudo-aristotelische Schrift über das reine Gute, bekannt unter
dem Namen liber de causis", bearbeitet von Dr. Otto Bardenhewer, Preib.
i. B. Herder 1882.



Der Akt ist früher als die Potenz. 529

Gegenstände gewinnen nach dieser Lehre eine ideale Existenz
im Erkennenden; sie werden in den Erkenntnisbildern des

erkennenden Subjektes nachgebildet, ohne dafs dieses mit jenen
Objekten real identisch wäre. Die Scholastik erkannte es wohl,
dafs in der Erkenntnis eine Verähnlichung zwischen dem
Erkannten und dem Erkennenden stattfinden müsse, und sprach
diese Wahrheit in jenem Satze aus. Allein der neuere deutsche

Idealismus von Kant an ging weiter, er verliefs jenen Grundsatz
und stellte im Anschlufs an Cartesius die Lehre auf von der
Identität des Denkens und des Seins. Diese Lehre ist der Grundirrtum

jener Philosophie; dieselbe führte konsequent zu den pan-
theistischen Irrtümern eines Fichte, Schelling, Hegel etc. Hätte
z. B. Hegel jenes Prinzip berücksichtigt und zugleich die Lehre
des hl. Thomas, dafs das Sein dem Endlichen und Unendlichen

nur im analogen Sinne zukomme, so hätte er nie den so irrtumsvollen

Pantheismus gelehrt.
Soll die Philosophie gedeihen, so inufs sie zu jenen

Prinzipien zurückkehren. Gerade das ist die Hauptaufgabe der tho-
mistischen Bewegung in der Gegenwart, eine Aufgabe, die ihr
durch die obgenannten Worte des hl. Vaters klar vorgezeichnet
ist. Die St. Thomas-Akademie in Luzern, deren Präsident zu sein

der Verfasser gegenwärtig die Ehre hat, betrachtete es immer
als besonders wichtig, jene Grundsätze zu verteidigen, ihre Fruchtbarkeit

nachzuweisen, sie zu verwenden zur Widerlegung
moderner Irrtümer. Das ist auch, wie wir aus dem Programm
ersehen, die Hauptaufgabe, welche diese zur Freude aller
Verehrer des hl. Thomas neugegründete Zeitschrift sich gesetzt hat.

„Verständigung über die grofsen philosophischen
Fragen auf dem Boden der aristotelischen
Prinzipien anzubahnen; die Grundsätze der Lehre des
hl. Thomas von A quin klar darzulegen." In Erfüllung
derselben wird das philosophische Jahrbuch nicht nur zum Wohle
der Kirche, sondern auch zum Wohle des Staates arbeiten.

„Rectam solidamque doctrinam propugnantes non modo Eccle-

siae, sed et ipsi societati civili non leve emolumentum afferant"

(Worte aus dem Breve S. S. Leonis XIII. d. 14. Jan. 1882 ad



530 Der Akt ist früher als die Potenz.

Sodales Acad. S. Thomae Lucernensis). — Wir wollen nun, dem

Programm dieser Zeitschrift entsprechend, ein solches Prinzip
behaudeln. Dasselbe lautet: „actus (simpliciter) prior quam po-
tentia" S. Theol. I. qu. 3. a. 1. cf. Aristotel. Metaphys. IX, 8:

„jiqoteqov èvéçysia 6vvâftemç èoziv".1) Potenz und Akt sind
bekanntlich zwei der wichtigsten Grundbegriffe der aristotelisch-
thomistischen Philosophie, und der aus jenen Begriffen kombinierte
Satz nimmt eine sehr wichtige Stelle in derselben ein. Wir haben

jenes Prinzip auch erwähnt in unserer Arbeit: „Die teleologische

Naturphilosophie des Aristoteles und ihre Bedeutung in der

Gegenwart." 1883. Luzern. Gebr. Räber. Allein wir haben
dabei einfach auf Met. IX, 8 verwiesen, ohne eine nähere Analyse
jenes Kapitels, sowie der verwandten Ausführungen in Met. V, 11

und IX, 0 zu geben. — In einer Anmerkung haben wir sodann

angedeutet, dafs das in Rede stehende Prinzip sich zur Widerlegung

des Darwinismus verwenden lasse, ohne dieses näher

nachzuweisen. Beides möchten wir in dieser Abhandlung
nachholen. Dieselbe schliefst sich so organisch an jene Arbeit an,
bietet aber andererseits Neues, die Resultate der seither
gemachten Spezialstudien über jenen Grundsatz.

Wir wollen I. seine Begründung und Verwertung in der
Lehre des Aristoteles und des hl. Thomas nachweisen, sodann

II. daraus die Konsequenzen ziehen, um moderne
Irrtümer, nämlich die pantheistischen und
materialistischen Evolutionstheorieen, speziell den
Darwinismus, zu widerlegen.

J.

A. Zeigen wir zunächst, wie Aristoteles den genannten Satz

in seinem System begründet hat. Eine tiefere Begründung
gibt er in Met. IX, 8 ; dieses ganze Kapitel handelt ex professo

J) Der Verfasser bat ein anderes Prinzip, „quaelibet res perficitur per
hoc, quod subditur sno superiori" S. Theol. II. II. qu. 81. a. 7 behandelt

in der Zeitschrift „Katholische Schweizer-Blätter für Wissenschaft, Kunst
und Lehen." 4. Heft. 1886. Luzern. Gebr. Räber.



Der Akt ist früher als die Potenz. 531

über das Prinzip „nçôxeçov èvéçyeia ôvva/ieœç èoxiv". Bevor
wir jedoch auf die bezüglichen Erörterungen näher eingehen^

wollen wir zunächst die Begriffe betrachten, aus welchen jener
Satz gebildet ist.

1. Die Begriffe èvéçyeia und âvva/ag betreffend beschränken

wir uns auf folgende Bemerkungen : Verwandt mit dem
Ausdruck èvéçyeia ist die Bezeichnung èvxeXéyeia. Der Stagirite
gebraucht auch die Bezeichnung èvxeXéyeia nçoîxrj, so z. B. in
der Definition der Seele als Wesensform des Körpers „tyvyrj
ècxiv èvxeXéyeia rj Jiçwxrj Omfiaxoç rpvGixov ôvvâ/iei t,cm)v

tyovxoç," (de anima II, 1). Wir gewinnen den Eindruck, dafs

Ar. bezüglich der èvxeXéyeia unterscheidet zwischen der èvxeXéyeia

jiçcoxi] (actus primus), der vollendeten Wirklichkeit eines

Dinges, und der èvéçyeia (actus seeundus), der ans dieser
Wirklichkeit hervorgehenden Thätigkeit. Jedoch hält Ar. nicht streng
an dieser Unterscheidung fest, sondern gebraucht die Ausdrücke
èvxeXéyeia und èvéçyeia meistenteils gleichbedeutend, auch im

erstgenannten Sinne. So können wir den Ausdruck èvéçyeia
bald mit „Wirklichkeit", bald mit „Thätigkeit" übersetzen, (cf.

Schwegler, Kommentar zu Metaphys. XI, 9. S. 221 ff.) Wir
werden jedoch gewöhnlich den Ausdruck „Akt" gebrauchen,
sowohl in der einen, als in der anderen Bedeutung. — Der
terminus ôvva/iiç (potentia) kann bald mit „Möglichkeit" (potentia

passiva), bald mit „Vermögen" (potentia activa), „Kraft"
übertragen werden. In ersterer Beziehung jedoch nicht nur im Sinne

einer blofs logischen, sondern realen Potenz. Durch die Lehre

von der realen Potenz hat Ar. den Pantheismus der Eleaten

überwunden. Vergl. über die hohe Bedeutung derselben die

Abhandlung von Dr. Glossner im Jahresbericht der philosophischen

Sektion der Görres-Gesellschaft, 1883: „Die objektive
Bedeutung des aristotelischen Begriffes der realen Möglichkeit."
Wir werden gewöhnlich den Ausdruck „Potenz" gebrauchen. —
Die Begriffe Möglichkeit und Wirklichkeit, Potenz und Akt können

wir übrigens am besten verstehen, wenn wir die Lehre vom

Werden betrachten. Das Werden vollzieht sich, wie Ar. z. B.

in der Metaphysik ausführt, in Gegensätzen „aus etwas zu etwas".
Jahrbuch für Philosophie etc. 1. 37



532 Der Akt ist früher als die Potenz.

Dazu ist vorausgesetzt, a) das, woraus etwas wird, ein Substrat,
b) das, wozu etwas wird, das bestimmende Prinzip. Jenes nennt
der Stagirite vXr], Materie, letzteres siöog, Form. Der Materie
kommt nur die Möglichkeit zu, etwas zu werden. Zu einem
bestimmten Sein wird sie erst durch die Wesensform, welche
Wirklichkeit ist (evzsXeysia Tcçmzrj), z. B. : Der Keim der Pflanze
besitzt erst die reale Möglichkeit, eine Pflanze zu werden. In
der vollständig entwickelten Pflanze ist diese Möglichkeit in die
Wirklichkeit übergegangen, in derselben ist die Materie durch
die vollkommene Wesensform bestimmt. So verhalten sich die
zwei Prinzipien des Werdens, Materie und Form, wie Möglichkeit

und Wirklichkeit, Potenz und Akt.
Den Begriff jtçàzeçov erörtert Ar. eingehend in Met. V, 11.

„Einiges wird früher oder später genannt, sofern es in jedem
Gebiete des Seins ein Erstes und einen Anfang gibt. Früher
nämlich ist, was einem bestimmten Anfang näher
steht, mag nun dieser schlechthin und durch die Natur, oder

relativ oder örtlich oder beliebig durch etwas bestimmt sein."

ro èyyvzsçov «Q/j/ç xtvos coçiôfiévqç, i) ajtlmq xal zfj <pvOei,

rj jtq6ç zt rj 710V rj vxo Zivmv. Der Stagirite unterscheidet
sodann verschiedene Weisen des „Früher", a) xazà zotiov, dem
Orte nach früher ist das, was einem entweder von Natur (tpvösi),
wie z. B. Mitte und Ende, oder zufällig (jrçôç to zvyôv)
bestimmten Orte näher steht; das Entferntere dagegen ist später,

b) Anderes ist früher der Zeit nach (xazà yçôvov).
Hinsichtlich der Vergangenheit ist das vom Jetzt Entferntere früher,
z. B. die trojanischen Kriege früher als die medischen. Hinsichtlich

der Zukunft wird das früher genannt, was dem Jetzt näher

liegt, sofern wir nämlich das Jetzt als Erstes und als Anfang
setzen, c) Anderes ist früher der Bewegung nach (xazà
xivrjOiv). Dasjenige ist früher, was dem ersten Bewegenden
näher steht. Auch dieser Anfang ist schlechthin Anfang, d) xazà

ôvvafiiv, dem Vermögen nach. „Und zwar ist das Frühere das

dem Vermögen nach Überwiegende und Mächtigere: ein solches

ist aber dasjenige, von dessen Vorsatz (TiçoaiQsôiç) ein Anderes,
und zwar das Spätere in der Art notwendig abhängig ist, dafs



Der Akt ist früher als die Potenz. 533

es nicht bewegt ist, wenn das Erstere nicht bewegt und bewegt

ist, wenn dasselbe bewegt. Hier ist der Yorsatz Anfang." e)
Anderes wird der Ordnung nach früher genannt, xarà xa§,iv.

„Dasjenige, was von einem Bestimmten nach einem gewissen
Verhältnisse absteht, so ist der Hebenmann früher als der Dritte
in der Reihe." f) Anderes wird der Erkenntnis nach (yvcoöei)
früher genannt, und zwar als schlechthin (ajtïoîç) Früheres.1)
„Allein es ist bei diesem Früheren das dem Begriff (xarà xov
Xoyov) und das der Sinneswahrnehmung (xarà xrjv aio&^Oiv)
Frühere zu unterscheiden. Begrifflich ist das Allgemeine früher,
für die sinnliche Erkenntnis das Einzelne. Dem Begriffe nach

ist auch die Eigenschaft früher als das Ganze, z. B. das

Gebildete früher als der gebildete Mensch; denn der Begriff ist
nicht vollständig ohne den Teil. Obwohl freilich andererseits

das Gebildete nicht sein kann ohne ein Subjekt, das gebildet
ist", d. h. die allgemeinen Merkmale sind als die den Begriff

*) Hier sei etwas bemerkt über den Ausdruck anX<Sg. Die Bezeichnung

„anXwg xal zy <pvasi" wird im Eingang dieses Kap. gegenübergestellt
dem nçôg zi ij vno zivtov". Eine ähnliche Gegenüberstellung finden

wir IX, 8. Dort unterscheidet er das schlechthin, der Natur nach

Vergängliche (anXtiig âh zo xaz' ovoiav), von dem xarà zi Vergänglichen, was
in gewisser Beziehung korruptibel ist, z. B. dem Ort, der Quantität oder

Qualität nach. Aus dem können wir schliefsen: ànXwg, schlechthin, an
und für sich, absolut früher ist das, was der Natur, dem Wesen nach
früher ist. Nun zeigt Ar. IX, 8, dafs der Akt dem Wesen nach früher
ist als die Potenz. So darf ganz im aristotelischen Sinne gesagt werden:

„Der Akt ist schlechthin früher als die Potenz", obschon der Stagirite in
der Formulierung dieses Prinzips IX, 8 das ànXwg nicht ausdrücklich
beifügt. Z. B. in gewisser Beziehung, was das Werden numerisch ein und
desselben Dinges betrifft, geht der Zeit nach die Potenz dem Akt vorher;
so ist der Same vor der Pflanze. Aber vor dem Samen ist die
vollentwickelte Pflanze, von der jener stammt. So geht an und für sich, dem
Wesen nach, absolut, abgesehen von jenem accidentellen Umstände, der Akt
der Potenz voraus. — Ferner: Ar. hebt oben hervor, dafs das der Bewegung

und Erkenntnis nach Frühere ànXtûg früher ist. Nun zeigt er IX, 8
u. 9., dafs der Akt der Bewegung und Erkenntnis nach früher ist als die
Potenz, ergo. — Die Scholastiker fügten das simpliciter (ànXwç im
Unterschiede zu secundum quid xarà ri) bei Nennung des Prinzips ausdrücklich
bei. z. B. S. Thomas, vd. unten.



534 Der Akt ist früher als die Potenz.

bildenden Momente früher als der aus ihnen gebildete einzelne

Begriff, g) Ferner werden früher genannt die Eigenschaften
des Früheren (zcöv xqoteqcov xâ&tj). So ist die Geradheit
früher als die Glätte, weil die erstere eine grundwesentliche
Eigenschaft der Linie, die letztere eine solche Eigenschaft der
Fläche ist. h) Der Natur und dem Wesen nach (xaxà (pvOtv
xal ovGiuv) früher ist dasjenige, was ohne ein Anderes sein

kann, während nicht umgekehrt das Letztere ohne das Erstere —
eine Unterscheidung, der sich Plato bediente. Da aber das Sein

vielartig ist, so ist zuerst das Subjekt (ro vnoxeipevov) und
die Einzelsubstanz ovola cf. Met. VIL), i) Endlich erörtert
Ar. die Begriffe „früher" und „später" noch in Bezug auf Potenz
und Akt. „Das Eine ist nämlich der Möglichkeit nach, das Andere
der Wirklichkeit nach früher. Potentiell ist z. B. die halbe Linie
früher als die ganze, der Teil früher als das Ganze, die Materie
früher als das Einzelding, in Wirklichkeit aber später, denn erst

wenn das je zuletzt Genannte sich auflöst, gelangt das Andere

zur Wirklichkeit. In gewisser Weise läfst sich alles
was man fr ii her und später nennt, aufdiesenünter
schied der Möglichkeit und Wirklichkeit zurück-
füh ren."

2. Betrachten wir nun nach diesen Begriffsbestimmungen die

Erörterung in Met. IX, 8. Gleich im Eingang bemerkt Ar. mit
Hinweis auf das im Met. V, 11 Gesagte: „Aus dem, was schon oben

über die verschiedenen Bedeutungen des „Früher" gesagt worden

ist, ergibt sich, dafs der Akt früher ist als die Potenz." Sodann

präzisiert er diese Thesis näher dahin: „Früher nun als die Potenz

ist der Akt dem Begriffe, wie dem Wesen nach; der Zeit
n ach ist er es in gewisser Beziehung, in gewisser Beziehung nicht."

xçoréça sOrlv rj èvéçysia xal Atjyq? xal tfj ovola. yçôvcp 6 tön
phv cog, 1'öTt 6' cog ov. a) „Dafs er dem Begriffe nach früher
ist, ist klar: denn das Potentielle ist nur dadurch potentiell, dafs

es aktuell sein kann: ich nenne z. B. baukundig denjenigen, der

zu bauen, sehfahig denjenigen, der zu sehen, sichtbar dasjenige,

was gesehen zu werden vermag. Dieselbe Bewandtnis hat es

mit dem Übrigen, und es ist somit notwendigerweise der Begriff



Der Akt ist früher als die Potenz. 535

und die Erkenntnis des Aktuellen früher, als der Begriff und
die Erkenntnis des Potentiellen, b) Der Zeit nach früher ist
das Aktuelle, sofern es vorher thätig ist, um ein der Wesensform

(tot tiâsi, spezifisch), aber nicht der Zahl nach (cnQid-y,cö,

numerisch) Identisches (to avto') hervorzubringen. Ich meine
dieses so : Früher als dieser bestimmte Mensch, der schon aktuell
vorhanden ist, oder als dieses Getreide und dieser Sehende ist
der Zeit nach die Materie und die Sonne und das Sehvermögen,
welche zwar potentiell Mensch, Getreide und Sehendes sind,

jedoch noch nicht aktuell. Aber früher wieder als dieses Mögliche

ist der Zeit nach ein anderes Wirkliches, woraus das

Potentielle geworden ist: denn aus dem Potentiellen wird das

Aktuelle immer vermittelst eines Aktuellen: so wird der Mensch

aus dem Menschen, der Gebildete durch einen Gebildeten —
immer infolge eines ersten Bewegenden. Das Bewegende aber
ist schon aktuell."

c) Nachdem der Stagirite so nachgewiesen hat, dafs die
Wirklichkeit der Möglichkeit in Beziehung auf die Zeit und, wie

er beifügt, dem Werden nach vorausgeht (xatà ylvtßiv xal
XQovov), zeigt er, dafs der Akt der Potenz auch dem Wesen
nach (ovoia) vorhergeht. Den Gedankengang der bezüglichen
etwas diffizilen Argumentation hebt der hl. Thomas von Aquin
in seinem Kommentar zu Met. IX, Lekt. 4 (ed. Vives) S. 84
sehr klar und übersichtlich hervor : „Postquam Philosophus osten-

dit, quod actus est prior potentia ratione et tempore quodam-
modo, hie ostendit, quod sit prior secundum substantiam: quod
est superius tertio propositum. Et dividitur in partes duas. In
prima ostendit propositum rationibus sumptis ex his, quae quando-

que sunt in potentia, quandoque in actu; in secunda vero per
comparationem sempiternorum, quae semper sunt actu, ad mobilia,
quae quandoque sunt in potentia, quandoque in actu, ibi „At
vero magis proprie". Et quia esse prius secundum substantiam
est esse prius perfectione, perfectio autem attribuitur
duabus causis, scilicet formae et fini; ideo duabus rationibus
in parte prima utitur ad propositum ostendendum. Quarum prima
sumitur ex parte formae. Secunda ex parte finis, quae ponitur



536 Der Akt ist früher als die Potenz.

ibi : „Et quia omne ad principium vadit." Dicit ergo primo quod,

non solum actus est prior potentia et ratione et tempore „sed
substantia" id est perfectione. Nomine enim substantiae
consuevit forma significari, per quam aliquid est
per fe c t u m." Gehen wir nun nach dieser Übersicht auf die
einzelnen Argumente ein, und zwar zunächst auf diejenigen, welche
sich auf das Vergängliche beziehen. Das auf die Wesensform

(forma) bezügliche lautet: „Das dem Werden (rjj yevéoei)
nach Spätere ist früher der Form nach (reo eïôei, forma sub-

stantialis, Wesensform) und der Wesenheit nach (ouöi'a), wie der
Mann früher als der Knabe und der Mensch früher als der Same.

Denn das Eine hat schon die Wesensform, das Andere nicht."
Thomas bemerkt hierzu im unmittelbaren Anschlufs an die oben

citierte Stelle: „Et hoc quidem primum apparet tali ratione: quia

ea, quae sunt posteriora in generatione, sunt „priora secundum

substantiam" id est „perfectione", quia generatio semper procedit
ab imperfecto ad perfectum, sicut vir est posterior generatione

quam puer, nam ex puero fit vir, et homo posterius generatione

quam sperma. Et hoc ideo, quia vir et homo jam habent speciem

perfectam, puer autem et sperma nondum. Cum igitur in eodem

secundum numerum actus generatione et tempore sit posterior
potentia, ut ex superioribus patet, sequitur quod actus sit prior
potentia substantia et ratione." (Vergl. was oben in Betreff der

Identifizierung des Aktes mit der Form gesagt wurde.) Zur
gröfseren Klarheit dürften noch folgende Bemerkungen dienen:

Wenn auch Ar. hier nicht, wie im folgenden Argument, den

Begriff „Prinzip, àçxrf" ausdrücklich erwähnt, so ist doch diese

Stelle nur mit diesem Begriff verständlich. Die vollentwickelte
Wesensform z. B. des Mannes ist als das Vollkommene Prinzip.
Denn je nach Annäherung an dieselbe wird das im Werden
Begriffene weniger oder mehr vollkommen genannt. Da nun
dasjenige früher ist, was einem Prinzip näher steht und das Prinzip
das Früheste, das Erste ist, so ergibt sich die Priorität des

Aktes aus einem neuen Gesichtspunkt: Der Akt ist als Wesensform

der Vollkommenheit nach früher als die Potenz.



Der Akt ist früher als die Potenz. 537

Betrachten wir nun die teleologisch so wichtige Ausführung
über die Priorität des Aktes als Zweck. (Das Wort hvéçysia
wird im Folgenden teils im Sinne von Thätigkeit genommen,
teils im Sinne von Wesensform, vollendeter Wirklichkeit hvTE-

Xéyeia JtQCüTTj). „Ferner weil alles Werdende einem Prinzip und
einem Zweck zustrebt. Denn der Zweck ist Prinzip und des
Zweckes wegen ist das Werden. Zweck aber ist der Akt und
dieses wegen hat man die Potenz." xal oti ajiav tJi' àçyfjv
ßaäi&i ro yiyvo/ievov xal réXoq. àçyjj yàç to ov evsxa, tov
ttXovq 6' tvtxa r\ yéveOiç ' TtXoq 6' rj êvéçysta xal tovtov
yâçiv jj ôvvaixiq Xa/ißdvsrai. „Denn nicht um das Sehvermögen
zu besitzen, sehen die lebendigen Wesen, sondern um zu sehen,
besitzen sie das Sehvermögen." Thomas bemerkt hierzu: „Dicit
ergo primo, quod omne quod fit vadens ad finem, vadit ad quod-
dam principium. Nam finis, cujus causa fit aliquid, est quoddam

principium. Est enim prius in intentione agentis, quia ejus
causa fit generatio. Sed actus est finis potentiae: ergo actus
est prior potentia, et principium quoddam ejus." Thomas hebt
hier ganz im Sinne des Stagiriten die ideelle Priorität des
Zweckes hervor, cf. Met. XII, 6; de anima III, 4; de part,
an. I, 1, wo er nachweist, dafs der Zweck als Begriff der
Anfang ist in Natur und Kunst; ferner ibid. II, 1, wo er zeigt,
dafs das, was der Entstehung nach das Letzte ist, nämlich der
erreichte Zweck, dem Begriffe resp. der Absicht nach das Erste
bildet. So wird rücksichtlich des Zweckes das Letzte zum Ersten
(finis est primum in intentione et ultimum in executione). Schwegler
bemerkt in seinem Kommentar S. 179 zum genannten Argument:
„Der Mittelbegriff dieses Schlusses ist dyy?) • to TsXoq (rj tvtç-
yeia) ist aQyrj (Prinzip) des Werdenden oder Potentiellen: nun
ist aber die àçyrj immer das Früheste oder Erste: folglich ist
die èvéçysia als âçyjj früher als das im Werden Begriffene oder
die ôvva/Jiç." — An das genannte Argument, in welchem èvt'ç-

yeia offenbar aus den angeführten Beispielen zu schliefsen, im
Sinne von Thätigkeit und ôvvafiiq im Sinne von Vermögen
(potentia activa) genommen ist, schliefst Ar. ein anderes an, in
welchem die kvtçysia mit der Wesensform (IvTtltytia jiQo'mj)



538 Der Akt ist früher als die Potenz.

und als solche mit dem Zweck des Werdens identifiziert wird,
während die Materie als potentia passiva gedacht wird. Im
übrigen ist das Argument gleichartig wie das vorhin genannte.
„Ferner ist die Materie potenziell, weil sie zur Form hinstrebt,
ist sie aber aktuell, dann besitzt sie die Form." sri rj vhj törl
ävvdjiei, oxl ï-l'hoi. av tlç ro tiâog • brav ôe y evegysia y rôts
hv rcä sïôei èorîv." Die Wesensform ist der immanente Zweck
eines Dinges, cf. Met. Y, 4 „Form und Wesenheit sind das Ziel
des Werdens." Met. V, 24 „rsXog (iev yäg idri r) /logcprj" und

VIII, 4; de generat. an. I, 1: „Wesenheit und der Zweck sind
dasselbe." cf. Phys. II, 7. In der letzteren Stelle hebt er hervor,

dafs Form, bewegende Ursache und Zweck oft in eins

zusammenfallen, so dafs schliefslich die von Ar. unterschiedenen
vier Ursachen auf Materie und Form reduziert werden, cf. de

anima II, 4.1) — Der Stagirite führt noch andere Argumente
an, um zu zeigen, dafs die èvégysia réXoç und als solche das

Prius ist. Jedoch das Angeführte dürfte genügen, um die Sache

klar zu machen.

Betrachten wir nun die Argumentation, in welcher Ar. mit
Hinweis auf das Unvergängliche den Satz begründet, dafs

der Akt der Potenz dem Wesen nach vorausgeht. Der Sinn

des bezüglichen Argumentes ist folgender: Das Ewige,
Unvergängliche ist aktuell, ohne Beimischung der Potenz und ist

gerade dadurch unvergänglich. Das Korruptible aber schliefst

die Möglichkeit (potentia passiva) zu Entgegengesetztem (Sein

Mit dem Satze: Der Akt ist als Zweck früher als die Potenz, ist
der andere Satz verwandt: Das Ganze ist vor dem Teile, siehe z. B.

Polit. I, 2. Das Ganze ist z. B. beim Organismus eben die vollentwickelte
Form und diese ist Zweck. Zwar ist wohl der Entstehung nach der Teil
vor dem Ganzen, aber die Idee des Ganzen, der vollentwickelten Form,
ist vor dem einzelnen Teile und beherrscht die Entstehung des Dinges.
Zwar entsteht z. B. wohl zuerst dieser, dann jener Teil, bis schliefslich
die ganze Pflanze da ist; aber im Keime derselben ist schon das Ganze

der Anlage, dem Plane nach enthalten; weil die und die Pflanze als

Endresultat werden soll, deshalb nimmt die Entwicklung den und den Verlauf;
die vollentwickelte Form als Zweck ist ideell vor der Ausbildung des

einzelnen Teiles da und beherrscht die Entwicklung.



Der Akt ist früher als die Potenz. 539

und Nichtsein) in sich und ist dadurch vergänglich, sei es schlechthin,

dem Wesen nach {ajtlmq dg ro xax ovoiav) oder
beziehungsweise (xazâ ri), nämlich dem Ort, der Quantität oder
Qualität nach. Nun ist aber das Ewige dem Wesen nach früher
als das Vergängliche. Also ist der Akt vor der Potenz. Thomas
bemerkt hierzu: „Sempiterna comparantur ad corruptibilia sicut
actus ad potentiam. Nam sempiterna, inquantum hujusmodi, non
sunt in potentia; corruptibilia vero, inquantum hujusmodi, in po-
tentia sunt. Sed sempiterna sunt priora corruptibilibus substantia
et perfectione, hoc enim manifestum est. Ergo actus est prior
substantia et perfectione." — Ar. hebt bei dieser Argumentation
noch besonders hervor, dafs der Akt bedeutender, vorzüglicher
(xvQtmrsQmq) ist als die Potenz. Das Unvergängliche ist offenbar

vorzüglicher als das Vergängliche. Nun verhalten sich beide

wie reiner Akt zur Potenz. Also hat insofern der Akt höhere

Bedeutung. Durch diese Bemerkung leitet Ar. über zum folgenden

9. Kapitel, in welchem er den genannten Satz nach anderen

Gesichtspunkten auch bezüglich des Vergänglichen eingehend

begründet.
,,Dafs aber der Akt auch besser und schätzenswerter ist als

eine tüchtige Potenz, geht aus Folgendem klar hervor, ort ds

xal ßsXrimv xal xi[nmxtqa xrjq OJiovÔataç âvvâfieœç r\ ivéçysia
ix tcövÖs öfjXov. Im Gebiet des Potentiellen trägt ein und
dasselbe die Möglichkeit in sich zum Entgegengesetzten, z. B.

demselben, von dem die Möglichkeit, gesund zu sein, ausgesagt wird,
wird auch die Möglichkeit, krank zu sein, zugeschrieben. Denn
ein und dieselbe Möglichkeit geht auf das Gesund- und Kranksein,

auf das Buhen und Sichbewegen, das Bauen- und Nieder-

reifsen, das Gebautwerden und Einstürzen. Die Möglichkeit des

Entgegengesetzten ist also zugleich vorhanden, das Entgegengesetzte

aber selbst unmöglich. Und auch der Akt kann nicht
zugleich stattfinden, z. B. das Gesund- und Kranksein. Daher
mufs notwendig das Eine von beiden das Gute sein. Bei der
Potenz aber kann ebensogut beides stattfinden, als keines von
beiden. Folglich ist der Akt besser." Der Sinn dieses

Argumentes ist folgender: Was nur potentiell gut ist, ist zugleich



540 Der Akt ist früher als die Potenz.

potenziell bös, z. B. was möglicherweise gesund ist, kann auch

möglicherweise krank sein. So sind beim Menschen zugleich
beide Möglichkeiten vorhanden. Der Potenz des Guten ist so

die Möglichkeit des Bösen beigemischt. Hingegen was aktuell

gut ist, kann nicht zugleich aktuell krank sein. Das aktuell
Gute enthält also das Gute ohne Beimischung des Bösen. Folglich

ist der Akt (des Guten) besser als die Potenz desselben. —
Am Schlüsse des Kap. begründet Ar. den Satz noch von einem

anderen Gesichtspunkte : „Die mathematischen Figuren findet man
durch den Akt; nämlich durch Teilung findet man sie. Waren
sie schon geteilt, so wären sie sichtbar: so aber sind sie nur
potentiell darin enthalten (Folgen Beispiele). So ist klar,
dafs man das Potentielle findet, indem man es zur Aktualität
fortführt. Und zwar deswegen, weil das Denken Aktualität ist.

Aus der Aktualität ergibt sich also die Potenzialität und aus
diesem Grunde erkennt man, indem man thätig ist. Denn der

Entstehung nach ist das einzelne Aktuelle später." — In diesem

Argument wird gezeigt, dafs der Akt Erkenntnisgrund für
die Potenz ist. Man teilt eine Figur, um ihr geometrisches Wesen

zu erkennen, um zu wissen, was potenziell darin enthalten ist
{ôvvctfiei èvvjtâçxei). Teilen aber ist Aktualisieren. Durch
Aktualität also wird das Potenzielle erschlossen, gewissermafsen

produziert (eg eveçyeiaç ij ôvvafiiç) ; folglich ist die hvéçyeiu
besser als die Potenz, (cf. Schwegler 1. c. S. 184). Thomas

schliefst seinen Kommentar zu diesem Argument folgendermafsen :

Sic igitur concludit Philosophus manifestum esse, quod quando

aliqua reducuntur de potentia in actum, tunc invenitur earum
Veritas. Et hujus est, quia intellectus actus est. Et ideo ea

quae intelliguntur oportet esse actu. Propter quod ex actu co-

gnoscitur potentia. Unde faeientes aliquid actu cognoscunt, sicut

patet in praedictis description ibus. Oportet enim quod in eodem

secundum numerum posterius secundum ordinem generationis et

temporis sit actus quam potentia, ut supra dictum est." — So

beweist Ar. scharfsinnig die Sätze: Der Akt ist früher als die
Potenz und besser als diese. Daraus ergibt sich nun in streng
logischer Schlufsfolgerung der namentlich in naturphilosophischer



Der Akt ist früher als die Potenz. 541

Beziehung sehr wichtige Satz: „Das Vollkommene ist der
Xatur nach früher als das Unvollkommene." xo yaQ xi-
Xeiov jiQottQov zfj <pvösi xov àxaXovç. de coelo I, 2.1)

B. Zeigen wir nun nach der Darlegung der tieferen
Begründung des in Rede stehenden Prinzips, wie Ar. dasselbe in
seinem System verwertet, welche Konsequenzen er
daraus gezogen hat.

1. Gestützt auf das genannte Prinzip, gibt Ar. als höchsten
Abschlufs seiner Metaphysik einen sehr wichtigen Beweis
für die Existenz Gottes, nämlich den sog. Bewegungsbeweis.

Diesen deutet er an in dem gleichen Kapitel, in welchem

er so eingehend den oben genannten Satz begründet, in Met.

IX, 8: „Der Zeit nach geht immer ein Akt dem anderen voran
bis zum Akt des ewigen ersten Bewegers" rov yçôvov aal

jtQoXctfißävai èvtçyEia hxéça jiqo kzÉçaç i-cog zrjç xov âsl xi-
vovvxoç jiQOJxmc. Gott, der selbst unbewegte erste Beweger,
ist reine Entelechie ohne Potenz. Der reine Akt ist das
schlechthin Erste, derselbe geht aller Potenzialität und
Aktualität des Beweglichen, Veränderlichen voran, cf.

Met. XI, 9, in welcher Stelle er die Annahme einer unendlichen
Reihe bewegender Ursachen ad absurdum führt, namentlich aber
die sehr eingehenden Erörterungen im XII. Buch der Metaph.

Kap. 6 ff. cf. Phys. VIII, 6. Wir haben den Bewegungsbeweis
des Ar. dargestellt in unserer Arbeit: „Die teleologische Natur-

*) Am Schlüsse dieser Erörterungen über die Art und Weise, wie Ar.
den Satz: „Der Akt ist früher als die Potenz", begründet, sei noch einiges
bemerkt über den benutzten Text und die Kommentare. Der griechische
Text ist derjenige der Bekkerschen Ausgabe resp. der Edition der Berliner
Akademie, den Schwegler seiner Ausgabe unverändert zu Grunde legt. Der
Kommentar von Schwegler hat uns namentlich in philologischer Beziehung
gute Dienste geleistet zur Eruierung des Sinnes. Bezüglich der Übertragung

haben wir seine Übersetzung zu Rate gezogen, ohne jedoch derselben
immer zu folgen, wir sind oft davon abgewichen. — Sehr lernten wir
besonders bei diesem Anlasse auch den Kommentar des hl. Thomas schätzen.
Der Doctor angelicus versteht es in bewunderungswürdiger Weise, auch in
die dunkelsten Argumente des griechischen Denkers lichtvolle Klarheit zu
bringen.



542 Der Akt ist früher als die Potenz.

philosophie des Ar." S. 33 ff.x) — Bekanntlich hat sich in
neuerer Zeit eine Streitfrage gebildet über die aristotelische Lehre
vom Verhältnis Gottes, des ersten Bewegers, zur Welt. Über
die bezüglichen Kontroversen zwischen Dr. Zeller und Dr. Brentano

einerseits, Dr. Stöekl und Dr. Rolfes andererseits haben wir
uns ausgesprochen in einer besonderen Abhandlung:
„Vervollkommnung der aristotelischen Naturphilosophie durch den heil.
Thomas von Aquin." Kathol. Schweizer-Blätter. Luzern 1885,
Heft 4 u. 5.

2. Wie in den höchsten Kragen der Metaphysik (der ersten

Philosophie), so verwertet Ar. das in Rede stehende Prinzip
besonders auch in der Begründung seiner teleologischen
Naturphilosophie. Namentlich wird jener Satz sehr verwendet in der

teleologisch so wichtigen Schrift über die Teile der Tiere,
jieqI Çeôoov (ioqLwv. Wir haben in unserer früher genannten
Abhandlung über teleolog. die Naturphilos. des Stagiriten dieses

eingehend gezeigt. Da wir uns zur Aufgabe gesetzt haben, im
zweiten Teil die Darwinsche Theorie speziell auf dem Gebiete
der Zoologie mit Hülfe jenes Prinzips zu widerlegen, ist es

angezeigt, hier nicht nur einfach auf jene Arbeit zu verweisen,
sondern die hauptsächlichsten Sätze an dieser Stelle ebenfalls
anzuführen. Von besonderer Wichtigkeit ist das erste Buch
genannter Schrift, welches nach neueren Forschungen eine
allgemeine Einleitung in sämtliche naturhistorischen
Schriften enthält, also ursprünglich wohl nicht an dieser

Stelle eingereiht war. In demselben wird, gestützt auf That-
«achen, die Lehre verteidigt, dafs der Akt namentlich
als Zweck früher ist als die Potenz, resp. dafs der

*) Den Begriff Bewegung definiert Ar. in der Metaph. XI, 9: „rr/v
tov âvvâ,utL >j toiovxov ioxiv êvépysiav." cf. Phys. III, 1: „rj tov âv-
vàfjLSL ovtoç êvrelé/eia, y roiovzov, xlvyoiç êariv." cf Phys. V, 1.

Gerade aus diesem Beispiele zeigt sich deutlich, dafs der Stagirite, wie früher
bemerkt wurde, die Ausdrücke è.vzsXéxeia und ivêçyeia gleichbedeutend
gebraucht, cf. die eingehenden Erörterungen über den aristotel. Begriff der

Bewegung in unserer Arbeit: „Der Beweis des hl. Thomas von Aquin für
die Existenz eines transcendenten ersten Bewegers der Welt, eine

Widerlegung des modernen Materialismus." Luzern, „Monat-Rosen" 1882.



Der Akt ist früher als die Potenz. 543

Zweck eine ideelle Priorität hat. cf. Met. IX, 8. Führen
wir einzelne Äufserungen an. 1. Kap. „Zudem da wir in Bezug
auf die natürliche Erzeugung mehrere Ursachen wahrnehmen,
wie die, weshalb etwas ist (den Zweck) und die, woher der
Anfang der Bewegung kommt, mufs in Bezug auf diese bestimmt
werden, welche die erste und welche die zweite ist; als die
erste erscheint aber die, welche wir mit dem Ausdrucke
„Zweck" bezeichnen; denn diese ist Begriff, der Begriff aber
ist der Anfang sowohl in den Kunstgegenständen als auch in
den Naturgebilden. Hat nämlich durch die Vernunft oder durch
die Wahrnehmung der Arzt die Gesundheit und der Baumeister
das Haus bestimmt, so können sie die Begriffe und die Ursachen
des Einzelnen, was sie thun, angeben und warum es so gemacht
werden soll; noch mehr tritt aber der Zweck und die Schönheit

in denWerken der Natur hervor als in denen der
Kunst." Ar. weist nach, dafs in der Natur wie in der Kunst
eine Hinordnung von Mitteln zu bestimmten Zwecken stattfindet,
wobei die ideelle Priorität des Zweckes vorhanden ist. Von den

Kunsterzeugnissen sagt er: „Zuerst mufs dieses geschehen und
in Bewegung gesetzt werden, sodann jenes, und auf diese Weise
weiter bis zum Ziel oder Zweck, weshalb ein Jedes wird und

ist; auf dieselbe Weise verhält es sich auch mit den

Naturerzeugnissen ..." „Weil nämlich die Gesundheit oder der Mensch

so beschaffen ist, mufs notwendig dieses sein oder geschehen

sein, dagegen mufs nicht, weil dieses ist oder geschah, jenes
notwendig sein oder werden." Ferner: „Weil die Gestalt des

Hauses eine solche ist oder weil das Haus so beschaffen,
entsteht es auch so; denn die Entstehung ist des Wesens
wegen und nicht das Wesen der Entstehung wegen
(t) yàç yéveûiç tvexa rr/ç ovOtaç èoziv, «// ovy ovola tvexa
rtjç ytvéoeœç), weshalb Empedocles, wenn er sagt, dafs bei den

Tieren vieles vorhanden sei, weil es der Zufall bei der
Entstehung so gewollt habe, und dafs z. B. der Rückgrat sich auf
solche Weise verhalte, weil er beim Werden zufällig gebrochen
sei, nicht richtig spricht. Er verkennt zuerst, dafs der bildende
Same, welcher ein solches Vermögen hat, vorhanden sein müsse,



544 Der Akt ist früher als die Potenz.

sodann dafs das Erzeugende nicht nur dem Begriffe,
sondern auch der Zeit nach früher vorhanden war. Denn

der Mensch erzeugt den Menschen, so dafs, weil jener so

beschaffen ist, bei diesem die Entstehung so ausfällt". „Daraus
folgt nun, wenn der Mensch von solcher Beschaffenheit ist, so

mufs auch notwendig die Entstehung auf diese Weise und so

beschaffen ausfallen. Deshalb entsteht von den Teilen zuerst
dieser und dann jener, und auf diese Weise verhält es sieh mit
allen Naturgebilden." So betont Ar. mit Entschiedenheit der

einseitig mechanischen Naturerklärung gegenüber, welche die Lehre
von der Zweckursache vernachlässigt, die Teleologie. Jene

Naturauffassung, welche nur stoffliche und bewegende Ursachen
annimmt, sagt: „Weil zufällig oder durch blinde Notwendigkeit das

und das geworden ist, folgt jetzt dieses daraus." Ar. betont aber
die Zweck-, die Zielstrebigkeit: „Weil der und der Zweck
erreicht werden soll, deshalb geschieht dieses und dieses." Der
Stagirite bemerkt, dafs ein Zimmermann es besser mache, als
die Vertreter der einseitig mechanischen Naturauffassung: „Denn
er wird sich nicht damit begnügen, zu sagen, dafs dieses hohl,

jenes aber flach wurde, weil das Werkzeug darauf fiel, sondern

auch, weil er einen solchen Hieb führte, und wird die Ursache

sagen, warum, weil nämlich ein der Gestalt nach so und so

Beschaffenes entstehen sollte.1) Ar. findet die Naturforschung

*) Ar. gibt zwar zu, dafs in der Natur auch Zufälle vorkommen.
Er bezeichnet die Materie als Grund des Zufalles (ovftßsßTjxot?, to àno

Tv/jjç, z' avrofiarov). (cf. über diesen Begriff unsere Abhandlung über die

teleolog. Naturphilos. des Ar. S. 22.) Wird aber gefragt, ob etwa die
Zweckordnung in der Natur dadurch entstanden sei, dafs von den zufälligen
Erzeugnissen gerade nur die lebensfähigen sich erhielten, so antwortet Ar.
Phys. II, 8: „Es ist aber unmöglich, dafs dieses sich so verhalte: denn
dieses und alles in der Natur geschieht entweder immer so oder doch
meistenteils rcwv d' àno rvxi? xod xov avro/ravov ovâév." cf. de coelo

II, 8. „Es waltet in dem von Natur aus Bestehenden nicht der Zufall, und
was überall und allen Dingen zukömmt, ist nicht das Zufällige." Ferner:
„ovâbv yàp wç srvye noieï tj <pvoiç." Wir sehen: Nach Ar. ist die
Herrschaft der Form über die Materie, das Zweckmäfsige in der Natur, die
allgemeine Kegel; der Zufall ist nur eine Ausnahme von dieser Kegel, cf.
de part. an. III, 2.



Der Akt ist früher als die Potenz. 545

besonders deshalb so wertvoll, weil auch in den unscheinbarsten

Dingen die Zweckmäfsigkeit „etwas Wunderbares sich findet".
Die Hinordnung der Naturdinge zu bestimmten Zwecken betont

er besonders auch am Schlüsse des Kap. 5 des 1. Buches: „Da
aber jedes Werkzeug zu einem Zweck bestimmt ist und auch

jeder einzelne der Körperteile zu einem Zwecke dient, der Zweck
aber eine Thätigkeit ist, so mufs auch der ganze Körper eines

vollendeten Zweckes wegen gebildet sein-, denn das Sägen ist
nicht der Säge wegen da, sondern die Säge wegen des Sägens;
denn das Sägen ist irgend eine Nutzanwendung, so dafs auch

der Körper der Seele wegen da ist und die Teile desselben der

Verrichtungen wegen, wozu ein jeder geschaffen ist."
An das erste Buch der Schrift über die Teile der Tiere

schliefst sich nach den neueren Forschungen die Tiergeschichte

an, während das zweite und die folgenden Bücher der Schrift

über die Teile der Tiere der Tiergeschichte folgen. Diese Bücher

stellen über die in der Tiergeschichte festgestellten Thatsachen

philosophische Reflexionen an, namentlich vom Standpunkte der

Teleologie. Sehr wichtige Grundsätze spricht er aus im IV. Buch:

„Die Natur macht aber die Organe für die Verrichtung, jedoch
nicht die Verrichtung für die Organe" (xà x oçyava jtqoç to
xçyov r] (pvOiç Jtoiù, àlA ov xà sçyov jiqoç xà oçyava). IV, 12.

Er illustriert das durch folgende Beispiele: „Es sind unter den

Vögeln auch manche langbeinige, zwar deshalb, weil sie in

Sümpfen leben weil sie also keine Schwimmvögel sind, sind

sie auch nicht ganzfüfsig (d. h. sie haben keine Schwimmfüfse) ;

weil sie aber auf nachgiebigem Boden leben, so sind sie

langbeinig und langzehig und die Mehrzahl von ihnen hat an den

Zehen mehrere Biegungen." cf. IV, 13: „Die Fische haben aber

keine herabhängende Glieder, weil ihre Beschaffenheit nach
dem Begriffe ihres Wesens zum Schwimmen
eingerichtet ist, da die Natur nichts Überflüssiges und nichts
umsonst thut." Ar. hat also nicht die Ansicht, als bilde sich erst
allmählich das Organ durch Thätigkeit, durch Anpassung; nein,
das Organ ist von Anfang fertig da und zu seinem Zwecke, zur
Thätigkeit, entsprechend eingerichtet, cf. de generat. an. IV, 1:



546 Der Akt ist früher als die Potenz.

„Die Natur gibt aber einem jeden zugleich das Vermögen (dfl-
va[iiv) und das Werkzeug (oçyavov), weil es so zweckmäfsiger
ist." cf. de respir. cp. 17. „Und die Bildung des Gliedes
ist ursprünglich so beschaffen, nicht ein künstlich
erworbener Zustand" (xal rj xov pogiov OvOxaöig eg ccqx^Ç

xoiavxrj, alia fir] sjtixxtjxov xi jzaftoq).1)
Ar. verwendet dann den Satz „actus prior quam potentia"

mit dem verwandten „Das Ganze ist vor dem Teile", besonders
auch in der Lehre von der embryonalen Entwicklung des
einzelnen Organismus, vd. de generat. an. II, 4: „Denn auch
bei den Samen der Pflanzen ist deren Anfang in ihnen selbst

vorhanden; sobald dieser nun gesondert worden ist, da er vorher

nur der Anlage nach darin war, wird von ihm aus das

Stengelchen und die Wurzel entsendet: diese aber ist es, womit
die Pflanze Nahrung nimmt, denn sie bedarf der Zunahme. Ebenso

sind zwar in dem Keime des Tieres gewissermafsen alle
Teile der Anlage nach enthalten, der Anfang aber ist der

Entwicklung am nächsten, und daher wird zuerst das Herz in

Wirklichkeit gesondert." Besonders aber begründet Ar. jene
Sätze durch das Beispiel von dem Ei und der Henne. Wird
gefragt: Welches ist früher, das Ei oder die Henne, antwortet
Ar. nach dem Satze „actus prior quam potentia": Was die

Entstehung numerisch ein und desselben Einzelnen betrifft, ist zwar
freilich zunächst das Ei, welches potentiell eine Henne ist. Aber

vor jenem Ei ist die Henne, von der das Ei kommt. Von ganz
besonderer Bedeutung ist aber, wie Ar. die obgenannten Sätze

beleuchtet am Beispiele von der Entwicklung des Küchleins
aus dem Hühnerei hist. an. VI, 3. --

So hat der grofse griechische Denker das in Bede stehende

Prinzip r-'ngehend metaphysisch begründet und gezeigt, dafs der

Akt der Potenz dem Begriffe, der Zeit und dem Wesen nach

3 Das ènixxrjxov ist dem avji<pvxov entgegengesetzt. Das letztere
bedeutet: natürlich, angeboren, was mit der Natur gegeben ist. Das

ènixxrjxov aber bezeichnet, dafs etwas erst durch Thätigkeit erworben wird;
deshalb können wir übersetzen „künstlich" im Unterschiede zum Natürlichen.



Der Akt ist früher als die Potenz. 547

vorausgeht, in letzterer Beziehung besonders als intendierter
Zweck. Ferner hat er dasselbe verwertet in seiner Lehre von

Gott, dem ersten Beweger, und in der teleologischen
Naturphilosophie. Jeder Leser hat gewifs den Eindruck gewonnen,
dafs jenes Prinzip im aristotelischen System eine sehr
hervorragende Stelle einnimmt.

C. Allein nicht nur der grofse griechische Denker, sondern
in späterer Zeit auch die christlichen Philosophen haben jenes
Prinzip immer festgehalten, namentlich in der Lehre von Gott,
dem Schöpfer und ersten Beweger, der als reiner Akt
(actus purus) vor allen Kreaturen existiert und der
letzte Grund der Möglichkeit und Wirklichkeit alles
Geschaffenen ist. Namentlich hat der Fürst der Scholastik,
der grofse Interpret des Stagiriten, der hl. Thomas von Aquin,
nach dem Vorgang des Arist. den genannten Satz in seinem

System sehr verwertet. Wie jener, so verwendet der Aquinate
dasselbe zunächst in seinem Beweis für die Existenz Gottes als

des ersten Bewegers der Welt. vd. S. Th. I. qu. II. a. 3.

(Vergl. unsere früher erwähnte Arbeit, in welcher wir dieses

Argument des hl. Thomas eingehend erörtert haben.) Wer diesen

Beweis aufmerksam betrachtet, dem leuchtet sofort ein, dafs die

ganze Argumentation, namentlich die Ausführung über die Hauptsätze:

„omne quod movetur oportet ab alio moveri" und „hic non

est procedere in infinitum" sich durchaus auf den Satz stützt:

„actus prior quam potentia." — Im Anschlufs an den Bewegungsbeweis

verwertet Thomas diesen Satz ferner S. Th. I. qu. III:
„De Dei simplicitate." Art. 1: „Utrum Deus sit corpus." c. a.

„Respondeo dicenduin absolute Deum non esse corpus; quod

tripliciter ostendi potest." — Unter diesen drei Gründen führt er
die zwei folgenden an : „1. Quia nullum corpus movet nöh motum,
ut patet inducendo per singula. Ostensum est autem supra
(qu. II. a. 3), quod Deus est primum movens immobile. Unde

manifestum est, quod Deus non est corpus. 2. Quia necesse est

id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potentia.
Licet enim in uno et eodem quod exit de potentia in actum

prior sit tempore potentia quam actus, simpliciter tarnen prior
Jahrbuch für Philosophie etc. I. 38



548 Der Akt ist früher als die Potenz.

est actus quam potentia; quia quod est in potentia non re-
dueitur in actum, nisi per ens actu. Ostensum est autem supra
(quaest. praec. a. 3), quod Deus est primum ens. Impossibile
est igitur, quod in Deo sit aliquid in potentia. Omne autem

corpus est in potentia, quia continuum inquantum hujusmodi,
divisible est in infinitum. Impossibile est igitur Deum esse corpus."
cf. S. cont. Gent. I. cap. 16: „Q,uod in Deo non sit potentia
passiva." Im vorhergehenden Kap. hat Thomas bewiesen, dafs

Gott ewig ist. Im 16. Kap. schliefst er an diesen Beweis an:
„Si autem Deus aeternus est, necesse est ipsum non esse in
potentia. Omne enim id, in cujus substantia admiscetur potentia,
secundum id quod habet de potentia, potest non esse; quia quod

potest esse, potest non esse. Deus autem secundum se non potest

non esse, quum sit sempiternus; in Deo igitur non est potentia
ad esse.

Adhuc, quamvis id, quod quandoque est in potentia, quando-

que in actu, prius sit tempore in potentia quam in actu, tarnen

simpliciter actus est prior potentia; quia potentia non

educit se in actum, sed oportet quod educatur in actum per ali-

quid quod sit in actu. Omne igitur quod est aliquo modo in

potentia habet aliquid prius se. Deus autem est primum ens et

prima causa ut ex supradictis patet; non igitur habet in se

aliquid potentiae admixtum." — Das Gesagte mag geniigen, um
einleuchtend zu machen, dafs der englische Lehrer nicht nur
etwa implicite das in Rede stehende Prinzip verwertet, sondern

es auch ausdrücklich erwähnt und demselben grofsen Wert
beilegt.1)

i) In unserer Arbeit: „Vervollkommnung der aristotelischen
Naturphilosophie durch den hl. Thomas von Aquin" haben wir hervorgehoben,
dafs Thomas die teleologische Naturphilosophie des Arist. vervollkommnet
hat. vd. den teleologischen Gottesbeweis S. Th. I. qu. II. a. 3. — Wenn
der Stagirite die ideelle Priorität des Zweckes betont, im Anschlufs an den

Satz : actus prior quam potentia, so gibt Thomas diesem Gedanken die höchste

Vollendung durch die Lehre von den ewigen Ideen Gottes, in welchen
die ganze Zweckordnung der Natur präformiert ist. vd. S. Theol. I. qu. 15.

a. 2.



Der Akt ist früher als die Potenz. 549

IL
Betrachten wir die Geschichte der neueren Philosophie, so

erkennen wir, dafs wohl einerseits die Tradition der aristotelisch-
thomistischen Lehre sich bis auf den heutigen Tag erhalten hat,
dafs aber andererseits auch philosophische Bich tungen auftraten,
welche schroff mit jener Überlieferung brachen. Hatte schon

eine einseitige Renaissance im 15. und 16. Jahrhundert die grofs-
artige Entwicklung der christlichen Philosophie des Mittelalters
ignoriert, ja zu derselben sich in Opposition gestellt, so wichen

gewisse neuere Systeme vollends von der Geistesrichtung der
aristotelisch-scholastischen Philosophie ab. Diese sind einerseits

der Idealismus von Cartesius und Kant an, andererseits der

einseitige Empirismus, der sich schliefslich zum krassen Materialismus

gestaltete. Indem man die Fühlung mit den grofsartigen
Systemen des Stagiriten und der grofsen Denker des Mittelalters
verlor, kam auch die Kenntnis und Würdigung jenes Prinzips,
das die Grundlage jener bildet, abhanden, des Satzes „actus
simpliciter prior quam potentia". Welches war die Folge davon?

Antwort: Die betreffenden Richtungen verfielen in die
krassen Irrtümer der pantheistischen und materialistischen

Evolutionstheorien. Man fiel in jene Irrtümer der
vorsokratischen Philosophie zurück, welche Aristoteles längst

widerlegt hatte. (Pantheismus der Eleaten und einseitig mechanische

Naturerklärung des Empedocles und der Atomisten.) Wie
überhaupt der moderne Pantheismus und Materialismus sich sehr
verwandt sind, so ist ihr gemeinsamer Grundirrtum die Lehre,
dafs die Welt ohne Einflufs des Schöpfers und transzendenten ersten

Bewegers durch allmähliche Evolution aus einem
zuwächst unbestimmten Substrat entstanden sei. Was den

neueren Pantheismus betrifft, existiert z. B. nach Hegel als das

Erste der absolute Begriff. Dieser ist zunächst reines, inhaltloses

Denken, reines Sein-Nichts. Nun geht er einen dialektischen
Prozefs ein, gewinnt so Inhalt und determiniert sich selbst nach
und nach zu allem Sein und zu allem Denken. — Die letzten
Ausläufer des pantheistischen deutschen Idealismus, die Lehren

38*



550 Der Akt ist früher als die Potenz.

Schopenhauers (vd. sein Werk: „Die Welt als Wille und
Vorstellung") und Eduard v. Hartmann (vd. seine „Philosophie des

Unbewufsten") schliefsen sich an Hegel an, setzen aber an die
Stelle des absoluten Begriffs den Urwillen. Dieser ist
zunächst, so wird gelehrt, etwas rein Potentiales, ein „leeresWollen",
das dann zum aktuellen W ollen übergeht. So entsteht die W elt
als allmähliche Objektivation des Urwillens. — Der Materialismus
betrachtet als das Erste die an sich unbestimmte, rein potentiale
Materie, als der sich allmählich durch fortschreitende Evolution
der Kosmos entwickelt hat.

Betrachten wir diese Evolutionstheorien, die Grundirrtümer

unserer Zeit, näher, so zeigt sich deutlich, dafs
dieselben auf einem Satz basieren, welcher der peripatetischen
Philosophie kontradiktorisch entgegengesetzt ist, nämlich auf der

Behauptung: Die Potenz ist schlechthin vor dem Akt, die
Potenz ist das schlechthin Erste. Nun hat, aber Aristoteles

und im Anschlufs an ihn der hl. Thomas von Aquin, wie
im ersten Teile gezeigt wurde, das entgegengesetzte Prinzip mit
Gewil'sheit festgestellt: „Der Akt ist schlechthin früher als die

Potenz; der reine Akt ist das schlechthin Erste." Da nun nach

den Regeln der Logik von zwei kontradiktorisch entgegengesetzten

Sätzen nicht beide wahr, aber auch nicht beide falsch
sein können, die Wahrheit des letztgenannten Prinzips aber

durchaus festgestellt ist, so dürfen wir a priori schliefsen :

Durch dieses Prinzip sind alle modernen pantheisti-
schen und materialistischen Evolutionstheorien zum
vorneherein widerlegt, dieselben fallen als unhaltbar
dahin. So zeigt sich auch in diesem Ealie die tiefe Wahrheit
des von Se. Heiligkeit Leo XIII. ausgesprochenen Satzes, dafs

der hl. Thomas unbesiegbare Waffen gegeben habe, um die

Irrtümer auch späterer Zeiten zu widerlegen.
Doch wollen wir es bezüglich der materialistischen

Evolutionstheorie, welche gegenwärtig so viele Anhänger hat, nicht
bei dieser aprioristischen Widerlegung bewenden lassen, sondern

auch induktiv a posteriori zeigen, dafs der betreffenden Lehre

gegenüber das aristotelische Prinzip sich als wahr erweist. Dieser



Der Akt ist früher als die Potenz. 551

Grundsatz ist seit Jahrhunderten von den gröfsten Denkern
verteidigt worden; es ist im Besitzstande der Wahrheit und bleibt

darin, bis die Gegner induktiv das Gegenteil bewiesen haben.

Dieser Gegenbeweis fehlt aber durchaus. Die einzelnen Lehren,
auf welche sich jene materialistische Theorie stützt, sind folgende:
1. Die Kant-Laplacesche Theorie; 2. die Lehre von der Urzeugung;
3. die Darwinische Deszendenztheorie. Durch diese Hypothesen
glaubt man die Lehre von einer Schöpfung der Welt überflüssig
gemacht zu haben.

1. Was nun zunächst die Kant-Laplacesche Theorie
betrifft, welche bekanntlich die Entstehung des Sonnensystems,

speziell der Erde aus dem Urgasball nachzuweisen sucht, so kann
dieselbe nicht erklären, was sie erklären will, ohne Annahme
eines Schöpfers. Sie ist, insofern sie die Lehre von der Schöpfung

ausschliefst, durchaus unhaltbar. Yergl. Gutberiet, Theodicee
S. 38 ff. und S. 15 ff. An letzterer Stelle führt der in der
modernen Naturwissenschaft und in der Philosophie sehr bewanderte

Gelehrte, ausgehend z. B. von der Trägheit der Materie, den

Aggregatszuständen u. s. w., durch konsequent logische Schlufs-

folgerung den Beweis, dafs die Materie nicht notwendig und ewig
existiert, sondern von dem absoluten Geist aus nichts geschaffen
ist. -— So wenig als die Existenz des Urgasballes ohne Annahme

des Schöpfers, ebensowenig kann die Theorie den Ursprung der

Bewegung desselben, den Anfang der Evolution, befriedigend
erklären ohne Annahme des transzendenten ersten Bewegers.
Dieses haben wir eingehend nachgewiesen in unserer schon

erwähnten Abhandlung über den Bewegungsbeweis des hl. Thomas.

S. 19 ff. Wir haben in dieser Abhandlung überhaupt gezeigt,
dafs die materialistischen Erklärungsversuche für den Ursprung
der Bewegung unhaltbar sind. Wir können zwei Arten
derselben unterscheiden. Die Einen behaupten: Die Bewegung ist
den Atomen der Materie notwendig und ewig. Die Anderen aber
nehmen an, die Materie sei ursprünglich im Zustande der Ruhe

gewesen und zufällig später in Bewegung übergegangen. Die
Unhaltbarkeit dieser beiden Theorien gibt uns einer der
hervorragendsten Naturforscher der Gegenwart zu, Prof. Dr. Du Bois-



552 Der Akt ist früher als die Potenz.

Reymond. Er verwirft die Annahme eines transzendenten ersten

Bewegers, „eines supernaturalistischen Anstofses", erklärt dann

aber den Ursprung der Bewegung von diesem Standpunkte aus
als ein ungelöstes und unlösbares Welträtsel. Würde
er einen der obgenannten Erklärungsversuche, die er ohne Zweifel
wohl kennt, als stichhaltig erachten, so hätte er gewifs dieses

Geständnis nicht abgelegt. In seinem Vortrag: „Die sieben

Welträtsel", 1882, bemerkt er S. 76: „Wir sehen Bewegung
entstehen und vergehen; wir können uns die Materie in Ruhe
vorstellen. Die Bewegung erscheint in der Materie als etwas
Zufälliges. Unser Kausalitätsbedürfnis fühlt sich nur befriedigt,
wenn wir uns vor unendlicher Zeit die Materie ruhend und
gleichmäfsig im unendlichen Räume verteilt denken. Da ein

supernaturalistischer Anstofs in unsere Begriffswelt nicht pafst,
fehlt es dann am zureichenden Grunde für die erste
Bewegung. Oder wir stellen uns die Materie als von
Ewigkeit bewegt vor. Dann verzichten wir von
vornherein auf Ver ständnis in diesem Punkte. Diese Schwierigkeit

erscheint mir transzendent." — Wir haben in
jener Abhandlung gezeigt, dafs „ein supernaturalistischer Anstofs"
in unsere Begriffswelt pafst, dafs der aristotelisch-thomistische

Bewegungsbeweis die einzig befriedigende Lösung der Frage nach

dem Ursprung der Bewegung ist. Da nun, wie oben gezeigt
wurde, dieser Beweis auf den Satz: „actus simpliciter prior quam
potentia" sich stützt, so ist damit auch gezeigt, dafs derselbe

durchaus im Besitzstande der Wahrheit bleibt, resp. zur Widerlegung

der materialistischen Lehren vom Ursprung der Bewegung
dient. — So ist die Kant-Laplacesche Theorie durchaus unhaltbar,

wenn sie als materialistische Evolutionstheorie verwertet
wird, um die Lehre von einem Schöpfer und ersten Beweger
auszu8chliefsen. — Jedoch auch an und für sich, naturwissenschaftlich

betrachtet, ist dieselbe nicht über alle Bedenken
erhaben. Gutberiet bemerkt darüber in seiner Naturphilosophie
S. 132: „Naturwissenschaftlich hat die Hypothese vieles für sich,

aber auch nicht geringe Bedenken gegen sich. Man



553

kommt bereits davon zurück, sie als gesicherte Theorie
hinzustellen."

2. Noch schlimmer ist es mit der materialistischen Lehre

von der Urzeugung (generatio aequivoca) bestellt, welche lehrt,
die ersten Organismen auf der Erde seien zufallig aus unorganischen

Stoffen ohne Einfiufs des Schöpfers und ersten Bewegers
entstanden. Eine Urzeugung im Sinne des modernen Materialismus

ist, da das Unorganische und Organische wesentlich
verschieden sind, nach dem Kausalitätsgesetz durchaus unmöglich.

Das Unorganische kann nie adäquate Ursache des
Organischen sein.1) Einzig die Lehre von der Erschaffung der
ersten Organismen ist eine befriedigende Beantwortung der
betreffenden Erage. — Der genannten Theorie fehlt auch jede
naturwissenschaftliche Begründung, da, wie z. B. Pasteur durch seine

interessanten Experimente nachgewiesen hat, kein einziger Eall
einer Urzeugung in der Natur konstatiert werden kann. Yergl.
die sehr interessanten bezüglichen Ausführungen von Dr.
Gutberiet in seiner Naturphilosophie S. 136 ff. cf. seine Abhandlung:
„Uber den Ursprung des Lebens" im Jahresbericht der Sektion

für Philosophie der Görres-Gesellschaft, 1883.
3. Endlich sucht die materialistische Evolutionstheorie die

Entstehung der verschiedenen Arten der organischen Welt, den

Menschen inbegriffen, mit Hülfe des Darwinismus so zu
erklären, dafs die Lehre von einem Schöpfer ausgeschlossen wird.
Die ganze Formenmannigfaltigkeit der organischen Welt, so wird
gelehrt, ist durch allmähliche Transmutation im Kampf ums Dasein

aus wenigen Urorganismen, vielleicht aus einer einzigen Urform
entstanden. Zwar hat Darwin ursprünglich in seipem Werke:
„Die Entstehung der Arten im Tier- und Pflanzenreich durch
natürliche Züchtung oder Erhaltung der vervollkommneten Rassen

im Kampfe ums Dasein" den Schöpfer nicht durchaus geleugnet,
wie dieses von Seite jener geschieht, welche seine Theorie im

Freilich haben Aristoteles, der hl. Augustinus und der hl. Thomas

von Aquin auch eine Art generatio aequivoca angenommen, aber durchaus
nicht im Sinne des modernen Materialismus.



554 Der Akt ist früher als die Potenz.

Sinne des Materialismus resp. Atheismus ausbeuteten und noch
ausbeuten. Er bemerkt im genannten Werke: „Es ist wahrlieh
eine grofsartige Ansicht, dafs der Schöpfer den Keim alles

Lebens, das uns umgibt, nur wenigen oder auch nur einer
einzigen Form eingehaucht habe und dafs, während dieser Planet
den strengen Gesetzen der Schwerkraft folgend, sich im Kreise
schwingt, aus so einfachem Anfange sich eine endlose Reihe
immer schönerer und vollkommenerer Wesen entwickelt hat und
noch fortentwickelt." Deutsche Übersetzung von Dr. Bronn, Stuttgart

1860. S. 494. Diese uns vorliegende Übersetzung ist nach
der zweiten Auflage des Originals bearbeitet. Wie wir jedoch
aus dem Werke von Dr. Reusch, „Bibel und Natur", entnehmen
S. 334, hat Darwin in späteren Auflagen die genannte Stelle
weggelassen, weil man ihn getadelt hatte, dafs er den „penta-
teuchischen" Ausdruck von einer Urform, der zuerst „das Leben

eingehaucht wurde", gebraucht habe. — Jedoch nimmt Darwin
auch in jener ursprünglichen Lehre nach Art und Weise des

englischen Deismus nur einen schöpferischen Einflufs an bezüglich

der Entstehung des ersten Organismus, weil er sich diese

nicht anders erklären konnte. Den ersten Organismus
vorausgesetzt, wird die Genesis der ganzen Zweckordnung der
organischen Wesen, welche als Thatsache zugegeben wird, durch
Darwin aus einer Reihe von Zufällen erklärt, ohne
Annahme einer intelligenten Ursache. „Die Lehre von der

natürlichen Zuchtwahl durch den Kampf ums Dasein ist nichts

Geringeres als die endgiltige Beantwortung des grofsen Problems :

Wie können zweckmäfsig eingerichtete Formen der Organisation
ohne Hülfe einer zweckmäfsig wirkenden Ursache entstehen?

Wie kann ein planvolles Gebäude sich selbst aufbauen ohne

Bauplan und ohne Baumeister" sie! So hat sich der begeistertste
Darwinianer in Deutschland, Prof. Häckel, ausgesprochen in seinem

Vortrag: „Die Naturanschauung von Darwin, Goethe und Lamarck",
gehalten auf der 55. Naturforscherversammlung zu Eisenach 1882.

Aber gerade insofern diese Theorie die Lehre von einem schöpferischen,

intelligenten Urheber der Zweckordnung negiert, schliefst

dieselbe „ungeheuerliche Absurditäten" in sich, wie Gutberiet



Der Akt ist früher als die Potenz. 555

bemerkt. Derselbe weist in der Theodicee S. 27 ff. (vgl. „Natur
und Offenbarung" Bd. 17) durch Wahrscheinlichkeitsrechnung
nach, dafs die Wahrscheinlichkeit für das zufällige Entstehen
der namentlich auf dem organischen Gebiete so zweckmäfsigen
Naturordnung 0 ist. Also ist der Darwinismus unhaltbar,
cf. Theodicee S. 41 und Metaph. S. 128 ff. An letzterer Stelle
beweist G. eingehend den Satz: „Die Ordnung ist das Werk
einer Intelligenz."

Jedoch abgesehen davon, ist die Darwinische Theorie von
der Entstehung der Arten an und für sich, vom
naturphilosophischen und naturwissenschaftlichen
Standpunkt als unhaltbar zu bezeichnen. Wir setzen
dieselbe als bekannt voraus, abstrahieren daher von einer eingehenden

Darstellung derselben. Auch beabsichtigen wir hier nicht
eine erschöpfende Widerlegung der Theorie zu geben. An solchen

fehlt es, Gott Lob, heutzutage nicht; z. B. hat Gutberiet in seiner

Naturphilosophie eine treffliche allseitige Widerlegung gegeben.

Vgl. die tief durchdachte Schrift von Dr. Hertling: „Die Grenzen

der mechanischen Naturerklärung." Ferner die Schrift des

berühmten Naturforschers P. Secchi: „Die Gröfse der Schöpfung"
und die vorzügliche „Naturphilosophie" von P. T. Pesch u. s. w.
Das Eigenartige unserer Abhandlung ist, zu zeigen, wie schon

oben hervorgehoben wurde, dai's das Prinzip „actus prior quam

potentia" den materialistischen Evolutionstheorien gegenüber im

Besitzstand der Wahrheit bleibt, dafs die Gegner nicht das Gegenteil

beweisen können. Speziell dem Darwinismus gegenüber soll

gezeigt werden, dafs die hauptsächlich auf jenem Prinzip
basierende teleologische Naturerklärung die richtige ist und bleibt.

Zu diesem Zwecke dürften folgende Erörterungen genügen: Darwin
nimmt zwar auch eine gewisse Zweckmäfsigkeit der Organismen

an, insofern diese den äufseren Lebensverhältnissen angepafst
sind. Allein er nimmt den Zweck nicht als Prinzip, als
Ursache in der Natur an, sondern nur als Thatsache, als

Resultat rein mechanischer Vorgänge. Er negiert die
Zielstrebigkeit der Natur, die ideelle Priorität des

Zweckes, die Intention desselben. Z. B.: Das Auge ist



556 Der Akt ist früher als die Potenz.

nicht von einer intelligenten zwecksetzenden Ursache nach einem

bestimmten Plane zum Zwecke des Sehens fertig gebildet worden,
sondern weil als schliefsliches Resultat einer Reihe von Zufallen
und Anpassungen an die äufseren Lebensverhältnisse allmählich
ein so beschaffenes Organ im Kampf ums Dasein entstanden ist, dient

es jetzt zum Sehen. So hat Darwin die rein mechanische
Raturerklärung auf das organische Gebiet
übertragen. Seine Theorie von der Entstehung der Arten stützt
sich, näher betrachtet, hauptsächlich auf folgende Sätze: a) Aus
einem zufällig entstandenen Ansatz bildet sich allmählich in
verschiedenen Ubergängen durch Gebrauch, durch Anpassung
an die äufseren Lebensverhältnisse im Kampf ums Dasein das

einzelne Organ. Infolge der Korrelation der einzelnen Teile des

Organismus zieht die Veränderung eines Teiles die der anderen

mit sich. So entsteht durch verschiedene Zwischenstufen schliefs-

lich ein neuer Organismus, resp. eine neue Art. Rieht die
Aktualität der Art ist das schlechthin Frühere, sondern etwas, das

sich nur potentiell zur Art verhält, b) Die Entwicklung schreitet

vom Riederen zum Höheren fort; das Unvollkommene ist* '
vor dem Vollkommenen. Die niederen Organismen sind

vor den höheren. Diese stammen von jenen ab. Die Übergangsformen

sind als unvollkommene Organismen vor den vollkommen
entwickelten Arten. — Diese Sätze sind, wie leicht einleuchtet,
diametral entgegengesetzt dem aristotelischen Prinzip: „actus
simplieiter prior quam potentia" und dem daraus abgeleiteten
Grundsatz: „Das Vollkommene ist vor dem
Unvollkommenen." Run die Frage: Welche Auffassung ist durch
die von der neueren RaturWissenschaft festgestellten Thatsachen

begründet? Wir antworten: Rieht die Dar w ini stische,
sondern die aristotelische wird durch die Induktion

auch der neueren Forschungen bestätigt.1]

') Diese Thesis bezieht sich freilich nur auf die grundlegenden
Prinzipien der aristotelischen Naturphilosophie, nicht auf alle Naturerklärungen
des Stagiriten im einzelnen, welche vielfach durch die neueren Forschungen
berichtigt wurden. — Wir fügen noch folgende Bemerkung bei: Auch
Aristoteles spricht von einem Kampf ums Dasein in der Tierwelt, ohne jedoch



Der Akt ist früher als die Potenz. 557

a) Betrachten wir zunächst den übrigens schon von Lainarck
in der „Philosophie zoologique" ausgesprochenen Satz: Die Thätigkeit,

der Gebrauch bildet allmählich in Anpassung an die äulseren
Lebensverhältnisse das Organ. Der Gebrauch kann zwar manche

Organe vergröfsern, aber die Übertragung der Analogie auf die

Ausbildung ganzer Organe ist, wie Gutberiet 1. c. hervorhebt,
unberechtigt. Zudem ist es ein unlogischer circulus vitiosus, zu

sagen: Das Organ ist für die Thätigkeit da, und andererseits:
Die Thätigkeit selbst hat das Organ gebildet. Trendelenburg

weist diesen Zirkel nach in seinen „Logischen
Untersuchungen", im Abschnitt, welcher in sehr trefflicher Weise vom
„Zweck" handelt (2. Bd. 3. Aufl. 1870). S. 27: „Wäre z. B.
das Auge, indem es sich bildet, dem Lichte zugekehrt: so würde
man zunächst vermuten, dafs sich der berührende Lichtstrahl
dieses edle Organ zubereitete. In der Kraft des Lichtes würde
man die wirkende Ursache vermuten. Aber das Auge bildet
sich im Dunkel des Mutterleibes, um geboren dem Lichte zu

entsprechen. Ebenso ist es mit den übrigen Sinnen. Zwischen
dem Lichte und dem Auge, zwischen dem Schall und dem Ohr,
zwischen dem Festen und der Mechanik der Bewegungsorgane
u. s. w. zeigt sich eine vorherbestimmte Harmonie.
Denn ohne dafs sie eine Gemeinschaft hatten, treten sie plötzlieh,
und zwar nicht indem sie werden, sondern nachdem sie geworden
sind, in die innigste Gemeinschaft. Das Licht hat nicht das

Gesicht erregt, noch der Schall das Ohr, noch das Element, in
welchem sich das Geschöpf bewegen soll, die Bewegungswerk-

zeuge; aber die Organe sind für diese Erscheinungen da. Der
Zirkel offenbart sich deutlich. Das Organ fallt mit
seiner Thätigkeit unter die wirkende Ursache; aber mit seinem

zweckverkündenden Baue unter das Gesetz seiner eigenen
Wirkung. Das Auge sieht, aber das Sehen selbst hat das Auge gebaut.

daraus die Konsequenzen zu ziehen wie Darwin, vd. Tiergeschichte IX, 2:
„In den Kampf geraten übrigens die Tiere miteinander, wenn sie sich an
denselben Orten aufhalten und mit denselben Dingen ihr Leben fristen ; ist
nämlich die Nahrung selten, so kämpfen auch die zu derselben Gattung
gehörenden miteinander" u. s. w.



558 Der Akt ist früher als die Potenz.

Die Fiifse gehen, aber das Gehen selbst hat die Gelenke der
Fiifse gerichtet. Die Organe des Mundes sprechen, aber die

Sprache selbst, die Notwendigkeit der Gedankenäufserung, hat
sie von vornherein beweglich gebildet. Dieser Zirkel ist der
Zauberkreis der einfachen Thatsache ; und die prästabilierte
Harmonie scheint auf eine die Glieder zusammenfassende Macht
hinzuweisen, in welcher der Gedanke das A und 0 ist." —
Der gleiche Zirkel zeigt sich, wenn wir bedenken, dafs manche

Organe nur zweckmäfsig sind in Beziehung auf andere. So

bemerkt Gutberiet in seiner Naturphilosophie, Abschnitt : „Der
Kampf ums Dasein kann die Weiterbildung der organischen
Formen nicht erklären", S. 163: „Die breiten und gefurchten
Zähne der Pflanzenfresser wären nicht zweckmäfsig, wenn nicht
dem Tier auch der Magen zur Verdauung und die Gedärme zur
Absorbierung der Kost eingerichtet wären. Gleichfalls sind die

Eingeweide nur zweckmäfsig in Bezug auf die Zähne des Wiederkäuers.

Der Kampf' ums Dasein mufs also erst das eine Organ
züchten, um dem anderen durch den Vorteil, den es bieten soll,
Überlegenheit und Bestand zu sichern, zugleich aber vor diesem

anderen, in Bezug auf das es allein dem Individuum Vorteile
gewährt, schon gezüchtet haben. Das ist aber eine offenbare

Zirkelbewegung."1) — Sehr tritt die relative Zweck-

mäfsigkeit auch hervor, z. B. in den Organen für den Befruch-

tungsprozefs. So sind die Staubgefäfse zweckmäfsig in Beziehung
auf die Stempel, die Beschaffenheit des Insekts in Beziehung auf
die Pflanze, welche es befruchten soll. Hier zeigt sich „in der

Anpassung pflanzlicher und tierischer Formen eine solche

durchgreifende überraschende, von der scharfsinnigsten Berechnung
zeugende Zweckmäfsigkeit, dafs auch kein Fäserchen, kein
Farbenfleckchen, keine auch noch so leichte Biegung eines Blumenblattes

von dem wunderbaren Plane des Ganzen ausgeschlossen zu sein

0 Gutberiet weist in dem genannten Abschnitt auch durch
Wahrscheinlichkeitsrechnung nach, dafs die Wahrscheinlichkeit für das zufällige
Eintreffen so vieler Bedingungen, welche nach Darwin zur Bildung eines

Organs, eines einzelnen Organismus im Kampfe ums Dasein notwendig

waren, unendlich klein 0 ist.



Der Akt ist früher als die Potenz. 559

scheint." Rerthold: „Die Herrschaft der Zweckmäfsigkeit in der

Natur." Vereinsschrift der Görres-Gesellschaft. 1877. S. 25. Er
weist dieses nach an zwei interessanten Beispielen. Berthold

zeigt, dafs nie in den betreifenden Fällen eine Befruchtung hätte

stattfinden können, wenn nur das Geringste gefehlt hätte, z. B.

gewisse Härchen, wenn die Anpassung' nicht von Anfang an
nach einem bestimmten Plane fertig gewesen wäre, dafs also

diese Anpassung nicht darwinistisch durch Übergangsformen
erklärt werden kann. So werden auch durch die neueren
Forschungen die dem Prinzip „actus prior quam potentia" verwandten
Sätze des Aristoteles bestätigt: „Die Natur macht aber die

Organe für die Verrichtung, jedoch nicht die Verrichtung für die

Organe" und „die Bildung des Gliedes ist ursprünglich so

beschaffen, nicht ein künstlich erworbener Zustand."

Noch mehr: Wie früher gezeigt wurde, weist Ar. nach, dafs

der Akt als Zweck eine ideelle Priorität hat, welche Darwin

negiert. „Das im Kampf ums Dasein Nützliche überlebt." Durch
diesen Satz will Darwin die, wie er selbst zugibt, in der Natur
thatsächlich vorhandene Zweckmäfsigkeit erklären, diesen Satz

setzt er an die Stelle der aristotelischen Lehre von der Zieloder

Zweckstrebigkeit. Nun bildet sich aber das Organ nach

Darwin nur nach vielen Ubergängen. Bei all' diesen Übergängen

kann man nicht von einem Überleben des Nützlichen reden. Denn:

"Was nützt im Kampf ums Dasein ein erst werdendes Auge, oder

ein erst werdender Magen? Die Übergangsformen können nur
nützlich genannt werden in Hinsicht auf das in der Zukunft
vollkommen auszubildende und so für die Thätigkeit taugliche Organ,

also insofern sie Mittel zum Zweck sind. Ohne Annahme

der Zielstrebigkeit kann demnach der Darwinismus nicht einmal

das erklären, was er erklären will. Eine Zielstrebigkeit findet

aber nur insofern statt, als der Zweck eine ideelle Priorität hat.

Selbst Eduard von Hartmann, ein Philosoph, dessen pan-
theistische Weltanschauung mit den Evolutionstheorien des

modernen Materialismus im übrigen in enger Beziehung steht,
bemerkt in seiner „Philosophie des Unbewufsten", 8. Aufl. 1878,

I. Band, S. 37, in dem Abschnitt: „Wie kommen wir zur



560 Der Akt ist früher als die Potenz.

Annahme von Zwecken in der Natur?" „Der Darwinismus leugnet
die Naturzweckmäfsigkeit zwar nicht als Thatsache, aber als

Prinzip und glaubt die Thatsache als Resultat geistloser
Kausalität begreifen zu können, — als ob die Kausalität selbst etwas
anderes wäre als eine uns nur thatsächlich (nicht prinzipiell von
innen heraus) erkennbare logische Notwendigkeit, und als ob

die Zweckruäfsigkeit, die aktuell erst nach längerer Vermittlung
als Resultat zutage tritt, nicht schon von Anfang an das
Prius dieser Vermittlungen als Anlage oder Prinzip

hätte sein müssen."1) — Verwandt mit der aristotelischen
Lehre von der ideellen Priorität des Zweckes ist der Satz: „Das
Ganze ist vor dem Teil, der Teil ist für das Ganze gedacht."
Gerade die neueren Forschungen auf dem Gebiete der Embryologie,
welche durch mikroskopische Beobachtungen so grofse Fortschritte
gemacht haben, bestätigen die aristotelischen Gedanken, speziell
auch in der Hauptsache seine Lehre von der Entwicklung des

Hühnereies. Dieselben haben deutlich nachgewiesen, dafs im

Keim der Pflanze und im Ei des Tieres der Plan des Ganzen

gegeben ist und nach diesem Plane die einzelnen Teile sich
differenzieren und entwickeln, resp, die Idee des Ganzen die

Entstehung der Teile beherrscht.

b) Betrachten wir nun den anderen Hauptsatz des

Darwinismus näher: „Das Unvollkommene ist vor dem Vollkommenen."
Bei der Prüfung dieses Satzes sind von entscheidender Bedeutung
die Resultate der Paläontologie. Diese Resultate sind nun aber

dem Darwinismus so wenig günstig, dafs Gutberiet schreibt :

„Die Paläontologie vernichtet den Darwinismus",
nachdem er schon in einem vorhergehenden Abschnitt gezeigt

Besonders verteidigt Hartmann die teleologische Naturerklärung in
dem Abschnitt: „Das Unhewufste im Instinkt." Er führt sehr frappante
teleologische Thatsachen aus dem Gebiete der Zoologie an und zeigt, dafs
dieselben nicht mechanisch, sondern nur aus dem Einwirken eines geistigen
Prinzips erklärt werden können. Wir brauchen nur an die Stelle seines

„unbewufsten Urwillens" die Lehre vom transzendenten Schöpfer zu setzen,

so haben wir eine treffliche Verteidigung der Teleologie. Diesen Eindruck
haben wir beim Studium dieses Abschnittes gewonnen.



Der Ait ist früher als die Potenz. 561

hat: „Der Darwinismus ist eine Hypothese von äufserst geringer
Wahrscheinlichkeit." Zunächst die Frage: Lassen sich jene
Übergänge in den geologischen Schichten nachweisen, in welchen nach

Darwin der neue Organismus, resp. die neue Art gebildet wurde?
Antwort: Nein. Man hat keine solche Übergänge nachweisen

können, sondern in den ältesten Schichten finden sich gleich
vollständig ausgebildete, scharf von einander abgegrenzte Arten. Und
doch, da offenbar die Anzahl dieser Übergänge viel zahlreicher
wäre, als die Anzahl der ausgebildeten Arten, so wäre die
Wahrscheinlichkeit für das Überleben derselben viel gröfser als

bezüglich der vollkommenen Formen. Es kann nicht eingewendet
werden, die unvollkommenen Übergangsformen seien durch die

vollkommeneren Formen im Kampf ums Dasein verdrängt worden,
denn nach dieser Voraussetzung müfsten jetzt nur die relativ
höchsten Organismen in der Natur sich finden, während die That-
sachen zeigen, dafs gerade die niedrigsten Organismen sehr
zahlreich vorkommen und seit sehr langer Zeit neben den höheren

Organismen fortexistieren. — Freilich wird im allgemeinen ein

Fortschritt vom Niederen zu dem Höheren bei den Organismen
während der geologischen Perioden beobachtet, allein folgt daraus,
dafs die höheren aus den niederen sich entwickelt haben? Keineswegs.

Die Thatsachen sprechen vielmehr gegen eine allmähliche

Ausbildung der Arten und Gattungen. Nach Darwin vollzieht
sich der Übergang in so allmählicher Variation, dafs 14000 Jahre

notwendig wären, um eine neue Species zu bilden. Nun zeigt
sich gleich in der ältesten Flora und Fauna eine so reiche Welt
von Organismen, dafs an eine Abstammung derselben von
einander nicht gedacht werden kann. Gleich von Anfang treten

Repräsentanten aller gröfseren Abteilungen auf: Infusorien, Weichtiere,

Gliedertiere, Wirbeltiere, Kryptogamen etc., und zwar sind die

einzelnen Spezies scharf ausgeprägt und von einander verschieden.
Einzelne Gruppen treten in späterer Zeit ohne alle Vorläufer

ganz unvermittelt auf, wie die Farn, und gleichzeitig an den

entlegensten Orten. Gewöhnlich tritt eine neue Gattung schon

mit einer grofsen Fülle von Arten auf. Es gibt Fälle, wo eine

Gruppe mehrere Zwischenglieder nach ihrem Erlöschen in einer



562 Der Akt ist früher als die Potenz.

späteren wieder zum Vorsehein kommt, (vd. Gutberiet,
Naturphilosophie.) So wird, selbst vorausgesetzt, dafs die höheren
Formen wirklich später aufgetreten sind als die niederen, doch

das aristotelische Prinzip „actus prior quam potentia" in dem Sinne

von der Geologie bestätigt, dafs gleich in die ältesten Schichten
die darin vorkommenden Arten vollkommen ausgebildet, aktuell
auftreten und nicht unvollkommene organische Gebilde,
die nur potentiell zu den mit der Zeit vollkommen zu
entwickelnden Organismen sich verhalten würden. Übrigens

ist jene Voraussetzung nur im grol'sen und ganzen richtig.
Im einzelnen kommt es oft vor, dafs vollkommenere Typen vor
den unvollkommenen erschienen, z. B. von den Trilobiten
erschienen zuerst die mit vielgliederigem Thorax, die einfacheren

folgten erst in der zweiten Fauna. Es kommt sogar vor, dafs

die niederen Organismen sich erhalten haben, während die
vollkommeneren untergegangen sind. Der einfach gebaute Nautilus
und der Papier-Nautilus haben sich bis heute erhalten, während
die wohlgebauten Ammoniten untergegangen sind. Die Calamiten,

Lepidodendren u. s. w. leben zusammen mit den minder
entwickelten und verschwanden, während das tiefer Stehende
erhalten blieb, cf. Hagemann, Metaphysik. Der Verfasser citiert
in seiner trefflichen Widerlegung der darwinistischen Theorie

unter anderem auch Aussprüche zwei der hervorragendsten
Paläontologen der Neuzeit, nämlich Barrande (Trilobites 1871) und

Göppert, welche Aussprüche für den Darwinismus vernichtend
sind. (Vergl. auch zur Widerlegung des Darwinismus die

betreffende vorzügliche Abhandlung im Werke von Dr. Beusch:

„Bibel und Natur.") So ist die Lehre Darwins von der

Entstehung der Arten durchaus unhaltbar. Immerhin hat jedoch seine

Lehre von der Variabilität eine gewisse Berechtigung, was die

Entstehung der Varietäten und Rassen innerhalb der Arten
betrifft.

Da der darwinistischen Theorie im allgemeinen die induktive

Begründung fehlt, so mufs auch die Übertragung derselben auf

die Menschen zum vornherein als unhaltbar bezeichnet werden.

Übrigens hat Darwin selbst in seinem Werke über die Ent-



Der Akt ist früher als die Potenz.

stehung der Arten die Theorie noch nicht ausdrücklich auf den

Menschen angewendet. Der berühmte Naturforscher Virchow

sagt hierüber in seinem auf dem 13. Anthropologischen Kongrefs

gehaltenen Vortrag 1882, „Darwin und die Anthropologie": „In
seinem Buche (er meint obgenanntes Werk) steht nicht viel von

generatio aequivoca und nicht viel von der Entwicklung des

Menschen aus dem Tiere. Erst nachher hat er diese Erage in

Angriff genommen und in dieser Beziehung sind es gerade
unsere deutschen Kollegen gewesen, welche vorwärts
und vorwärts drängten, bis sie dahin gekommen waren, die

zweite Frage in eine Art von notwendigem Zusammenhang mit
der Lehre vom Transformismus zu bringen. Es hat selten
Perioden gegeben, wo so grofse Probleme auf so

leichtsinnige, ich möchte sagen thörichte Weise behandelt
worden sind." — Übrigens, selbst wenn die Darwinische Theorie

auf dem Gebiete des Pflanzen- und Tierreiches richtig wäre,
dürfte sie doch nicht auf den Menschen übertragen werden, auch

wenn man nur zunächst die anatomische und physiologische Seite

betrachtet, vd. Iteusch „Bibel und Natur", Abschnitt „Mensch
und Tier". Er citiert S. 90 einen Ausspruch des grofsen
Anatomen Aeby aus seinem Werke: „Die Schädelformen", in welchem

sich dieser Gelehrte entschieden gegen den Darwinismus erklärt.
Noch unhaltbarer zeigt sich jene Übertragung, wenn wir die

psychische Seite betrachten. Denn in dieser Beziehung ist
zwischen Mensch und Tier ein wesentlicher, nicht blofs
gradueller Unterschied vorhanden. Eine Abstammung des Menschen

vom Tier ist daher absolut unmöglich. Siehe den näheren

Nachweis in der trefflichen Schrift von Dr. Wieser: „Mensch
und Tier."1) —

0 Was die Geschichte der Menschheit betrifft, wird das

aristotelische Prinzip : „Das Vollkommene ist vor dem Unvollkommenen" glänzend

bekräftigt. Die neueren religionsgeschichtlichen Forschungen haben

die Lehre der Bibel bestätigt, dafs der Mensch im Anfang in einem sehr

vollkommenen Zustande war, während später die Degeneration eintrat, und
eine Regeneration durch die Erlösung von Seite des Gottmenschen Jesus

Christus.
Jahrbuch für Philosophie etc. I. 39



564

Wir stehen am Schlüsse unserer Abhandlung. Die

Untersuchung des zweiten Teiles hat gezeigt, dafs das von Aristoteles
und dem hl. Thomas von Aquin so scharfsinnig begründete uüd

verwertete Prinzip „Actus simpliciter prior quam potentia" mit
den verwandten Sätzen von der neueren Wissenschaft nicht nm-
gestofsen, sondern bestätigt wird. Den materialistischen
Evolutionstheorien fehlt der induktive Beweis,
während jenes Prinzip denselben für sich hat. So bleibt
dasselbe im Besitzstande der Wahrheit und wir dürfen nun a fortiori
sagen: Durch dieses Prinzip sind alle jene Theorien widerlegt.
Speziell was den Darwinismus betrifft, ist die auf jenem Satz

beruhende aristotelische Schrift über die „Teile der Tiere" zur
Widerlegung wie gemacht. — Wir schliefsen mit einer
moralischen Nutzanwendung: Wollen wir andere Menschen intellektuell

und ethisch erziehen, die betreifende Potentialität zur
Aktualität überführen, so müssen wir selbst die betreffenden
Vollkommenheiten vorher aktuell besitzen. Wollen wir
speziell andere möglichst wirksam von der Wahrheit der grofs-
artigen aristotelisch-thomistischen Lehre überzeugen, so mufs
dieselbe zuerst unser geistiges Eigentum sein, müssen wir selbst
bestrebt sein, zu einer möglichst hohen Aktualität der betreffenden

Kenntnisse zu gelangen.


	Der Akt ist früher als die Potenz : ein wichtiges Prinzip der aristotelisch-thomistischen Philosophie

