
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die Tao-Lehre des Lao-Tse

Autor: Schell, Herman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE TAO-LEHRE DES LAO-TSE.

Von

Dr. HERMAN SCHELL.

• <x§>o

Unter allen Schriften, in welchen die religiöse Forschung
des Menschengeistes aufserhalb des Kreises der alttestamentlichen
und neutestamentlichen Inspiration ihre mühsam errungenen
Ergebnisse niedergelegt und der Zukunft als Vermächtnis überliefert
hat, wird wohl kaum eine zu finden sein, welche dem Büchlein
Lao-tses, dem Tao-te-king, den Primat streitig machen dürfte.
Das Interesse, welches die christliche Theologie den religiösen
Urkunden altheidnischen Denkens und Glaubens entgegenbringt,
ist zunächst das gemeinmenschliche Interesse an der
Geistesentwicklung unseres Geschlechts hinsichtlich derjenigen Fragen,
welche immer die Fragen des menschlichen Herzens in seiner

individuellen Einsamkeit wie der Menschheit in ihrer unübersehbaren

Verkettung gewesen sind: dieses Interesse, welches
gemeinmenschlich ist, erwähnen wir zuerst, weil die Gnade der Natur
keinen Eintrag thut, weil die Offenbarung die Teilnahme für das

menschliche Bingen nach Wahrheit und Gott nicht pietistisch
einengt, noch die Bereitwilligkeit mindert, dessen Erfolg und

Wert nicht blofs gerecht, sondern auch freudig zu würdigen.
Aufserdem ist es ein christliches, insbesondere ein katholisches

Interesse, welches sich den litterarischen Denkmälern der Beli-
gionsgeschichte zuwendet, vor allem jenen Schriften, welche für
ein gewisses Gebiet das Ansehen heiliger Schriften erlangt haben.

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 29



404 Die Tao-Lehre dos Lao-tse.

Die Gesetze der göttlichen Heilsthätigkeit, insbesondere der

Vorbereitung des Heiles, können infolge der Erweiterung unseres
religionsgeschichtlichen "Wissens besser und sicherer erkannt
werden; sicherer, weil dieselben, von wenigen Grundgesetzen
abgesehen, aus den Ausführungen des alten und neuen
Testamentes exegetisch exakt zu abstrahieren und durch die
historische Wirklichkeit zu bewähren sind; besser, weil die Beweise
sich mehren, durch welche die religiöse Fähigkeit und die stille
Gnadenführung der gefallenen Menschheit in helles Licht gestellt
wird, jene Gnadenordnung, welche als besondere Providenz über
der kirchlichen Organisation steht, und jedem ohne Ausnahme
die gratia sufficiens ad salutem vermittelt. Wenn menschliche

Sympathie mit Freuden die edelsten Früchte menschlicher
Geistesentwicklung allenthalben sammelt, so hat die christliche
Nächstenliebe noch mehr Grund zur Befriedigung, wenn sie
allzeit und überall die Lichtspuren jenes Logos findet, der jeden
Menschen erleuchtet hat und erleuchten wird, und zwar nicht —
umsonst: denn er ist nicht ein Licht kalter Aufklärung, non

quodcumque Verbum, sed Verbum spirans Amorem.
Die Auffassung, welche Lao-tses Tao-te-king seitens der

europäischen Wissenschaft gefunden hat, ist so verschieden, dafs

dies von der systematischen Darstellung seiner Gedanken
abhalten könnte: läuft man ja Gefahr, vergebens, d. h. mit Ideen

zu arbeiten, welche, nicht diejenigen des Altmeisters, sondern des

Übersetzers sind. Allein ich unternahm es doch; einmal, weil
trotz aller Verschiedenheit in der Auffassung alle Übersetzer

darin übereinstimmen, dafs Lao-tse ein religiöser Denker von der
höchsten Bedeutung sei, ein Urteil, das er ja schon dem ihn
besuchenden Konfutse abrang. Sodann ergab mir die Würdigung
der Übersetzungen, dafs sie trotz der verschiedenen Wiedergabe
einzelner Hauptbegriffe bezüglich des Gesamtresultates keinen
Zweifel über den Geist des Systems lassen. Die Kraft des Geistes
und die Konsequenz der Gedanken ist so grofs, dafs sie gewisser-
mafsen die Hülle des sprachlichen Ausdrucks sprengt. Ein ähnlicher

Vorzug ermöglichte einst auch der Scholastik das richtige
Verständnis der aristotelischen Schriften trotz ihres korrupten Textes.



Die Tao-Lelire des Lao-tse. 405

Stanislas Julien verwarf nicht blofs die Deutung der
gelehrten Missionäre und Abel Remusats, welche in Tao den

dreieinigen Jehovah nach Begriff und Namen wiedererkennen wollten,
sondern erklärt: L'emploi et la définition du mot Tao excluent
toute idée de cause intelligente, et qu'il faut le traduire par
Voie, en donnant à ce mot une signification large et élevée, qui
répond au langage de ces philosophes, lorsqu'il parlent de la

puissance et de la grandeur du Tao. Lao-tseu représente le Tao

comme un être dépourvu d'action, de pensées, de désirs cf.

Lao-tseu Tao-te-king, de livre de la voie et de la vertu par
St. Julien. Paris 1842. p. XIV. Ich will nicht auf den Widerspruch

in der Prädikation des Tao in den citierten Sätzen

hinweisen, sondern nur darauf, dafs die von diesem Vorurteil
begleitete Übersetzung Juliens vollauf genügt, um die von ihm

zugestandene Abstraktion: ,der Weg' zum theistischen Gottesbegriff

mittelst der logisch notwendigen Deutung der Attribute
fortzubilden. Es schliefst sieh ja die Übersetzung Viktors von
Straufs (Leipzig 1870), nach welcher wir uns wegen ihrer
unverkennbaren und anerkannten Vorzüge entweder unmittelbar
oder mit einzelnen Abänderungen auf Grund des beigefügten
wertvollen Kommentars in unseren Citaten richten, fast durchaus

an Julien an, und doch — wie ganz anders ist von vornherein
die Auffassung Lao-tses bei Straufs! Nicht blofs stellt er die

Bedeutung des Tao als Gottesnamens wieder her, sondern auch

die trinitarische Gottesidee und den Namen Jehovah nach Abel
Bémusats und der Jesuitengelehrten Deutung.

Die Gewalt, welche Julien durch seine farblose Erklärung
dem Gedanken-Texte des Tao-te-king angethan, erschien Rein-
hold von Plänckner so unberechtigt, dafs er zur Ehrenrettung
des grofsen Lao-tse das Tao-te-king ,den Weg zur Tugend' aus

dem Chinesischen übersetzte und erklärte, Leipzig 1870, kurz
vor Straufs. Vielleicht ist es gerade der heftige Eifer, von
welchem sein Werk beseelt ist, was seine wissenschaftliche Opposition

gegen Julien des Erfolges beraubte; — mir ein Beweis,
dafs die Übersetzung des 69. Kap. nach Julien in ihrem Ergebnis
doch nicht so haarsträubend ist, wie er sie p. XV nennt.

20*



406 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Den wichtigsten Gegensatz zwischen Julien und Straufs (auch
Chalmers) einerseits, und Plänckner andererseits verursacht die
Übersetzung des voû oêv. Bei übereinstimmender Erklärung,
dafs es Nicht-thun oder Non-agir bedeuten könne, behauptet
Plänckner, dafs diese Bedeutung zu Widersprüchen und zu

Geschmacklosigkeiten führe, und will, dafs es übersetzt werde:
,Abstraktionen machen, sich mit dem Übersinnlichen, mit dem
Geist beschäftigen'. 1. e. p. 26. Allein auch seine Übersetzung
befreit nicht von den Schwierigkeiten, welche er vermeiden will,
die eben jeder Übersetzung alter und fremdartiger Denkweise,
ja jeder Ausdrucksform des Denkens als solcher anhaften, und
die wir selber an unserer Terminologie nur deshalb nicht
bemerken, weil sie gewohnt ist. Bei jeder Abstraktion mufs etwas
unterschieden oder negiert werden, und je schärfer diese Negation
(im Sinne der begrifflichen Unterscheidung) vollzogen wird, desto

besser erfüllt sie ihren Zweck. Ob wir das göttliche Wesen
nach der Ausdrucksweise der abendländischen, d. h. griechischen
Philosophie und christlichen Theologie als überwesentlich, das

göttliche Thun als identisch mit seinem unveränderlichen Wesen

bezeichnen, oder ob wir in der Weise des fernsten Morgenlandes
dasselbe als Nichtsein und Nichtthun zur begrifflichen Vorstellung
bringen : die Tendenz der logischen Operation ist beidemal

dieselbe; das Sein und Thun, wie wir es empirisch kennen, soll

bezüglich Gottes negiert werden. Dafs die Negation des Seins

und des Thuns jedoch keine vollständige sein und nur soweit

gehen dürfe, als die Unvollkommenheit, wird entweder — wie
in der uns geläufigen Terminologie — durch Vermeidung rein
negativer Ausdrücke, oder wie bei Lao-tse nach V. v. Straufs'
Übersetzung durch paradoxe Gegenüberstellung positiver Prädikate

verständlich gemacht. Dem ist Julien in seiner Erklärung
allerdings nicht gerecht geworden, da er, wie die chinesischen

Kommentatoren, Lao-tse für einen Lehrer des Quietismus hielt:
wie sehr mit Unrecht, beweist seine eigene Übersetzung auch
ohne den sarkastischen Triumph Plänckners zu cap. 81. p. 423.

Wir wollen uns keineswegs in die sinologische Erörterung der

Etymologie von voû oêy einlassen, können jedoch nicht unter-



Die Tao-Lehre des Lao-tse. 407

lassen, auf die Schwierigkeiten hinzuweisen, in weiche Plänckners

Übersetzung in dem ersten Satz von c. 37 und c. 48 gerät:
Während Julien übersetzt: Le Tao pratique constamment le Non-

agir et (pourtant) il n'y a rien qu'il ne fasse, paraphrasiert Plänckner
also : ,Das Tao ist zwar ewig die höchste Abstraktion, der
vollkommenste geistige Begriff, und dennoch gibt es nichts Seiendes,
nichts Materielles, was nicht durch dasselbe entstanden wäre'.
Nicht blofs bietet das Immaterielle keine Schwierigkeit, um es

als wirkende Ursache zu denken, sondern es ist sogar dasjenige
Concretum, von welchem wir eigentlich allein die Idee der
Ursächlichkeit abstrahieren, indem wir unseres Wollens und seiner

Kraftwirkung bewufst werden. Bezüglich c. 48 cf. Julien p. 177 sq.
und Plänckner 1. c. p. 230 bzw. 233: ,Die höchste Abstraktion
(ist) jedoch nicht ein Nichtseiendes: — wahrhaftig! Erfafst man
das All jemals durch eine Non-Res? Da doch jenes (das All)
enthält die Res, (so ist's) nicht ausreichend, damit zu erfassen
das All'.

Ob wir von der Ubersetzung Juliens mit Non-agir ausgehen,
oder ob wir die Pläncknersche Bedeutung annehmen : das

Endresultat ist infolge der übrigen Prädikate die Notwendigkeit, eine
solche Thätigkeit zu verstehen, von welcher alle Unvollkommen-
heiten des Agere abgestreift sind, welche also im höchsten Grad

immateriell, geistig, ideal ist, wie Plänckner will. Dafs die
Peststellung der etymologischen Bedeutung jedoch äufserst -wdfchtig

sei, wollen wir damit keineswegs bestreiten; die verschiedene

Bedeutung macht sich vor allem in der Politik des Buches

geltend, indem L. nach PI. mehr als liberaler, nach Jul. mehr
als konservativer Staatsmann erscheint.

In dem Folgenden geben wir eine systematische Zusammenstellung

der Lehre und Ideen Lao-tses, nicht als ob wir den

logischen Aufbau des Tao-te-king bezweifelten, sondern um
dieselben nach jenen Gesichtspunkten zu ordnen, welche formell
wie sachlich für unsere Spekulation überhaupt und für die
Würdigung Lao-tses insbesondere mafsgebend sind.



408 Die Tao-Lelire des Lao-tse.

I.

SPEKULATIVE THEOSOPHIE.

§ 1. Das höchste Wesen.

Es ist nicht der Weg dialektischer Beweise, auf welchem
uns Lao-tse zu Tai) hinführt: Gott ist ihm eine Thatsache, in
deren Lichtfülle wir durch Vertiefung eindringen. Der erste
Versuch des menschlichen Denkens dieser ewigen Thatsache

gegenüber ist die Bestimmung des göttlichen Wesens; allein
schon hier erweist sich die Schärfe des endlichen Geistes als

zu stumpf. Gott kann nicht ausgesprochen werden; auch der
allgemeinste Name, derjenige des Seins, pafst nicht für ihn,
weil er von endlichen und beschränkten Dingen abgezogen ist,
und dieser Beschränktheit nicht ganz ledig werden kann. Daher
nennt ihn Lao-tse das Nichtsein oder den gewissermafsen Nicht-
seienden, die Leere, den Abgrund, den Namenlosen, den Stillen.
Die Verschiedenheit des göttlichen Wesens von der Welt ist so

grofs, dafs es über alle Kategorieen des endlichen Seins, welches
sich in Gattungen und Arten entfaltet, über alle Beschränktheiten

stofflicher, räumlicher und zeitlicher Existenz erhaben
gedacht werden mul's. Selbst von dem Begriff Wesen hat Gott

nur äfe sich, was derselbe an reiner Vollkommenheit besagt; Gott
ist überwesentlich im Sinne der griechischen Kirchenlehrer, actus

purus im Sinne der Scholastik, absolut nach moderner Terminologie.

Daher kann er nicht begriffen und ausgesprochen werden.

,Taö, kann er ausgesprochen werden, ist nicht der ewige Taö.

Der Name, kann er genannt werden, ist nicht der ewige Name'.

Indes soll die Namenlosigkeit in eigentümlicher Auszeichnung
demselben 1. Kapitel zufolge nur dem verborgenen Urgrund in
Taö zugeschrieben werden. ,Taö ist leer, und gebraucht er dels

(sc. seiner Wesenheit oder Leere), so wird er nie gefüllt (nach
Straufs' Paraphrase: ,Taö ist leer, und dabei gebraucht er diese

Leere, um sie nämlich zu füllen, ohne dadurch selbst gefüllt zu
werden'. 1. c. p. 23.). Ein Abgrund, oh, gleicht er aller Wesen



Das höchste Wesen. 40!)

Urvater Tiefstill — gleichwie wenn er da wäre. Ich weifs

nicht, wessen Sohn er ist. Er zeigt sich als des Herrn
Vorgänger'. c. 4. a. c. ,Taö der Ewige hat keinen Hamen', c. 32.

Unfähig, sein Wesen zu benennen, versuchen wir es, ihn nach

seinen Eigenschaften zu bezeichnen; allein jede dieser Bezeichnungen

fordert ihre Ergänzung bzw. Berichtigung durch eine

andere, und allesamt finden trotzdem nur analoge Anwendung,
c. 25; ,Es gab ein Wesen, unbegreiflich vollkommen, ehe denn

Himmel und Erde entstanden. So still! so übersinnlich! Es

allein beharrt und wandelt sich nicht. Durch alles geht's und

gefährdet sich nicht. Man darf es ansehn als der Welt Mutter.
Ich kenne nicht seinen Hamen; bezeichne ich es, nenn' ich's Tab.

Bemüht ihm einen Hamen zu geben, nenn' ich's grofs; als grofs
nenn' ich's überschwenglich (d. h. die Kategorie der mefsbaren

Gröfse übersteigend); als überschwenglich nenn' ich's entfernt

(d. h. schlechthin über alles Sein und Denken erhaben); als

entfernt nenn' ich's zurückkehrend (weil es trotz seiner Erhabenheit

allem immanent ist; getrennt durch seine Reinheit, nicht
durch örtliche oder ursächliche Geschiedenheit). Denn Tab ist
grofs, der Himmel ist grofs, die Erde ist grofs, der König ist
auch grofs. In der Welt gibt's viererlei G-rofse, und der König
bleibt deren Einer. Des Menschen Richtmafs ist die Erde, der

Erde Richtmafs der Himmel, des Himmels Richtmafs Tab, Tabs

Richtmafs sein Selbst." (Bei dem Zusammenhang der vier
analogen Gröfsen ist zu erwägen, dafs dem chinesischen Geiste Erde
und Himmel nicht blofs den physischen, sondern auch den
ethischen Kosmos bedeuten.) Sein Wesen ist einfach, unteilbar,
schliefst jede Komposition und Dekomposition, Zusammensetzung
und Zersetzung aus.

c. 14 b: ,Sein Oberes ist nicht klar, sein Unteres ist nicht
dunkel. Immer und immer ist er unnennbar und wendet sich
zurück ins Hichtwesen. Das heifst des Gestaltlosen Gestalt, des
Bildlosen Bild; das ist gar unerfafslich. Ihm entgegnend, sieht man
nicht sein Haupt, ihm nachfolgend sieht man nicht seine Rückseite.'

Ein grofser Vorzug des Tao-te-king liegt darin, dafs sein
Verfasser die Hotwendigkeit erkannte, die absolute Transcendenz



410 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

des göttlichen Wesens mit seiner vollkommenen Immanenz in
der Welt zusammenzudenken. Wie aus c. 25 erhellt, durchdringt

Gott alle Dinge, ohne von ihnen in seiner Reinheit
getrübt oder gefährdet zu werden; unveränderlich, wie er vor und
über der Welt ist, bleibt er es auch, insofern er die ganze Welt
erfüllt.

Dafs er bewufster Geist und heiliger Wille ist, jedoch mit
Abstreifung der Beschränktheit des menschlichen Erkennens und

Strebens, beweisen die Gestaltung der Ideen sowie die
ethischen Eigenschaften, welche aus seiner Schöpfung und Vorsehung
hervorleuchten, cf. c. 21. 34. 51. 62

§ 2. Die Wirksamkeit Gottes.

Wie Gott seinem Wesen nach weder Sein (im empirischen
Sinne) noch Nichtsein ist, so ist auch sein weltschöpferisches
Wirken weder Thun noch Nichtthun. ,Taö ist ewig ohne Thun
und doch ohne Nichtthun', das erste, insofern die Thätigkeit ein

Bedürfnis voraussetzt und eine Veränderung bedeutet; das zweite,
weil ihm die Vollkommenheit des Thuns eignet und seinem ewigen
Wirken die thatsächliche Schöpfung entspricht. Sein Wirken ist
sein Wesen: ewige Ruhe und Vollkommenheit, ohne Übergang

vom Können zum Thun, vom Bedürfnis zur Befriedigung. Da

er reine Wirklichkeit und lautere Macht ist (c. 32), so ist seine

Wirksamkeit absolut, allumfassend, unwiderstehlich und doch

gewaltlos, weil erhaben über die Gegensätze, welche die Form
des endlichen Wirkens sind. Die Allwirksamkeit Gottes ist durch
keine endlichen Kategorieen physisch beschränkt, durch kein
Bedürfnis und hierauf beruhende Selbstsucht ethisch beschränkt;
er ist die lautere Güte, welche in ihrem Wirken nicht sich sucht,
sondern sich selbst ihren Geschöpfen hingibt, und zwar in der

anspruchlosesten und demütigsten Weise sich der Natur der
Geschöpfe anschmiegend. Aus derselben ethischen Transcendenz
des göttlichen Wesens folgt desgleichen, dafs es als das alleinige
und allgemeine Gut (bonum universale) zu keinem besondern

Gut in Gegensatz treten kann, da alle nur Ausstrahlungen oder

Differenzierungen von ihm selber sind. Daher streitet Gott mit



Die Wirksamkeit Gottes. 411

niemanden, darum wird ihm nicht gegrollt; als absoluter Geist
kanu er seine unendliche Allmacht beherrschen, als absolute
Güte will er dem Schwachen aufhelfen, nicht durch die Wucht
seiner Allgewalt das Schwache erdrücken: er mäfsigt durch
Zurückhalten und Langmut den Glanz seiner Herrlichkeit und
die Macht seiner Gnade. Er ist klein und grofs zugleich; klein
und demütig wegen seiner Bedürfnis- und Anspruchslosigkeit,
grofs wegen seiner allbelebenben Güte. Hierfür citiert er in
c. 4 den alten Vers:

,Er bricht seine Schärfe,
Streut aus seine Fülle,
Macht milde sein Glänzen,

Wird eins seinem Staube.'

Er nennt diese Milde sogar Schwachheit; allein eine Schwachheit,
welche auf unendlicher Macht beruht.

c. 34: ,Der grofse Tab, wie er umberschwebt! (Julien: Le
Tao s'étend partout; il peut aller à gauche comme à droite.) Er
kann links sein und rechts. Alle Wesen verlassen sich auf ihn,

um zu leben, und er versagt nicht. Ist das Werk vollendet,
nennt er's nicht sein. Er liebt und nährt alle Wesen und macht
nicht den Herrn. Ewig ohne Verlangen, kann er klein genannt
werden. Alle Wesen kehren sich (zu ihm), und er macht nicht
den Herrn, — er kann grofs genannt werden. Darum der heilige
Mensch nie den Grofsen macht, drum kann er seine Grofsheit
vollenden'. Aus dem Verhalten des vollkommenen Weisen, der
sich nach Gottes Urbild einrichtet, solle man die göttliche Weise

zu wirken entnehmen ; c. 8 : ,Der ganz Gute ist wie Wasser —
Wasser ist gut, allen Wesen zu nützen, und streitet nicht; es

bewohnt, was die Menschen verabscheuen, sc. die Tiefe — ; drum
ist er nahe an Tab. Im Wohnen ist er gut der Erde, im Herzen

gut dem Abgrund, im Geben gut der Menschenliebe, im Reden

gut der Wahrheit, im Herrschen gut dem Regiment, im Geschäft

gut der Geschicklichkeit, im Bewegen gut der Zeit. Er streitet
nicht, drum wird ihm nicht gegrollt.' c. 37 : ,Tao ist ewig ohne

Thun, und doch ohne Nicht-Thun. Wenn Könige und Fürsten
(das) zu beobachten vermöchten, alle Wesen würden von selbst



412 Die Tao-Lehro des Lao-tse.

sich umwandeln. Wandelten sie sich um, und wollten sich auf-

thun, ich würde sie niederhalten mit des Namenlosen Einfachheit.
Des Namenlosen Einfachheit
Bringt auch Begehrenslosigkeit;
Begehrenslosigkeit macht ruhn
Und alle Welt von selbst das Rechte thun.'

Das Geheimnis der göttlichen Allgewalt liegt in dem Verzicht
auf Anstrengung und Vielgeschäftigkeit, in ihrer Milde und Langmut;

so c. 32: ,Taö, der Ewige, hat keinen Namen. Seine Ein-

lältiglichkeit (d. i. Sanftmut, Geduld, Ruhe und Gewaltlosigkeit),
wie zart sie auch ist, die ganze Welt wagt nicht sie dienstbar

zu machen. Wenn Fürsten und Könige vermöchten sie zu halten,
alle Wesen würden von selbst huldigen, Himmel und Erde sich

vereinigen, erquicklichen Tau herabzusenken; das Volk, niemand

geböte ihm, und von selbst wäre es rechtschaffen. — Der da

anhebt zu schaffen, hat einen Namen. Ist der Name denn bereits

da, so wolle man auch anzuhalten wissen. Wer anzuhalten weifs,
ist dadurch aufser Gefahr. Ahnlich ist Tabs Sein in der Welt,
wie Bäche und Flüsse, die zu Strömen und Meeren werden.'
Auch nicht der geringste Teil der göttlichen Wirksamkeit bleibt
erfolglos; all sein stilles Walten, so unbemerkt es im besonderen

ist, fliefst in seinen Einzelwirkungen nach weisem Plane zu einem

Ozean zusammen. Man gewinnt also den sichersten Erfolg für
sein eigenes Wirken, wenn man es mit dem göttlichen vereinigt,
und den tiefsten Einblick in die Weltgeschichte, wenn man sie

von Gott aus erforscht. ,Hält man sich an den Tab des Altertums,

um zu beherrschen das Sein der Gegenwart, so kann man
erkennen des Altertums Anfange; das heifst Tabs Gewebeaufzug'

die Verkettung der geschichtlichen Ursachen und Wirkungen),
c. 14 c. Eine ähnliche Auffassung von der Wirksamkeit Gottes

findet sich bei Plato und Aristoteles, indem das an sich Gute
durch seine Güte alles bewegt und erregt; sie ist in die
Glaubenswissenschaft Augustins und Thomas' aufgenommen und
insbesondere von der Augustinerschule zur Erklärung der göttlichen
Bewegung des freien Willens verwertet worden: Gott als der
allein Gute erwecke und fessle die Neigungen der Geschöpfe,



Die Wirksamkeit Gottes. 413

weil eben nur das Gute, also das Göttliche in allen Dingen zur
Begierde reizen kann. — In der hl. Schrift vergl. Sap. 7,30—8,1:
Luci comparata invenitur prior; illi enim succedit nox, sapien-
tiam autem non vineit malitia; (die Weisheit des göttlichen Wirkens

kann keinen Gegner haben, weil sie keinen Gegensatz haben

kann, da ja alles ein Ausflufs ihrer Güte ist.) Attingit ergo
a fine usque ad finein fortiter, et disponit omnia suaviter. c. 11,
22 sq. Sed misereris omnium, quia omnia potes. 12, 1 sq.

Ob hoc quod omnium Dominus es, omnibus te parcere facis.

Tu autem dominator virtutis cum tranquillitate judicas et cum

magna reverentia disponis nos; subest enim tibi, cum volueris,
posse. 12, 18.

Ihrem Inhalt nach ist die göttliche Wirksamkeit die
Vollursache der Welt in Entstehen, Bestand und Vollendung. Als
Schöpfer ist Tai) die Quelle ihres idealen wie ihres realen Seins;
der Schöpfer der Weltidee und aller in ihr beschlossenen Wesensbilder

durch sein Denken, der Urheber ihrer thatsächlichen
Existenz durch seinen Willen. Merkwürdig ist, dafs Lao-tse seine

Schöpfungslehre mit Emphase auf göttliche Belehrung zurückfuhrt.

,Des leeren Vermögens Inhalt, nur Tai) folget er nach.

Tab ist Wesen, aber unfafslich, aber unbegreiflich. Unbegreiflich!
unfafslich! in Ihm sind die Bilder. Unfafslich! unbegreiflich! in
Ihm ist das Wesen. Unergründlich! dunkel! in Ihm ist der
Geist. Sein Geist ist höchst zuverlässig. In Ihm ist Treue.
Von alters her bis jetzt verging sein Name nicht, dieweil er
allen Dingen den Anfang ausersieht. Woher weifs ich, dafs aller

Dinge Anfang also? Durch Ihn.' c. 21. cf. c. 1. 6. 52.

Gottes schöpferische Thätigkeit ruft die Dinge nicht blofs

ins Dasein, sondern umgibt und hegt sie mit mütterlicher
Vorsehung. Lao-tse folgt nur einem sinnigen Gedanken des

chinesischen Geistes, welcher den Himmelsherrn, den Schang-ti, wie
seinen irdischen Stellvertreter, den Himmelssohn, als Vater und
Mutter seiner Welt aufiafst, wenn er Gottes Verhältnis zur Welt
als das einer Mutter zu ihrem pflegbedürftigen und hilflosen
Kinde darstellt.



414 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Er selbst ist offenbar von der entsprechenden kindlichen
Gesinnung durchglüht, wenn er in c. 34 (s. p. 411) und c. 51 die
allwaltende Vorsehung also beschreibt: ,Ta<> erzeugt sie, seine
Macht erhält sie, sein Wesen gestaltet sie, seine Kraft vollendet
sie: daher von allen Wesen keines, das nicht anbetete Tab und
verehrte seine Macht. Tabs Anbetung, seiner Macht Verehrung
ist niemandes Gebot und immerdar freiwillig. Denn Tab erzeugt
sie, erhält sie, zieht sie grofs, bildet sie aus, vollendet sie, reifet
sie, verpflegt sie, beschirmet sie. Erzeugen und nicht besitzen,
thun und nichts drauf geben, grofsziehn und nicht beherrschen, —
das heifst tiefe Tugend.' c. 51.

Gottes Weise ist es, sich der Schwachen erbarmend
anzunehmen. ,Des Himmels Verfahren, wie gleicht es dem Bogen-

spänner! Das Hohe erniedrigt er, das Untere erhebt er (das

Überflüssige mindert er, das Ungenügende ergänzt er). Des

Himmels Verfahren ist: mindern das Überflüssige und ergänzen
das Ungenügende. Des Menschen Verfahren ist nicht also; er
mindert das Ungenügende, um es dem Überflüssigen darzubringen.
Wer vermag Überflüssiges dem Reiche darzubringen? Kur wer
Tab hat. Daher der heilige Mensch thut und nichts draus macht,
Verdienstliches vollbringt und nicht dabei verweilt. Er wünscht
nicht seine Weisheit sehn zu lassen.' c. 77. Eür die sittlich
freien Menschen ist Gott nicht minder barmherzig: er ist der

Erlöser von allem tlbel für die Sünder, und die Vollendung alles

Guten für die Tugendhaften:
,Tao ist aller Wesen Zuflucht
Guter Menschen höchstes Gut

Nicht-guter Menschen Rettung.'
Anmutende Worte können erkaufen; ehrenhafter Wandel kann
noch mehr thun. Sind Menschen nicht gut, wie dürfte man sie

aufgeben? Darum setzte man einen Kaiser und bestellte drei
höchste Räte (sc. um die Schlechten von ihren Irrwegen durch
Gesetz und Gericht zurückzuführen und zurückzuhalten). Mag

er auch haben, die da Nephrittafeln (aus Ehrfurcht vor dem

Kaiser zur Bedeckung des Mundes) emporhalten, und vor sich

nehmen ein Vierspann Rosse, — so ist es doch besser, still-



Die Wirksamkeit Gottes. 415

sitzend weiterzukommen in diesem Tao. Warum verehrten die
Alten diesen Tab? Nicht, weil er durch täglich Suchen gefunden
wird und denen, die Schuld haben, vergibt? Darum ist er das

Köstlichste in aller Welt.' c. 62. Deshalb ist er die Liebe und
Wonne seiner Geschöpfe, von allen geehrt und angebetet,
insbesondere von dem besseren Geschlechte der Urzeit, und zwar
mit freiwilliger Religiosität, da er sie nicht durch ausdrückliches
Gesetz gefordert hat.

Nach Plänckner ist das Ngâo, welches Tab für alle Menschen

ist, der Südostwinkel des Hauses, die tiefste und dunkelste Stelle,
die hl. Opferstätte. ,Für alle Menschen, alle, ist das Tao etwas

ungemein Heiliges, Tiefes, die geweihte Stätte, ein hl. Asyl.
Dem edeln und rechtschaffenen Menschen gilt das Tao als das

höchste, kostbarste Heiligtum, und für den sündigen Menschen,
da wird es vielleicht in banger Stunde die einzige Hoffnung und

Zuversicht, der letzte Rettungsanker sein.' c. 62 a. Während
auch ihm zufolge hier die sündentilgende Gnade Tabs gepriesen

wird, gibt er dem Schlufs des Kapitels eine Wendung wie Mat.

7, 21 : ,Auf welche Weise verehrten denn aber die Alten das

Tao, wenn sie ihm nahten? Nicht durch Worte noch Bitten
von selbst wird's erhalten, (sondern) habend Sünde (d. i. wenn

man Sünde auf dem Gewissen hat), durch Verlassen das Unrecht.'
oder bei anderer Lesart: ,Nicht durch tägliches Bitten von selbst

wird's erhalten, (sondern) habend Sünde, durch Verlassen (sie).
Deshalb ist das Tao der Welt Herrlichstes.' p. 306 u. 312.

Wie der Schöpfer, so ist Gott auch Ziel und Ende aller

Dinge: ,Zurückführung ist Tabs Bewegen, Schwachsein ist TaosGe-

pflegnis.' Julien übersetzt c. 40 : Le retour au non-être (produit)
le mouvement du Tao. (C'est à dire: Dès que les êtres sont
retournés au non-être, le Tao leur donne (de nouveau) le
mouvement vital.) — La faiblesse est la fonction du Tao. Toutes
les choses du monde sont nées de l'être; l'être est né du non-
être. Plänckner dagegen gibt den Sinn also wieder: ,So ist denn

alles, was entsteht und vergeht und wieder auflebt. nur durch
das Tao, und alle geistige Vermittlung geschieht durch das Tao.

Und sehen wir auch die Dinge auf dieser Erde auf physische



416 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Weise entstehen, so ist doch alles, was da ist, alles Materielle
durch das ewig Immaterielle, durch das Tao von Anfang her
entstanden.' Alle Wesen der Welt entstehen aus (bzw. in) dem

Sein. Das Sein entsteht aus dem Nichtsein; d. h. die einzelnen

Weltwesen entstehen durch Generation aus den kosmischen

Elementen; diese oder das kosmische Sein als Ganzes entsteht aus

der Aktion des — gewissermafsen — Nichtseienden Über-

seienden, Gottes, oder durch göttliche Erschaffung aus dem Nichtsein.

Das Ziel, zu welchem alle Geschöpfe zurückstreben müssen,
ist Gott; aber seine zurückführende Weltregierung ist dabei so

schonend, dafs es scheint, als ob sie schwach sei, d. h. der
gebietenden und zwingenden Macht entbehre. Gott will eben mit
seiner Macht an sich halten, um der Selbsttätigkeit seiner

Geschöpfe freien Spielraum zu gewähren. Gleichwohl leidet die

vergeltende Gerechtigkeit Gottes nicht unter seiner Güte : ,Des

Himmels Weise ist: Er streitet nicht und weifs zu überwinden;
Er redet nicht und weifs Antwort zu finden ; Er ruft nicht und

man kömmt von selbst vor ihn; Langmütig, weifs er doch
herbeizuleiten: Des Himmels Netz fafst weite Weiten, Klafft offen und
läfst nichts entfliehen.' c. 73 b. — Offenbar ist es der Gedanke

an Gott als das Alpha und Omega der Weltentwicklung, wenn
Lao-tse auf ihn als auf den Schlüssel der Weltgeschichte
hinweist: ,Hält man sich an den Tab des Altertums, um zu
beherrschen das Sein der Gegenwart, so kann man erkennen des

Altertums Anfänge: das heifst Tabs Gewebeaufzug.' c. 14. Haec

dicit Sanctus et Yerus, qui habet clavem David, qui aperit et

nemo claudit, claudit et nemo aperit : Scio opera tua. Apoc. 3,7 sq.

Ego sum Alpha et Omega, principium et finis, dicit Dominus

Deus, qui est et qui erat et qui venturus est, Omnipotens.

Apoc. 1, 8.

§ 3. Die inneren Unterschiede in Gott.

Lao-tse macht in den Kapiteln 1. 4. 6. 21. 32 einen
deutlichen Unterschied zwischen zwei Personen in Gott; in c. 6

und 14 einen minder bestimmten, in c. 21 und 42 einen
bestimmteren Unterschied zwischen drei innergöttlichen Potenzen.



Die inneren Unterschiede in Gott. 417

Das erste Prinzip wird dadurch ausgezeichnet, dafs ihm das

Uberseiende oder das Nichtsein, die Leere, Abgriindlichkeit,
Namenlosigkeit und Urspriinglichkeit sowohl hinsichtlich der
andern göttlichen Prinzipien als wie der Welt in besonderer
Weise zugeschrieben wird. Auch die Ewigkeit kömmt ihm
eigentümlich zu. ,Taö, kann er ausgesprochen werden, ist nicht der

ewige Taö. Der Name, kann er genannt werden, ist nicht der

ewige Name. Der Namenlose ist Himmels und der Erde Urgrund;,
der Namen-habende ist aller Wesen Mutter. Drum

,Wer stets begierdenlos, der schauet seine Geistigkeit,
Wer stets Begierden hat, der schauet seine Aufsenheit.'

Diese beiden sind desselben Ausgangs Wesens) und
verschiedenen Namens (— verschiedene Personen). Zusammen heifsen
sie tief, des Tiefen abermal Tiefes, aller Geistigkeiten Pforte/ c. 1.

Der Ausdruck tschäng, den Y. v. Straufs mit ewig übersetzt

hat, kann auch mit unbewegt, unänderlich, nurbeständig, in sich

verharrend wiedergegeben werden. Der Taö, dem die Ursprünglichkeit

und Abgründlichkeit vorzüglich eignet, ist (nach c. 4)
leer. ,Taö ist leer (d. h. reines Sein), und gebraucht er defs

(nämlich seiner überseienden Wesenheit, um sie wirkend zu
offenbaren), so wird er nie gefüllt. Ein Abgrund — oh, gleicht er
aller Wesen Urvater. ,Er bricht seine Schärfe, streut aus seine

Eülle, macht milde sein Glänzen, wird eins seinem Staube/ —
Tiefstill — gleichwie wenn er dawäre. Ich weifs nicht, wessen
Sohn er ist. (Er ist ohne Ursprung, ist vielmehr des Herrn
ewiger Ursprung.) Er zeigt sich als des Herrn Vorgänger.' c. 4.

Der Herr oder (Schang-)Ti der chinesischen Reichsreligion ist
offenbar der namenhabende Taö, welcher in einem näheren Sinne

als der Namenlose aller Wesen Vater und Mutter ist und erst
Herr wird, nachdem er als Schöpfer sein Reich ins Dasein
gerufen hat. Dafs der Namenlose des Herrn Vorgänger und letzterer
dem Urgründe nachfolge, sagt c. 21 nochmals: ,Des leeren
Vermögens Inhalt, nur Taö folget er nach/ Der Logos, welcher
der absoluten Gottesrnacht ihren Ideeninhalt gibt, hat niemanden

vor sich als diesen ewigen Taö, dem er durch Ähnlichkeit wie
durch Ursprung als zweiter folgt. Auch der hl. Augustin behandelt



418 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

die Frage, in welchem Sinne gesagt werden könne, der Vater
sei durch den Logos weise: nicht als ob derselbe die Formalursache

der göttlichen Weisheit sei, sondern als ihre immanente

Offenbarung. Ahnliche Gedanken dürfte Lao-tse den Worten
mitgehen wollen.

Wenn unser Theosoph den namenhabenden Tab in besonderem

Sinne als Weltschöpfer bezeichnet, so will er doch den

Namenlosen nicht davon ausschliefsen ; vielmehr durchdringt und
beherrscht er die Welt von innen heraus, ohne dafs ihm eine

Macht zu widerstehen wagen dürfte. L. will dagegen das

Schwierige und Dunkle, ja das Unmögliche fühlbar machen, wenn
man den Namenlosen erforschen wollte. Über denjenigen in Gott,
welcher als Namentragender die allmächtige Offenbarung seines

namenlosen Ursprungs ist, hinauszugehen, sei gefährlich. Qui
scrutator est majestatis, obruetur a gloria. Prov. 25, 27. ,Tao,
der Ewige, hat keinen Namen. Seine Einfaltiglichkeit Milde,
Sanftmut, Langmut, welche das Wirken der unbesiegten und

begehrungslosen Ur-Sache auszeichnet), die ganze Welt wagt
nicht sie dienstbar zu machen Der da anhebt zu schaffen,

hat einen Namen. Ist der Name denn bereits da, so wolle man
auch anzuhalten wissen. Wer anzuhalten weifs, ist dadurch aufser

Gefahr. Ahnlich ist Tabs Sein in der Welt: wie Bäche und

Flüsse, die zu Strömen werden.' c. 32.

Wie sich aus den angeführten Stellen ergibt, werden dem

zweiten Prinzip folgende Propria beigelegt: Es sei des Ersteren

Inhalt und Fülle, des Gestaltlosen Gestalt, des Bildlosen Bild,
seines überseienden und daher namenlosen Wesens Offenbarung
und Name, weil selbst Namen habend; der Welt Schöpfer,
Urvater und Herr, des Anfangs Urheber (c. 21). Dem ersteren

Prinzip folgt es in der Ordnung des Ursprungs und Denkens

nach; denn es ist von ihm gezeugt (c. 42) — jedoch vor der

Welt, also vor der Zeit und selbst ewig, wenn auch dem Urgrund
die Ewigkeit (als Negation jeden Ursprungs) besonders eignet;
mit ihm eines Ausgangs, d. i. Wesens, aber verschiedenen

Namens. ,Zusammen heifsen sie tief, des Tiefen abermal Tiefes,
aller Geistigkeiten Pforte.' c. 1.



Die inneren Unterschiede in Gott. 419

Letztere Worte enthalten bereits eine Andeutung des dritten
Prinzips in Gott, des ausströmenden Geistes. Obgleich
ausströmend, bleibt er in Gott, weil er desselben iiberseienden
Wesens ist: ,immer und immer ist er wie daseiend', d. h. in
höherer Weise seiend als das Endliche. Er ist unsterblich; er
heilst das tiefe Weibliche; des tiefen Weiblichen Pforte heifst
Himmels und der Erde Wurzel, c. 6; durch ihn und seine
allbelebende Erfüllung der Welt scheint dem zweiten Prinzip, von
welchem er (nach c. 42 und vielleicht auch c. 1) in dessen Einheit

mit dem namenlosen Taö ausgeht, der Name Mutter aller
Schöpfung zuzukommen.1) c. 6; ,Der ausströmende Geist ist
unsterblich; er heifst das tiefe Weibliche. Des tiefen Weiblichen
Pforte, die heifst Himmels und der Erde Wurzel': nämlich der
namenhabende Tab, der Schöpfer und Urvater aller Wesen, und
nach c. 1 und 42 der Ursprung oder die Pforte des ausströmenden

Geistes. Straufs dagegen fafst des tiefen Weiblichen Pforte
im aktiven Sinn, so dafs Himmel und Erde die unerschöpfliche
Kraft und Lebensfülle, welche zugleich Leere (vielleicht nach

c. 5 so viel wie Unbestimmtheit) ist, von dem Geiste Taös

empfangen, durch welchen Tab der Urgrund der Welt und der
namenhabende Tab aller Wesen Schöpfer ist. ,Immer und immer
ist er wie daseiend, und man braucht ihn mühelos.' Die letzte

Wendung des Gedankens hebt das überweltliche und göttliche
Wesen des Geistes hervor, welcher in metaphysischer
Erhabenheit in einem ganz anderen Sinne ist, als das Endliche,
aber trotzdem mühelos von allen Wesen als Lebensquelle
gebraucht wird — als Gabe Tabs. Der Theosoph Lie-tse, welcher

i) Zu Kü-schin in c. 6 bemerkt Straufs: ,Das Schriftzeichen für kü
stellte Wasser dar, das durch einen Mund ausströmt und bedeutet einen

fortgeleiteten Quell, einen Berg- oder Waldbach, Einnsal, Strombett,
gewöhnlich ein Thal. Wir haben den letzten Ausdruck gewählt (nämlich
Thalgeist), erklären ihn aber durch das Thalwärtsgehen oder Ausfliefsen.

Kü-schin ist demnach her ausiliefsende Geist.' 1. c. p. 33. Da ,Thalgeist',
wie Straufs im Anschlufs an Julien übersetzt, ziemlich schwer verständlich

ist, so wählen wir den genaueren und klareren Ausdruck.

Jahrbuch für Philosophie etc. 1. 30



420 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

um 400 a. Chr. lebte, führt dieses Kapitel gleichfalls an und

zwar ,aus Hoang-tis Buch', jenes vorftutlichen mythischen Kaisers

(2697—2597), auf den sich die Tao-sse so gern als ihren Ur-

patriarcben beriefen.
Von dem Geiste Tac s wird wiederum in c. 21 gehandelt,

jedoch in einer Gedankenverbindung, welche Schwierigkeiten
darbietet. ,Des leeren Vermögens Inhalt, nur Tab folget er nach. —
Tao ist Wesen, aber unfafslich, aber unbegreiflich. Unbegreiflich!
unfafslich! In ihm sind die Bilder die Ideen der Schöpfung).
Unfafslich, unbegreiflich! in ihm ist das Wesen. Unergründlich,
dunkel! in ihm ist der Geist. Sein (dieser) Geist ist höchst

zuverlässig. In ihm ist Treue. Von alters her bis jetzt verging
sein Name nicht, dieweil er allen Dingen den Anfang ausersieht.

Woher weifs ich, dafs aller Dinge Anfang also? Durch Ihn!'
Straufs versteht unter den Bildern die Ideen der Dinge, unter
dem Wesen den Urstoff, soweit er als die reale Möglichkeit der

Körperwelt ein Gedankenprodukt des Schöpfers ist, unter dem

Geiste die belebende Kraft, welche die Ideen an und in dem

aufser Gott gesetzten Urstoff ausbildet. Hiernach wären die drei:
Bilder, Wesen und Geist nichts anderes als die drei
Naturprinzipien, jedoch so, wie sie in Tab immanent sind. Straufs

selbst gesteht, dafs unter dieser Voraussetzung in dem Texte
über den Geist ein Gedankenfortschritt von dem der Welt
mitgeteilten Lebensgeist zu dem Geiste, der in Tab bleibt; und

als höchst zuverlässig und treu gepriesen wird, angenommen
werden müsse. Die Zuverlässigkeit sieht er darin, dafs er, der
Geist der Einigung, die Idee und ihr materielles Substrat einigen
und ineinanderbilden werde, indem er sie aus Gott infolge seiner
reinen Güte heraussetze und im Anfang der Zeit zu wirklicher
Existenz führe. — Ohne diese Erklärung des angesehenen
Gelehrten als unberechtigt zurückweisen zu wollen, scheint mir doch
der geforderte Gedankenfortschritt von dem geschöpflichen
Weltgeiste auf den Geist in Tab um des Ausdrucks Khi-tstng willen
bedenklich. Letzterer kann nämlich sowohl mit ,dieser Geist'
als ,sein Geist' wiedergegeben werden, cf. Straufs a. a. 0.
p. 112.



Die inneren Unterschiede in Gott. 421

Sollte nicht in den drei Ausdrücken eine in Tab als dem

leeren Urwesen immanente Trias gemeint sein, welche
insbesondere auch in c. 51 erwähnt wird: ,Tao erzeugt sie, (seine)
Macht erhält sie, (sein) Wesen gestaltet sie, (seine) Kraft
vollendet sie/ Freilich möchten wir unter der Macht den Urgrund
der Möglichkeit aller Dinge, unter dem Wesen die göttliche
Weisheit, die Gestalterin der Ideenwelt verstehen, — womit die

Nebeneinanderstellung des Wesens und der Bilder in c. 21 nicht
stimmt. Allein, wenn es auch nicht gelingen sollte, in c. 51

eine Parallelstelle zu c. 21 nachzuweisen, würde doch der Kontext

des letzteren Kapitels gröfsere Durchsichtigkeit und Einheit
gewinnen, wenn das Wesen, die Bilder und der Geist auf
göttliche, nicht auf geschöpfliche Prinzipien bezogen werden. Die
Bilder wären die Ideenwelt, welche das göttliche Denken

erzeugt, der Logos, Gottes Ebenbild und der Welt Urbild, des

Gestaltlosen und Bildlosen Gestalt und Bild; das Wesen in Gott
eben jene Macht, welche das ideal Gedachte aufser dem
göttlichen Denken möglich macht, der Urgrund alles Seienden; der
Geist die von Tab ausströmende und doch in ihm bleibende

Lebenskraft, welche die reale und ideale Möglichkeit der Dinge
einigt und so die Welt zur Wirklichkeit vollendet. Diese

Beziehung auf das innere Mysterium Gottes läfst allein den wiederholten

Ausruf der Vei'wunderung begreiflich erscheinen, für den

der Gedanke an das Enthaltensein des Kosmos in der göttlichen
Intelligenz und Macht nicht ausreicht. Möglich wäre noch die

Auffassung, dafs das ganze Kapitel von dem namenhabenden
Tab und Weltschöpfer handle und dessen idealen Weltplan, dessen

realisierende Wesensmacht und dessen Geist als ausströmendes

Lebensprinzip entwickelte. Allein auch in diesem Falle
wäre die Gedankeneinheit unmöglich, indem der Geist als

ausgehendes Prinzip in anderer Weise die Schöpfung vermittelt,
als die Weltidee und Wesensmacht, welche nur innere Momente
des Weltschöpfers darstellen.

Die beiden Hauptfragen bleiben von der Deutung des eben
untersuchten Textes unberührt, die Fragen nämlich, ob Lao-tse
wirklich eine Trias von Potenzen in Gott angenommen habe,

30*



422 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

oder ob diese Potenzen vielleicht kosmische Prinzipien seien,
welche durch irgendwelche Emanation noch teilweis mit Tao
zusammenhängen, wie sie andererseits der Welt angehören.
Ein derartiger Zweifel ist durch c. 42 ausgeschlossen; denn
dieses Kapitel spricht unzweideutig von einem göttlichen Lebens-

prozefs, der mit einer Dreiheit abschliefst, so zwar, dafs diese

Dreiheit die überweltliche Ursache der Schöpfung, d. i. aller
Wesen ist. ,Taö erzeugt Eins; Eins erzeugt Zwei; Zwei

erzeugen Drei; Drei erzeugen alle Wesen. Alle Wesen tragen
oder stützen sich auf das Ruhende und umschliefsen das Thätige;
die vermittelnde Naturseele bewirkt die Vereinigung,' c. 42 a.

Der erste Satz ist das Hauptsymbol der Taö-Sekte, wenn auch

mit ganz fremdartigem Verständnis. — Julien übersetzt diesen

Teil von c. 42 also: Le Tao a produit un; un a produit deux;
deux a produit trois; trois a produit tous les êtres. Tous les

êtres fuient le calme et cherchent le mouvement. Un souffle

immatériel forme l'harmonie. Sowohl Julien als Plänckner
verstehen unter den zwei das aktive Prinzip Yang und das ruhende

Prinzip Yn, unter dem dritten die Harmonie, Lebensseele, Natur.
Hiernach ist es schwer verständlich, wie Plänckner diese Trias
mit der Aufeinanderfolge der göttlichen Potenzen in c. 1. 4. 6. 21

vereinigen kann, wo die ewige Offenbarung des unsichtbaren Tab

nichts mit den zwei Prinzipien Yang und Yn gemein hat,
vielmehr den göttlichen Geist in sich birgt, und auch nach seiner

Übersetzung von c. 6 überweltlich, weil unvergänglich bleibt.

Desgleichen scheint uns mit dieser Übersetzung der Pantheismus

deutlich gegeben, zumal bei W ürdigung seiner Erklärung zu

c. 6. p. 36. Er übersetzt und erklärt c. 42 folgendermafsen :

,Das Tao schuf das Eine (d. h. der Wille wurde zur That, zur
Manifestation nach aufsen). Das Eine schuf die Zwei (d. i. den

Himmel, das männliche Prinzip, und die Erde, das weibliche

Prinzip). Diese Zwei erzeugten das Dritte (die Natur) und dies

Dritte erzeugte alles, was da lebt, vor allem den Menschen. Der
Menschennatur aber angemessen ist es, das Weibliche, die Erde

zu verlassen, und dem Männlichen, dem Himmel zuzustreben,
dessen göttlicher Odem ja alles belebte und die Harmonie des



423

Alls hervorrief.' — Diese Kosmogonie ist nicht blofs selbst dunkel,
sondern verdunkelt auch die Idee des Schöpfers. Ein Widerspruch

aber ist es, dafs der Mensch die Aufgabe habe, dem
göttlichen Odem folgend, die Erde zu verlassen und dem Himmel
zuzustreben, da doch dieser Odem ebenso die Emanation der
Erde wie des Himmels ist, und die Erde nicht minder als der
Himmel die (wesenhafte?) Offenbarung des unsichtbaren Tao ist.
Entweder lehrte Lao-tse einen trinitarischen Theismus oder einen
naturalistischen Pantheismus; jedenfalls keinen abstrakten Theismus.

Mit Hecht verwirft Straufs die herkömmliehe chinesische

Auslegung, welche in dem Eins den Tab als Schöpfer, in dem
Zwei das thätige und ruhende Prinzip Yang und Yn, in dem

Drei die durch die Naturseele Khi (etymol. Odem, Lebensseele)
verbundenen Yn und Yang findet. Denn wie sollen diese Drei
alle Wesen erzeugen? Sie sind nach ihrer Verbindung durch
die betreffenden Naturseelen, oder wenn man eine allgemeine
Weltseele annehmen will, durch letztere bereits alle Dinge bzw.
das Universum. Selbst wenn wir den Gedanken Lao-tses
möglichst der chinesischen Naturphilosophie akkomodieren, dürfte er
nur sagen : die Zwei (Yn und Yang) erzeugen alle Dinge.

Straufs erkennt vielmehr in dem Ureinen den durch sich
selbst aus der abstrakten Möglichkeit in (ewige) Wirklichkeit
gesetzten Gott, der sich dadurch, dafs er sich ins Nichtwesen

zurückzieht, zu einer Dyas differenziert; unter dem Zweiten den

namenhabenden Tab, des Ersten Fülle und Wesensoffenbarung;
unter dem Dritten den unsterblichen und überweltlichen Geist,
der aus den Tiefen jener göttlichen Dyas, aller Geistigkeiten
Pforte, hervorgeht. Die einzige Forderung, welche diese

Auslegung stellt, ist für alle Erklärungen notwendig; dafs nämlich
der Zahlbegriff Zwei und Drei nicht in dem Sinne geprefst werde,
als ob die erste Zeugung zwei und die dritte drei Produkte
erzielte; dann hätten wir nicht Drei als Ergebnis, sondern Sechs

oder Sieben. Auch darf der Ausdruck des Zeugens nicht so

ausgedeutet werden, dafs eine Selbsterzeugung der ersten Person

behauptet würde; sondern der Satz will besagen, zuerst sei die
Einheit Tabs, nach der überzeitlichen Zeugungsthätigkeit des Einen



424 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

sei eine Zweiheit, infolge des produktiven Aktes dieser Zweiheit
sei die Dreiheit in Tao vollendet zu denken, jene Dreiheit, -welche

die schöpferische Weltursache ist. Der Zweck dieser theologischen

Ausführung scheint der zu sein, in dem Lebensprozefs
Tads das Urbild der physischen und ethischen Entwicklung zu
erweisen : dem namenlosen und verborgenen Urgrund der
göttlichen Trias entspricht das Yn, welches die metaphysische Grundlage

aller Wesen ist, sowie auf ethischem Gebiet die
Selbstlosigkeit und Demut, die Voraussetzung und der Anfang der
wahren Tugend. ,Was die Menschen hassen, ist: Verwaiste,
Wenigkeiten, Unwürdige zu sein, und (doch) machen es Könige
und Fürsten zu ihrer Bezeichnung. Denn ein Wesen — ,bald
nimmt's ab und nimmt doch zu, bald nimmt's zu und nimmt doch

ab.' Was andre lehren, das lehre ich auch (sc. den Fortschritt,
aber den wahren). Gewaltthätige, Halsstarrige erreichen nicht
ihren Tod. Ich will daraus einen Lehrgrund machen.' c. 42 b.

Nach all' dem erhebt sich die Frage, wie es möglich
gewesen sein könne, dafs der chinesische Mystiker Lehren
ausgesprochen habe, welche bezüglich der überweltlichen Erhabenheit

Gottes ganz rein, und bezüglich der göttlichen Trinität dem

Dogma der Offenbarung so nahe sind. Lao-tse selbst gibt uns
Aufschlufs in c. 21. 70 und 14. Im ersterem beruft er sich für
seine Darstellung des Schöpfungsaktes, in c. 70 für seine Lehre

überhaupt auf Gott selbst, sei es, dafs er eine innere Erleuchtung
ordentlicher oder aufsergewöhnlicher Art, sei es, dafs er eine

prophetische Belehrung damit andeutet. In c. 14 dagegen legt
er der Gottheit einen Namen bei, den er zwar durch Deutung
der Silben nach Art chinesischer Wurzeln verständlich machen

will, jedoch selbst als einen Namen von unerforschlichem
Inhalt erklärt: Ji-hi-wei. ,Man schauet ihn, ohne zu sehen; sein
Name heifst Jî Gleich); man vernimmt ihn, ohne zu hören;
sein Name heifst Hi Wenig); man fafst ihn, ohne zu

bekommen; sein Name heifst Wêi Fein). Diese Drei können

nicht ausgeforscht werden; darum werden sie verbunden und
sind Einer.' — P. Prémare, Montucci und Amyot, welche den

ersten Namen Khi aussprachen, glaubten in dem dreieinigen



Die inneren Unterschiede in Gott. 425

Namen nur eine Hinweisung auf die göttliche Trinität zu finden,
nicht aber den Namen Jehovahs; erst Abel Rémusat bewies,
dal's der erste Name Ji laute und dafs der ganze Name die
chinesische Wiedergabe des Offenbarungsnamens sei. Es ergab
sich ihm als notwendige Voraussetzung die Thatsache einer
geistigen Beziehung zwischen Israel und China in oder vor dem
6. Jahrhundert. ,Glücklicherweise' — schreibt M. Müller in
seinem Essay ,über falsche Analogieen in der vergleichenden Theologie'

(cf. Einleitung in die vergleich. Rel.-Wiss. Strafsb. 1874

p. 300) — ,dauerte der durch diese Ubersetzung hervorgerufene
Schrecken nicht lange. Stan. Julien veröffentlichte im J. 1842
eine vollständige Übersetzung dieses schwierigen Buches und hier
sind alle Spuren des Namens Jehovah verschwunden. ,Die drei
Silben', schreibt er, ,welche A. Rémusat als lediglich phonetisch
und der chinesischen Sprache fremdartig betrachtet, haben eine

sehr klare und leicht fafsliche Bedeutung, und sind von
chinesischen Kommentatoren vollständig erklärt. Die erste Silbe J
bedeutet ohne Farbe, farblos; die zweite Hi ohne Laut oder

Stimme, lautlos; die dritte Wei ohne Körper. Die richtige
Übersetzung ist deshalb: ,Du suchst (das Tab, das Gesetz) und du

siehst es nicht: es ist farblos; du horchst und du hörst es nicht:
es ist stimmlos; du willst es berühren und erreichst es nicht:
es ist körperlos.' — Wenn also keine weiteren Spuren in der
chinesischen Litteratur entdeckt werden können, die auf eine

Verbindung zwischen China und Judäa im 6. Jahrh. v. Christi
Geburt schliefsen lassen, so kann uns schwerlich zugemutet werden

zu glauben, dafs die Juden diesen Namen, den sie sich kaum

getrauten in ihrem eigenen Lande auszusprechen, einem
chinesischen Philosophen mitgeteilt hätten.' Würde Juliens
Übersetzung auf der lexikalischen Bedeutung der drei Silben beruhen,
so wäre es kaum möglich, seiner Erklärung die Berechtigung
abzusprechen; allein V. v. Straufs hat zu dem Kapitel 14 den
Nachweis geliefert, dafs dieselben im Chinesischen die betreffende
Bedeutung von farblos, stimmlos und körperlos durchaus nicht
haben, sondern dieselbe von den Kommentatoren notgedrungen
empfingen, um sie einigermafsen verständlich zu machen. Das



426 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

chinesische Lexikon kenne für ji, hi und wei nur die von Straufs
verwendete Grundbedeutung; ja die von Ho-schang-kung und
anderen Kommentatoren, denen sich Julien anschliefst,
angenommene komme nicht einmal als abgeleitete vor. Sie gaben
eben den Silben denjenigen Sinn, welchen Lao-tse durch den

Vordersatz nahe legt, da sie den Zusammenhang zwischen den

drei Silben und den drei Erklärungen nicht verstanden. Aufser-
dem macht Straufs die Bestimmtheit geltend, mit welcher
derselbe Lao-tse, welcher c. 25 schrieb, hier behaupte: ,Sein Name

heifst'; und die trotz der Übersinnlichkeit schwer verständliche

Erklärung, sie seien unerforschlich und müfsten zu einem einzigen
Namen verbunden werden. Der Kommentator Iuan-tse sucht die

behauptete Unerforschlichkeit folgen dermafsen zu erklären: ,Diese
Drei sind im Grunde nur Eins. Die Menschen müssen diese

Namen gebrauchen, um zu sagen, dafs Tab den Sinnen des

Gesichts, Gehörs und Gefühls entgehe, durch die sie ihn suchen

wollen.' — Dieselbe Ubersinnlichkeit kommt den Gedanken und

Wollungen, sowie allen Phänomenen wie der Substanz des menschlichen

Geistes zu, ohne dafs dieselbe gerade als Mysterium
verehrt würde. Es ist also kein Grund vorhanden, wanim Lao-tse

gerade nur drei Negativa hervorgehoben, und warum er diese

vereinigt und endlich noch als Mysterium bezeichnet habe.

Es bedürfte gerade nicht des Hinweises auf die Zerstreuung
der Israeliten infolge der assyrischen und babylonischen Eroberung,

um die Möglichkeit einer geistigen Berührung zwischen

Israel und China nahezulegen, denn der Eortschritt der Völkerkunde

inahnt mehr und mehr von der Anschauung ab, solche

Berührungen in früher Urzeit für unwahrscheinlich zu halten.

Allein es ist doch wertvoll, sowohl bei 3. Beg. 9, 26 sq. die
Seefahrten der salomonischen Zeit stark betont, und bei Isaias 49, 12

den Namen Sinim, als bei den Chinesen die Erinnerung an

geistige Einflüsse aus dem fernen Westen zu finden. Von letzteren

gibt Lie-tse (um 398 a. Chr.) die Kunde, es sei zur Zeit Mu-

wangs, eines Kaisers aus der Tscheu-Dynastie, welcher 1001 — 946,
also gleichzeitig mit Salomo (1018—978) regierte, aus einem Land
des äufsersten Westens ein Wundermann gekommen, der sieh durch



Die inneren Unterschiede in Gott. 427

seine aufserordentlichen Thaten die höchste Verehrung des
Kaisers erworben und viele bekehrt habe. Wir denken um so

lieber an frühere Berührungen, da auch Lao-tse sich öfters auf
ein altes Buch (des mythischen Hoang-ti?) beruft; doch wollen
wir spätere, vielleicht persönliche Beziehungen des Altmeisters
zu versprengten Israeliten keineswegs minder wahrscheinlich
machen. Vielleicht ist selbst die Gedankenreihe, welche Lao-tse

zur Auslegung des Kamens Jehovah benutzt, aus jener alten
religiösen Schrift entnommen. Wenigstens hält dies Straufs für
wahrscheinlich, indem Lie-tse von Taö im ersten Abschnitt seines
Buches die Worte anführe: ,Man schaut ihn, ohne zu sehen;
man vernimmt ihn, ohne zu hören, man fafst ihn, ohne zu
bekommen.'

Doch sollte nicht heilige Scheu die Israeliten abgehalten
haben, einem fremden Manne den Offenbarungsnamen Jehovahs

anzuvertrauen? Diese rituelle Scheu dürfte späteren Zeiten
verwandter sein, als der weltlichen Grofsmachtsperiode des
salomonischen und des späteren Doppelreiches; zudem waren so viele
Eigennamen Komposita des hl. Gottesnamens; endlich wird
angenommen werden dürfen, dafs auch die ängstlichste Scheu, das

Heilige den Unreinen preiszugeben, bei der Begegnung mit
Gottesverehrern dem Eifer für Jehovahs Ehre gewichen sei.

Man könnte gegen die Annahme einer zu Lao-tse gelangten
Kenntnis der alttestamentlichen Offenbarung geltend machen, dafs

sie die trinitarische Gottesidee desselben nicht zu erklären
vermöge, indem die Trinitätslehre eine Lehre des neuen
Testamentes sei.

Wer diese Schwierigkeit geltend macht, stellt sich natürlich
selbst vor die Aufgabe, die Idee der göttlichen Trias bei Lao-tse

auf eine causa sufficiens zurückzuführen; denn da Lao-tse den

Gottesbegriff von der Vermischung mit der Welt rein bewahrt
und transcendental gedacht hat, läfst sich seine Gottestrias nicht
mit den pantbeistischen Triaden des Brahmanismus oder anderer

pantheisierender Religionssysteme vergleichen. Wir halten es

durchaus für möglich, dafs die Kenntnis der Trinitätsidee zur
Zeit Salomons wie der Propheten das Denken gotterleuchteter



428 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Heiden von Palästina aus beeinflussen konnte und verweisen
hierfür auf unsere Ausführungen in der Schrift : ,Über das Wirken
des dreieinigen Grottes.' Mainz 1885. p. 53 sq. Es dient uns der
unleugbare Keflex der trinitarischen Gottesauflassung in aufser-

israelitischen Schriften über den absolut überweltlichen Gott zur
Bestätigung, dafs die betreffenden alttestamentlichen Stellen trini-
tarisch verstanden werden wollen. Der Name Jehovah in
Verbindung mit dem Hinweis c. 21 u. 70 scheint uns das göttliche
Siegel zu sein, welches — unbeschadet der Genialität Lao-tses —
den Ursprung seiner reinen und übernatürlichen Gotteslehre, wie
einiger anderer seiner religiösen Ideen, die im folgenden Teile
zur Abhandlung kommen, insbesondere seiner Messiasidee und
vielleicht auch der Verpflichtung zur Feindesliebe beurkundet.

Viktor von Straufs fühlt bezüglich der trinitarischen Gottesidee

Lao-tses keine Notwendigkeit, eine Beziehung zwischen
Israel und China anzunehmen, indem er sie als eine Wahrheit
betrachtet, welche der Mensch vermöge seiner Geistesanlage

einigermafsen erreichen konnte. ,Mit freudiger Bewunderung wird
er (der Leser) bemerken, bis zu welcher reinen Höhe bei diesen

alten Taö-Bekennern die Erkenntnis der göttlichen Trinität
bereits gelangt war, welche, weil sie der Notwendigkeit, nicht der
Freiheit Gottes angehört, auch in den höheren mythologischen
Beligionen, wenn auch nur beschränkt und verworren, zum
Ausdruck gebracht war.' 1. c. p. 200. — Nach katholischer Lehre

ist die Dreieinigkeit Gottes, trotzdem sie zur Notwendigkeit seines

vollkommensten Wesens gehört, nur durch positive Offenbarung

erkennbar; die Spuren trinitarischer Auffassung wären demzufolge

entweder auf Erinnerungen an die Uroffenbarung, oder
Einflüsse des alttestamentlichen Offenbarungskreises zurückzuführen,

oder als nicht analoge und anders zu erklärende
Spekulationen zu betrachten: letzteres z. B. in den alten heidnischen

Religionen, welche eine Göttertrias entweder in pantheistischem
oder mythologischem Sinne lehrten.

Schwieriger fühlt sich R. v. Plänckner der von so vielen

Missionsgelehrten wie Sinologen vorgefundenen Trinitätslehre
Lao-tses gegenüber, indem er sich feierlich gegen den Schein



Die inneren Unterschiede in Gott. 429

oder die Neigung verwahrt, in dem Tao-te-king Christliches vor
dem Christentum finden zu wollen. Er schreibt zu c. 1 : ,Schon
im vorstehenden ersten Kapitel wird ein sichtbares Tâo von
einem unsichtbaren Tâo unterschieden, und es wird sich weiter
zeigen, dafs das tschhâng-tâo, das ewige Tâo, also etwa die ewige
Gottheit, eine Trinität in sich vereint. Diese Dreieinigkeit, ob-
schon der christlichen Idee analog, kann dennoch selbstverständlich

(600 Jahre vor Christus) nicht mit dieser identisch sein,
sondern das Tâo in seiner Totalität oder seine Dreieinigkeit um-
fafst : 1. Den Himmelsherrn, den Ewigen, Erhabenen, den Schöpfer
Himmels und der Erde, den Unsichtbaren, das unsichtbare Tâo;

2. das sichtbare Tâo, die fort und fort schaffende Kraft der
Natur, die Natur selbst;

3. das Tâo im Menschen. Ein reines, leidenschaftsloses
Gemüt kann das Tâo erfassen, es kommt zur Erkenntnis, es wird
die Gottseligkeit (oder Tugend te) in uns erzeugt und immerhin
kann man sagen, der hl. Geist ist es, der über uns ausgegossen
wurde.' p. 18. cf. p. 114 sq.

Hiermit hat Plänekner die Gefahr einer Trinitätslehre bei
Lao-tse so gründlieh beseitigt, dafs er den wegen seiner reinen
Gotteserkenntnis so hoch gefeierten Altmeister (cf. p. 100) zum
entschiedensten Pantheisten macht, wie bei dieser Auffassung aus

seiner Übersetzung der c. 4 und 6 unabweisbar erhellt. Wie
unterschiede sich denn Lao-tses Tab von dem vedantischen

Brahma oder Atman? Wie soll der Geist oder das Tab im
Menschen vermutet werden können, wenn Lao-tse nach Plänckners

Übersetzung in c. 21 von Tab schreibt: ,Die ganze geschaffene

Natur und ihr Sehaffen und Wirken ist nur eine Emanation des

Tao. Sie ist das Sichtbarwerden des Tao. Dieses, obgleich an
sich ein rein geistiges Wesen und durchaus immateriell, und
beides immateriell und geistig in vollendeter W eise, umfafst doch

alles Sichtbare; obgleich immateriell und geistig, schuf es doch

und sind in ihm alle Wesen. — Unbegreiflich und unsichtbar
wohnt aber in ihm ein erhabener Geist. Dieser Geist ist das

höchste und vollkommenste Wesen, denn in ihm ist Wahrheit,
Glaube, Zuversicht. Von Ewigkeit zu Ewigkeit wird sein



430 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

unendlicher Ruhm nicht aufhören, denn in ihm vereinigt sich das

Wahre, Gute und Schöne im höchsten Grade der Vollendung. —
Wie aber kann ich wissen, dafs das Schöne, Wahre und Gute
in vollkommenster Weise sich in ihm vereinigt? — Das weifs

ich von ihm selbst, dem Tao!' So weit der Text seiner
Übersetzung. ,Über dieses Kapitel könnte man wohl einen
Foliantenkommentar schreiben, enthält es doch in seinen wenigen Zeilen
eine ganze Welt von Ideen, Ideen tiefster philosophischer
Forschung über das uranfängliche Sein, über das höchste Wesen.
Den Folianten schreibe ich nicht, ich lasse mich nicht einmal
ein in Spekulationen, die gar zu leicht trügerisch werden können.

Trügerisch, weil man zu der Idee hingeführt werden kann,
hier Glaubenssätze vorzufinden, die sich nur im Christentum
nachfinden, spezieller im 1. Kapitel des Johannes-Evangeliums. —-

Trügerisch, weil dort — im Evangelium — in weiterer Folge

(im 14. Vers) die Aufklärung des Aôyoç eine andere ist und

werden mufste. — Trügerisch, weil ein vorchristliches Christentum

ein Widerspruch ist. Ich habe dreimal das Trügerische
wiederholt und ausdrücklich hervorgehoben, und dennoch möchte

ich darnach fragen, ist es nicht ungemein auffallend, im Tâo-të-

king die ganz eigentümliche Ausdrucks weise des Johannesanfangs

vorzufinden?' p. 91. 92. cf. auch p. 307. Hiernach ist
Herr von Plänckner der Ansicht, die Offenbarung der göttlichen
Dreieinigkeit habe erst durch Christus stattgefunden und ihre

erste biblische Beurkundung in Joh. 1 empfangen, eine Ansicht,
welche als falsch erwiesen werden kann, ohne dafs die

Göttlichkeit der Offenbarung und der übernatürliche Charakter des

Mysteriums irgendwelche Verdunkelung erführe. Eher wäre es

fremdartig, wenn der abschliefsende Vollender der Offenbarung
absolut neue und während des ganzen alten Testamentes nicht
vorbereitete Lehren gebracht hätte.

Sodann glaubt Plänckner im Hinblick auf Joh. 1, 14, Lao-tse

hätte mit der Erkenntnis der göttlichen Dreifaltigkeit auch den

Glauben an die Menschwerdung verbinden müssen: — eine mir
unverständliche Konsequenz. Und doch erkennt er bei Lao-tse
schon hier im ersten Satz von c. 21 eine Annäherung an den



Die inneren Unterschiede in Gott. 431

johanneischen Gedanken, ja er findet in c. 78 u. 79 geradezu
(cf. p. 410) die Verheifsung oder das Postulat der sichtbaren
Verkörperung Gottes in einem Menschen, um der Menschheit
König und Führer zu Gott zu werden. Zwar kämpft er auch
dort mit jenem Widerstreben, ein vorchristliches Christentum zu
finden, wie er wiederholt gesteht ; cf. p. 396 sq. 405 sq. — allein
der Text hat gegen Ende des Buches, wie es scheint, stärkeren
Einflufs auf ihn gewonnen, als im Anfang. Und doch verhält
es sich mit dem Postulat eines gottmenschlichen Erlösers, welches
PI. bei Lao-tse findet, nicht anders als mit der Erkenntnis der
Dreipersönlichkeit Gottes : beide sind Mysterien der Offenbarung,
ihren Lehrsätzen zufolge nur durch Offenbarung, nicht durch
Spekulation erreichbar.

Nicht nur kommt 11. v. Plänckner mit sich selbst in
Widerspruch, indem er so ängstlich die Trinitätslehre Lao-tses

abzuschwächen bemüht ist; es gelingt ihm nicht einmal, seinen

Zweck zu erreichen und als vorurteilsloser Forscher vor
gläubigen wie ungläubigen Kritikern zu erscheinen. Die objektive
Forschung hat rücksichtslos um etwaige Konsequenzen die That-
sachen festzustellen, oder um bildlich zu sprechen, die Höhen,
welche sich zeigen, zu erklimmen, unbekümmert darum, wie die

Aussicht, bezw. Weltanschauung sich von dort oben herab
gestalten möge. Ist er ungläubig oder freireligiös, so darf ihn seine

etwaige subjektive Meinung nicht davon abhalten, etwa anders

belehrt zu werden; ist er gläubig, so weifs er, dafs es keine
Thatsachen gibt, welche mit der GlaubensWahrheit im Widex--

spruch stehen. Es ist ein beschränkter und kleinmütiger Glaube,
der für die Veste Sions ängstlich besorgt, den Thatsachen, d. i.
den wissenschaftlichen Aussichtspunkten aus dem Wege geht;
diesem Glauben entspräche es allein, die Maueirn um das heilige
Sion so hoch zum Himmel hinaufzuführen, dafs niemand hinaus
und niemand herein schauen oder gehen könnte. Allein dieser
Glaube ist nicht der echte; der wahre Glaube weifs, dafs die

Ausbreitung und Vertiefung der menschlichen Wissenschaft eher

geeignet ist, noch bestehende scheinbare Schwierigkeiten
aufzuhellen, als neue zu schaffen; er weifs, dafs es keine Höhe gibt,



432 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

welche das Weltbild Lügen straft, das Gottes Offenbarung vor
dem gläubigen Auge entrollt; er weifs aber auch, dafs die
wissenschaftliche Verarbeitung der göttlichen Wahrheit ein menschlicher

und daher mangelhafter und einseitiger Versuch ist, dem
unendlichen Glaubensinhalt in wissenschaftlicher Form gerecht
zu werden. Die gläubige Forschung bleibt daher am Fufse der
Höhen nicht ängstlich stehen, sondern klimmt freudig hinauf,
eher an der Spitze — regina scientiarum — als notgedrungen
im Gefolge der weltlichen Wissenschaften, weil die göttliche
Lehre droben nur eine neue und grofsartige Bestätigung erfahren
kann, sie selber aber für ihren menschlichen Anteil an der
theologischen Wiedergabe des Göttlichen eine Berichtigung nicht
fürchten darf, sondern vielmehr wünschen und herbeiführen mufs.

Wenn die wissenschaftliche Forschung die Grenzmarken der
bekannten Zone immer weiter in die Vergangenheit zurück und in
die unerforschte Ferne hinausrückt, so entstehen hieraus der

Theologie keineswegs neue Gefahren, wohl aber neue und
vielleicht schwere Aufgaben: die Aufgabe vor allem, von entsprechend
erhöhtem Standpunkt das sich erweiternde Gebiet der Natur und
Geschichte zu betrachten, welches sich im Lichte der unveränderlichen

Offenbarungswahrheit vor ihr ausdehnt.

II.

PRAKTISCHE THEOSOPHIE.

§ 4. Das Wesen der wahren Weisheit.

Wie Johannes der Evangelist, an welchen die spekulative
und praktische Theosophie Lao-tses, sein stiller mystischer Sinn

und sein intransigenter Eifer gegenüber Confutse vielfach erinnern,
beschreibt der chinesische Altmeister die wahre Weisheit im

Gegensatz zur Klugheit und Begierlichkeit dieser Welt.
Die Weisheit liegt im Nicht-thun und Nicht-reden, insofern

dasselbe die Gleichförmigkeit mit Gott besagt. Daher wurde
Lao-tse von den chinesischen wie europäischen Beurteilern
zumeist für einen Quietisten gehalten. Allein mit Unrecht. So



433

wenig Lao-tse den Taö zu einem Negativuni machen wollte,
indem er ihn als Nicht-sein bezeichnet, so will er auch nicht unter
seinem Ideal von Tugend und Weisheit passive Ruhe und Un-

thätigkeit verstanden wissen.

Es ergibt sich dies zunächst aus seinen direkten Äufserungen.
Im 2. Kapitel erörtert Lao-tse, dafs es durchaus nicht notwendig
sei, die Gutheit des Guten und die Schlechtigkeit des Bösen den

Menschen lehrhaft zu beweisen; die thatsächlich vorhandenen

Gegensätze bringen das Gegensätzliche auch auf dem sittlichen
Gebiete hinlänglich zum allgemeinen Bewufstsein. Wenn trotzdem

die Übung des Guten nicht allgemein ist, so fehlt es eben

am Willen. Dieser wird nämlich mehr durch thatkräftiges Vorbild,

als durch Worte beeinflufst. Daher meidet der Weise jenes
Thun, das für die sittliche Hebung zwar viel Lärm macht, aber

wenig Erfolg bringt, wendet sich indes mit bereitwilligem Eifer
überall hin, wo der gute Wille zu keimen beginnt und seine

thatkräftige Hilfe einen guten Ort findet. Den Willen kann auch

das geschäftigste Thun nicht wecken, aber den erwachten guten
Willen kann liebevolle Hilfe mächtig fördern. ,Erkennen alle
in der Welt des Schönen Schön-Sein, dann auch das Häfsliche;
erkennen Alle des Guten Gut-Sein, dann auch das Nichtgute. Denn:

Sein und Nichtsein einander gebären:
Schwer und Leicht einander bewähren,

Lang und Kurz einander erklären,
Hoch und Niedrig einander entkehren,
Ton und Stimme einander sich fügen,
Vorher und Nachher einander folgen.

Daher der heilige Mensch bebarrt im Geschäft des Nicht-Thuns.

Wandel, nicht Rede, ist seine Lehre. Alle Wesen treten hervor

und er entzieht sich nicht. Er belebt und hat nicht. Er
thut und gibt nichts drauf. Er vollendet Verdienstliches und
besteht nicht darauf.

Weil er nicht darauf besteht,
Darum es ihm nicht entgeht.' c. 2.

,Wer thut im Lernen, nimmt täglich zu; wer thut in Tab,
nimmt täglich ab ; nimmt ab und immer weiter ab, um anzulangen



•434 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

am Nicht-Thun. Er thut nicht, und doch ist er nicht unthätig.
Bekommt er das Beich, (so ist es) immer durch Nicht-Geschäftigkeit.

So lange einer Geschäftigkeit hat, verdient er nicht,
das Reich zu bekommen.' c. 48. Wer sich selbst heiligt, wirkt
damit zur Heiligung seiner Umgebung. ,Baut einer gut, wird
nicht abgerissen; verwahrt einer gut, kommt's nicht abhanden;
Kinder und Kindeskinder bringen ihm Opfer ohn' Aufhören.

Er führt Ihn bei sich selber ein,
Dann hat sein' Tugend acht Gedeihn;
Er führt Ihn ein in seinem Haus,
Dann fliefst sein' Tugend reichlich aus;
Er führt Ihn ein in seinem Ort,
Dann wächst sein' Tugend mächtig fort;
Er führt Ihn ein in seinem Land,
Dann hat sein' Tugend Blütenstand;
Er führt im ganzen Reich Ihn ein,
Dann schliefet sein' Tugend alles ein.

Darum: an der Person prüft man die Personen, an dem Hause

prüft man die Häuser, an dem Orte prüft man die Örter, an dem

Lande prüft man die Länder, an dem Reiche prüft man das

Reich. — Woran erkenne ich, dafs das Reich also sei? — An
ihm.' — c. 54.

Sodann ergibt sich die Meinung L.'s aus der Darlegung,
die Weisheit gebe die beste Befähigung zum Herrscheramt, und
erziele ihre gröfsten Erfolge, wenn der weise oder hl. Mensch

zur Herrschaft berufen sei oder als öffentlicher Beamter ihren
Grundsätzen zur Wirklichkeit verhelfe. ,Ströme und Meere,
wodurch sie vermögen der hundert Flüsse Könige zu sein, ist, dafs

sie gut sich ihnen unterthun. Darum vermögen sie der hundert
Flüsse Könige zu sein. Daher der heilige Mensch, wünscht er
über dem Volke zu sein, mufs mit dem Worte sich ihm unterthun;
wünscht er dem Volke voranzugehen, mufs mit der Person sich
ihm nachsetzen. Daher der heilige Mensch oben bleibt, und das

Volk ist unbeschwert, voran bleibt, und das Volk ist unbeschädigt.
Daher alle Welt sich freut ihm zu gehorchen und es nicht müde

wird. Weil er nicht streitet, drum vermag keiner in der Welt



Das Wesen der wahren Weisheit. 435

mit ihm zu streiten.' c. 66. ,Alle in der Welt nennen mich grofs
als einen vom Herkömmlichen Abweichenden. Man sei nur grofs,
so erscheint man als ein vom Herkömmlichen Abweichender.
Betreifs nicht vom Herkömmlichen Abweichender — lange sind
sie da, in ihrer Unbedeutenheit. — Meinerseits habe ich drei
Schätze, bewahre und schätze sie hoch. Der erste heifst
Barmherzigkeit, der zweite heifst Sparsamkeit, der dritte heifst Sicht-
Wagen im Reich voran zu sein. Barmherzigkeit, — drum kann
ich kühn sein; Sparsamkeit, — drum kann ich ausgeben; Sicht-
Wagen im Reich voran zu sein, — drum kann ich der Begabten
Oberster werden. Gegenwärtig verschmäht man Barmherzigkeit,
und doch ist man kühn, verschmäht Sparsamkeit, und doch gibt
man aus, versehmäht Zurückstehn, und doch ist man voran.
Zum Tode — Ist man barmherzig beim Kämpfen, dann siegt
man; beim Verteidigen, dann widersteht man. Wen der Himmel
retten will, den schützt er durch Barmherzigkeit.' c. 67. ,Wer
tüchtig ist Anführer zu sein, ist nicht kriegerisch; wer tüchtig
ist zu kämpfen, wird nicht zornig; wer tüchtig ist Gegner zu

überwinden, streitet nicht; wer tüchtig ist Leute zu gebrauchen,
ist ihnen unterthan. Das heifst die Tugend des Kichtstreitens;
das heifst die Kraft Leute zu gebrauchen; das heifst dem Himmel

gepaart sein, — des Altertums Höchstes.' c. 68.

Was Lao-tse durch den Ausdruck ,Nicht-thun' von der

Thätigkeit des Weisen ausschliefst, ist alles dasjenige, was dem

niederen und sinnlichen Teile des Menschen angehört: Leidenschaft

und Ungestüm, Begierde und Selbstsucht, Selbstgefälligkeit,

Werkheiligkeit und Tugendstolz. Der geistige und heilige
Wille will und handelt ohne diese sinnliche Aufregung und ohne das

engherzige Interesse des eigenen Ich; sein Wollen ist Ruhe, aber
nicht die träge Ruhe der Materie, sondern die Ruhe des Geistes,
der zielbewufsten Überlegung und Vorsehung, die Ruhe der
Selbstbeherrschung und Selbstverleugnung, und zwar bis zur Feindesliebe.
Dafs Lao-tse die Feindesliebe sowohl als Ideal wie als Forderung

hingestellt habe, ist aus c. 49 u. 63 gewifs; sie ist ihm ein

Bewähr der wahren Demut und Selbsten täufserung um des allein
Guten (Tab) willen. ,Der heilige Mensch hat kein beharrlich

Jahrbuch für Philosophie etc. I. ai



436 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

(d. h. kein eigensinniges, hartnäckiges) Herz; aus der hundert
Geschlechter Herzen macht er sein Herz. Den Guten behandle
ich gut, den Sichtguten behandle ich auch gut, Tugend ist
Güte. Den Aufrichtigen behandle ich aufrichtig, den Sicht
aufrichtigen behandle ich auch aufrichtig. Tugend ist Aufrichtigkeit.

Der heilige Mensch ist in der Welt voller Furcht, dafs

er durch die Welt sein Herz verunreinige. Die hundert
Geschlechter alle richten auf ihn Ohr und Auge. Dem heiligen
Menschen sind sie alle Kinder.' c. 49. ,Das Thun sei Sichtthun,
das Geschäft Sichtgeschäft,-der Genufs Sichtgenufs, das Grofse

Kleines, das Viele Weniges. Vergilt Feindschaft mit Wohlthun.

Unternimm das Schwere in seinem Leichtsein, thue das

Grofse in seinem Kleinsein; die schwersten Dinge der Welt
beginnen ja mit Leichtsein, die gröfsten Dinge der Welt beginnen

ja mit Kleinsein. Daher der heilige Mensch niemals das Grofse

thut, drum vermag er sein Grofses zu vollenden. Wer leichthin

verspricht, hält sicherlich selten. Wem vieles leicht ist, wird
sicherlich vieles schwer. Daher der heilige Mensch es wie schwer
behandelt, drum lebenslang nichts ihm zu schwer wird.' c. 63.

Der Charakter der übernatürlichen Tugend liegt wohl
niemals in der Materie des Aktes, sondern in dem Motiv als solchem ;

obgleich wir die Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit nicht
bemängeln wollen, dafs L. die Verpflichtung zur Feindesliebe aus

dem alttestarnentlichen Gesetze erkannt habe.1) (cf. Exod. 23, 4. 5 :

i) Vgl. Manus Gesetzbuch 6, 91. 92: ,Brahmanen, welche sich in
diesen vier Ständen befinden, müssen beständig einen Inbegriff von zehn

Pflichten sorgfältig erfüllen: Zufrieden sein, Böses mit Gutem vergelten,
die sinnlichen Lüste unterdrücken, sich unerlaubten Gewinn versagen, sich

reinigen, die Glieder im Zaum halten, die Schrift erforschen, den höchsten
Geist kennen, wahrhaftig sein, und sich nicht zum Zorn verleiten lassen.

Dies sind die zehn Teile ihrer Pflichtentafel.' cf. 6, 48. Dhammapadam
3—6; 5: ,Denn nicht durch Feindschaft Feindschaften zur Buh' kommen
hier irgendwie; durch Nicht-Feindschaft zur Buh' sie gehn. Dies ist ein

ewiglicher Satz. Thoren, die es nicht einsehen: Wir sollen uns bezähmen

hier.' — 20. 95 : ,Wer der Erde vergleichbar duldsam ist einem

solchen weitre Geburt nicht ist bestimmt.' 103 : ,Wenn einer tausend um
tausend Männer besiegt in der Schlacht, — Und wer einzig sich selbst



Das Wesen der wahren Weisheit. 437

Si occurreris bovi inimici tui aut asino erranti, reduc ad eum. Si

videris asinum odientis te jacere sub onere, non pertransibis,
sed sublevabis cum eo. 9 : Peregrin o molestus non eris. cf.
Job 31, 29 : Si gavisus sum ad ruinam ejus, qui me oderat, et

exsultavi, quod invenisset eum malum Die Idee der
Feindesliebe, welche sich hier fiir konkrete Fälle ausspricht,
findet sich Proy. 20, 22; 24, 17. 29; 25, 21. 22: Si esurierit
inimicus tuus, ciba illum; si sitierit, da ei aquam bibere: prunas
enim congregabis super caput ejus et Dominus reddet tibi,
grundsätzlich ausgesprochen.) Allein sie widerstrebt der
verwundeten Natur des menschlichen Willens doch so sehr, dafs
Lao-tses Forderung bald auf theologischen Widerstand stiefs;
denn sie war es gewifs, welche Anlafs zu der Frage eines Jüngers

an Confutse gab: ,Jemand sprach: Mit Wohlthun vergilt
Feindschaft! Wie ist das? — Der Meister sprach: Womit
vergälte man dann Wohlthun? Mit Recht vergilt Feindschaft! Mit
Wohlthun vergilt Wohlthun!' Lünjü 14, 36 und Li-ki 32, 11,

wo aufserdem die furchtsame Besorgnis vor dem Feinde als Motiv
des ihm zugewandten Wohlthuns vermutet wird. Da diese Antithese

die Thesis voraussetzt und wohl kaum ein anderer als

Lao-tse die Feindesliebe gelehrt haben dürfte, halten wir die
Übersetzung Plänckners für unrichtig: ,Aber er beschwichtigt

besiegt, dieser ist doch der Siegreichste.' — 133. 134. 184: ,Nachsicht
trefflichste Busse, und Geduld höchstes Nirwana ist, dieses der Buddha
Vorschrift ist.' 223: ,Durch Sanftmut man besieg' den Zorn, durch gute
(That) die böse; Den Geizigen durch Freigebigkeit, den Lügner durch
wahrhaft'ge Kede.' 231—233: Zorn im Thun, Beden und Sinnen soll
unterdrückt werden. 406: ,Wer Feindlichem nicht feindlich ist, mild gegen
Angreifende, ohne Gier unter Gierigen — einen solchen nenn' ich Brâhmana.' —
Behauptete man zur Erklärung dieser erhabenen sittlichen Forderungen
nachchristliche Interpolationen, so wäre dies gewaltsam bzw. unmöglich; mehrfache

Beeinflussungen durch biblische Sittenlehren vorauszusetzen, möchte
gekünstelt erscheinen: entweder hat also die menschliche Seele durch die
Erbsünde keine solche Verdunklung und Schwächung erfahren, dafs sie
aufser Stande war, die Pflichtmäfsigkeit der innerlichen Überwindung von
Hafs und Feindschaft theoretisch und praktisch anzuerkennen, oder ihre
Denk- und Willenskraft ist von der allen gewährten Geistesgnade bis zu
dieser Höhe sittlicher Selbstverleugnung innerlich gehohen worden.

31*



438 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

die Klagen und Bekümmernisse der Mensehen dadurch, dafs er
ihre Herzen zur Tugend lenkt durch seine Tugend. Er
vollbringt das Schwerste dadurch, dafs er die Menschheit bessert/ c. 63.

Die Beweggründe, mit welchen L. zur Übung einer so

erhabenen und widerstrebenden Tugend anspornt, sind folgende drei :

a) Das Vorbild Tabs. Die Weisheit ist Gleichförmigkeit mit
Gott; ist der Wille ihm gleichförmig, so darf er nicht sein eigen
Selbst, nicht einmal sein eigenes Verdienst zum Motiv seiner
Tugend machen; in kindlicher Einfalt nimmt er an Tugend zu,
ohne dafs ihn der Gedanke an das eigene Ich dabei triebe oder
Tugendstolz befleckte, cf. c. 2. c. 8 : .Der ganz Gute ist wie
Wasser — Wasser ist gut, allen Wesen zu nützen, und streitet
nicht; es bewohnt, was die Menschen verabscheuen —; drum

ist er nahe an Tab. Im Wohnen ist er gut der Erde, im Herzen

gut dem Abgrund, im Gehen gut der Menschenliebe, im Reden

gut der Wahrheit, im Herrschen gut dem Regiment, im Geschäft

gut der Geschicklichkeit, im Bewegen gut der Zeit. Er streitet
nicht, drum wird ihm nicht gegrollt.' c. 31: ,Die schönsten Waffen

sind Unglückswerkzeuge, alle Wesen verabscheuen sie; drum

wer Tab hat, führt sie nicht. Ist der Weise daheim, dann schätzt

er die Linke; braucht er die Waffen, dann schätzt er die Rechte.

Waffen sind Unglückswerkzeuge, nicht des Weisen Werkzeuge.
Kann er nicht umhin und braucht sie, sind ihm Fried' und Ruh'

doch das Höchste. Er siegt, aber ungern. Es gern thun ist
sich freuen, Menschen zu töten. Wer sich freuet Menschen zu

töten, kann seine Absicht am Reich nicht erreichen. — Erfreuliche

Handlungen bevorzugen die Linke, schmerzliche Handlungen

bevorzugen die Rechte. Der Unterfeldherr steht links, der
Oberfeldherr steht rechts; anzuzeigen, er stehe wie bei der Leichenfeier.

Wer viele Menschen getötet, mit Schmerz und Mitleid
bewein' er sie. Wer im Kampfe gesiegt, der stehe wie bei der
Leichenfeier/ c. 31. Die kriegerischen Tugenden gehören einer

niedrigeren Zone der Sittlichkeit an, deren Centrum die eigene
Persönlichkeit ist; jene Tugend, deren Mittelpunkt Tab ist, opfert
das persönliche Recht, um dessentwillen Fürsten und Völker Krieg
führen, c. 41. c. 73: ,Hat man Mut, zu wagen, dann tötet man;



Das Wesen der wahren Weisheit.

hat man Mut, nicht zu wagen, dann läfst man leben. Dies Beides
ist bald nützlich, bald schädlich.

Was dem Himmel ist gehafs,
Wer erkennet, warum das?

Daher der heilige Mensch es für schwer hält. Des Himmels
Weise ist :

Er streitet nicht, und weifs zu überwinden,
Er redet nicht, und weifs Antwort zu finden,
Er ruft nicht, und man kommt von selbst vor ihn,
Langmütig, weifs er doch herbeizuleiten.
Des Himmels Netz fafst weite Weiten,
Klafft offen, — und läfst nichts entfliehn.'

b) Die ruhige Energie des Geistes ist weit stärker als das

heftige Ungestüm des Menschen ohne Selbstverleugnung. ,Das
Schwere ist des Leichten Wurzel; das Ruhige ist des Unruhigen
Herr. Daher der heilige Mensch den ganzen Tag wandelt ohne

zu weichen von ruhigem Ernst. Hat er gleich Prachtpaläste,
gelassen bewohnt er sie und verläfst sie ebenso. Wie aber,

wenn der Myriaden Wagen Gebieter um seinetwillen leicht nimmt
das Reich? Nimmt er's leicht, so verliert er die Vasallen; ist

er unruhig, so verliert er die Herrschaft.' c. 26. — ,Was sich
einziehen will, hatte sich sicherlich ausgedehnt; was schwach

werden will, war sicherlich stark geworden; was fallen will,
war sicherlich aufgestiegen ; was sich entreifsen will, hatte sich

sicherlich mitgeteilt. Das heifst: Verborgenes wird klar. Weich
und Schwach überwindet Hart und Stark. Der Fisch darf die

Wassertiefe nicht verlassen; des Landes scharf Gerät, nicht darf
man es den Menschen zeigen.' c. 36. — ,Der Welt Allernach-
giebigstes überwältigt der Welt Allerhärtestes. Das Nicht-Seiende

durchdringt das Zwischenraumlose. Daraus erkenne ich des NichtThuns

Vorteil. — Des Nicht-Redens Lehre, des Nicht-Thuns

Vorteil, wenige in der Welt erreichen sie.' c. 43. — ,Name oder

Person, was ist näher? Person oder Besitz, was ist mehr?
Erwerben oder verlieren, was ist schlimmer? Daher

Wer zu sehr liebt,
Notwendig grofs drangibt;



440 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Wer viel begehrt,
Notwendig stark verliert.
Wer Genüge kennt,
Wird nicht gesehändt;
Wer still kann stehn,
Wird der Gefahr entgehn;
Kann dabei lange dauern.' (cf. Mat. 16, 25. 26.) c. 44. —

,Ein grofs Land, das sich herunterläfst, ist des Seiches Band,
des Reiches Weib. Das Weib überwindet immerdar mit Ruhe
den Mann; mit Ruhe ist es unterthan. Drum ein grofs Land,
ist es unterthan dem kleinen Lande, dann gewinnt es das kleine
Land; ein klein Land, ist es unterthan dem grofsen Lande, dann

gewinnt es das grofse Land. Drum etliche sind unterthan, um
zu gewinnen, etliche unterthan, um gewonnen zu werden. Ein
grofs Land überschreite nicht den Wunsch, die Menschen zu
verbinden und zu weiden; ein klein Land überschreite nicht den

Wunsch, einzutreten und den Menschen zu dienen. Erreichen
sie beide, jedes was es wünscht, so soll das grofse unterthan
sein.' c. 61. — ,Nichts in der Welt ist weicher und schwächer
denn das Wasser, und nichts, was Hartes und Starkes angreift,

vermag es zu übertreffen; es hat nichts, wodurch es zu ersetzen

wäre. Schwaches überwindet das Starke, Weiches überwindet
das Harte. Keinem in der Welt ist es unbekannt, und keiner

vermag es zu üben. Daher der heilige Mensch sagt :

Tragen des Lands Unreinigkeiten,
Das heifst voran beim Hirseopfer schreiten.

Tragen des Landes Not und Pein,
Das heifst des Reiches König sein. —

Wahre Worte wie umgekehrt.' c. 78.

Die gewaltsamen Kraftausbrüche im Natur- und Geistesleben

können nur kurze Dauer, aber keine Ausdauer haben, letztere
insbesondere nicht, weil sie der Besonnenheit hinsichtlich des

zu unternehmenden Werkes ermangeln. ,Wenig reden ist natur-

gemäfs. Wirbelwind währt keinen Morgen. Platzregen währt
keinen Tag. Wer macht diese? Himmel und Erde. Himmel
und Erde sogar können nicht länger, um wie viel weniger denn



Das Wesen der wahren Weisheit. 441

der Mensch! Drum, vvefs Thun mit Tab einstimmt, wird eins mit
Tab; der Tugendsame wird eins mit der Tugend. Der
Verderbte wird eins mit dem Verderbnis. Wer eins wird mit Tao,
auch Tao freut's, ihn zu bekommen; wer eins wird mit der

Tugend, auch die Tugend freut's, ihn zu bekommen; wer eins

wird mit der Verderbnis, auch die Verderbnis freut's, ihn zu
verderben. Vertraut man nicht genug, erhält man kein
Vertrauen.' c. 23. L. will damit sagen, es liege auch in der Natur
Gottes und der sittlichen Mächte, denjenigen, welche sie in sich

aufnehmen, Bestand und Ausdauer, oder Verwirrung und
Verderbnis zu bringen; was aber der Natur entspricht, das bewirkt
Freude. Andererseits würdigt die Weisheit im Gegensatz zu
der weltlichen Klugheit alle Schwierigkeiten, welche ein Werk
erschweren; indem der Weise sie unbethört durch eigenen Wunsch

würdigt, hat er ihnen von vornherein die Kraft benommen. ,Das

Ruhende wird leicht gehalten, dem noch nicht sich Zeigenden
leicht zuvorgekommen, das Zarte leicht gebrochen, das Feine
leicht zerteilt. Thue das, wenn es noch nicht da ist; walte
dessen, wenn es noch nicht in Aufruhr ist. Ein umfangreicher
Baum entsteht aus haarfeinem Sprofs; ein neunstöckiger Turm
erhebt sich aus einem Häuflein Erde; eine Reise von tausend

Li 1j2o Meile) beginnt mit einem Schritt. — Wer thut, dem mifs-

rät; wer nimmt, der verliert. Daher der heilige Mensch nicht
thut, drum ihm nicht mifsrät, nicht nimmt, drum er nicht
verliert. Das Volk, das ein Geschäft vornimmt, ist immer nahe am

Vollenden, und es mifsrät ihm. Sorgt man fürs Ende wie für
den Anfang, dann mifsrät kein Geschäft. Daher der heilige Mensch

begehrt nicht zu begehren, und nicht hochschätzt Güter schweren

Erwerbes; lernet nicht zu lernen, und zurückhält, wo die meisten
Menschen übertreten; allen Wesen verhilft zu ihrer Freiheit, und
doch nicht wagt zu thun.' c. 64.

c) Die Ruhe verhält sich zur Bewegung, wie das Ziel zur
Entwicklung; also liegt das Ziel der sittlichen Entwicklung in
der Ruhe, nicht in der unruhigen Bewegung des Begehrens,
cf. c. 16. Daher mufs man sieh von der Herrschaft der
Sinnlichkeit befreien; denn von ihr geht die innere Unruhe aus.



442 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

,Ergreifen und vollgiefsen, — besser, das unterbleibt. Betasten
und schärfen, kann nicht lange währen. Füllt Gold und Edel-
gestein eine Halle, vermag es keiner zu hüten. Reich, geehrt
und hochmütig bescheert sieh selbst sein Unglück. Verdienstliches

vollendet, Ruhm erlangt — sich selbst zurückziehen, ist
des Himmels Weg.' c. 9.

,Die fünf Farben machen des Menschen Aug' zu Raub,
Die fünf Töne machen des Menschen Ohren taub,
Die fünf Schmücke machen des Menschen Mund verstört,
Feldjagd und Pferderennen machen des Menschen Herz bethört,
Und Schätze, schwer erreichbar, machen des Menschen Gang

verkehrt.
Deshalb des Heil'gen Thun ist seine Brust,

Nicht Augenlust.
Drum läfst er das und ergreift dies.' c. 12.

,Gnade und Ungnade ist wie ein Fürchten;
Hoheit so grofse Plage wie der Körper.

Was heifst: Gnade und Ungnade ist wie ein Fürchten? Gnade

erniedriget: sie erlangen ist wie ein Fürchten, sie verlieren ist
wie ein Fürchten. Das heifst: Gnade und Ungnade ist wie ein

Fürchten. — Was heifst: Hoheit ist so grofse Plage wie der

Körper? Wir haben deshalb grofse Plagen, weil wir den Körper
haben. Sind wir erst ohne Körper, welche Plage haben wir?
Drum wer an Hoheit dem Körper das Reich gleichachtet, dem

kann man das Reich anheimstellen; wer an Liebe dem Körper
das Reich gleichachtet, dem kann man das Reich anvertrauen.'

c. 13. — ,Hat das Reich Tac>, so behält man Gangrosse zur

Felddüngung; hat das Reich nicht Taö, so leben Kriegsrosse im

Auslande.

Kein gröfsrer Frevel, als Gelüst erlaubt zu nennen;
Kein gröfsres Unheil, als Genügen nicht zu kennen;
Kein gröfsres Laster, als nach Mehrbesitz zu brennen.

Drum, wer sich zu genügen weifs, hat ewig genug.' c. 46.

Die weltliche Klugheit hat ganz entgegengesetzte

Anschauungen, indem sie das Gute durch Erregung der Begierlich-
keit und des Ehrgeizes bei den Beamten wie dem Volke zu ver-



Das Wesen der wahren Weisheit. 443

wirklichen trachtet; das ist nach L.'s Begriff von der wahren
Weisheit ebenso entfernt wie von dem Vorbild der göttlichen
Weltregierung und wie von dem Erfolg; denn die Beispiele der
Herrscher und der Grofsen werden von dem Volke nachgeahmt,
cf. c. 3: ,Nicht hochstellen die Weisen, macht das Volk nicht
hadern. Nicht hochschätzen Güter schweren Erwerbs, macht das

Volk nicht Diebstahl verüben. Nicht ansehen Begehrbares, macht
das Herz nicht unruhig. Daher der heilige Mensch, welcher
regiert, leeret sein Herz, füllet sein Inneres, schwächet seinen

Willen, stärket sein Gebein. Immer macht er das Volk nichts
kennen, nichts begehren; macht er, dafs die, welche kennen,
nicht wagen zu thun. Thut er das Nicht-Thun, dann mangelt's
nicht am Regiment.' — c. 53: „Wenn ich hinreichend erkannt
habe, wandle ich im grofsen Tab; nur bei der Durchführung ist
dies zu fürchten: Der grofse Tab ist sehr gerade, aber das Volk
liebt die Umwege." — Sind die Paläste sehr prächtig: sind die

Felder sehr wüst, die Speicher sehr leer. Bunte Kleider an-
ziehn, scharfe Schwerter umgürten, sich füllen mit Trank und

Speisen, kostbare Kleinodien haben im Überflufs, das heifst mit
Diebstahl prahlen; wahrlich nicht Tab haben.'

Die Hingabe an die Begierden führt bei dem Einzelnen zur
inneren Unruhe, bei der Gesellschaft zum Unfrieden. Denn die

Begierden haben die Einzelgüter zum Gegenstand, welche vielfach

im Gegensatz zu einander stehen, und demzufolge geraten
auch die Begierden und die Begehrenden unter sich in Feindschaft.

Dagegen hat das geistige Wollen das allgemein und an

sich Gute, Tab zu seinem Objekt, und ist infolgedessen über allen

Gegensatz und Zwiespalt des Endlichen und Einzelnen erhaben,
also Prinzip der Ruhe und des Friedens. Diesem Grundcharakter
des sittlichen Wollens und Wirkens entspricht es, dafs es

niemanden widernatürliche Gewalt anthutj^es ist ja auf Tab

gerichtet, das höchste und allgemeinste Gut, welches alle Gegensätze

versöhnt, alle Bedürfnisse erfüllt, alle Naturen vollendet.
So macht es L. verständlich, wie gerade in der leidenschaftslosen

Ruhe, in dem Nicht-thun, der Erfolg und das Geheimnis
des sichersten Erfolges für das Thun liege. So c. 29—31. 43—45.



u± Die Tao-Lehre des Lao-tse.

,Wer da trachten würde das Reich zu nehmen und es zu machen,
wir sehen es ihm nicht gelingen. Das Reich ist ein geistig Gefäfs,

es kann nicht gemacht werden. Der Macher zerstört es, der
Nehmer verliert es. Denn ein Wesen —

Bald geht es vor, bald folgt es nach,
Bald bläst es warm, bald kalt darein,
Bald wird es stark, bald wird es schwach,
Bald steigt es auf, bald stürzt es ein.

Daher der heilige Mensch meidet das Übersteigen, meidet die

Uberhebung, meidet die Gröfse.' c. 29. — ,Wer mit Tab beisteht
dem Menschenherrscher, nicht mit Waffen vergewaltigt er das

Reich. Sein Verfahren liebt auszugleichen. Wo Heerhaufen

lagern, gehn Disteln und Dornen auf. Grofser Kriegszüge Folge
sind sicherlich Notjahre. Der Gute siegt, und damit genug;
er wagt nicht zur Vergewaltigung zu greifen. Er siegt und ist
nicht stolz; siegt und triumphiert nicht; siegt und überhebt sich

nicht; er siegt, und kann's nicht vermeiden; siegt und
vergewaltiget nicht.

Was stark geworden ist, ergreist;
Und das ist, was man Tab-los heilst.
Was Tab-los ist, das endet früh.' c. 30.

Dieselben Erwägungen machen L. zu einem entschiedenen Gegner
der Vielregiererei, des Polizei- und Militärstaates; indem diese

Fortschritt und Gemeinwohl gewissermafsen erzwingen wollen,
reizen sie zum Widerstand und ersticken im Keime die Neigung
des Volkes, selbstthätig die gemeinsamen Ziele zu fördern. ,Mit
Redlichkeit regiert man das Land, mit Arglist braucht man

Waffen, mit Ungeschäftigkeit gewinnt man das Reich. Woher
weifs ich, dafs dem also? Daher: Je mehr Verbote und

Beschränkungen das Reich hat, desto mehr verarmt das Volk;
je mehr scharf Gerät das Volk hat, desto mehr wird das Land

beunruhigt; je mehr Kunstfertigkeit das Volk hat, desto wunderlichere

Dinge kommen auf; je mehr Gesetze und Verordnungen
kundgemacht werden, desto mehr Diebe und Räuber gibt es.

Darum sagt der heilige Mensch : Ich bin ohne Thun, und das

Volk bessert sieb, von selbst: ich liebe Ruhe, und das Volk wird



445

von selbst redlich; ich bin ohne Geschäftigkeit, und das Volk
wird von selbst reich; ich bin ohne Begierden, und das Volk
wird von selbst einfach.' c. 57. — ,Wefs Regierung recht
trübselig, dessen Volk kommt recht empor; wefs Regierung recht
durchspähend, dessen Volk verfällt erst recht. Unglück, — das

Glück beruht auf ihm! Glück, — das Unglück liegt unter ihm!
Wer kennt ihren Ausgang? — 1st jener nicht redlich, so werden
die Redlichen zu Schelmen, die Guten werden zu Heuchlern.
Des Volkes Verblendung, — ihr Tag währt lange! Daher der
heilige Mensch gerecht ist und nicht verletzend, bieder und nicht
beleidigend, ehrlich und nicht willkürlich, leuchtend und nicht
blendend.' c. 58. — ,Regiert man die Menschen und dient dem

Himmel, so gleicht nichts der Sparsamkeit. Nur das Sparen,
das heifst zeitig Vorsorgen. Zeitig Vorsorgen heifst Wohlthaten
reichlich aufhäufen. Häuft man reichlich Wohlthaten, dann ist
nichts unüberwindlich. Ist einem nichts unüberwindlich, so weifs
keiner sein Äufserstes. Weifs keiner sein Äul'serstes, so kann

er das Land haben. Hat er des Landes Mutter, so kann er
lange dauern. Das heifst tiefe Gründung, feste Wurzel; langen
Lebens, dauernden Bestehens Weg.' c. 59. ,üas Volk hungert,
weil seine Obrigkeit zu viel Abgaben verzehrt. Deshalb hungert
es. Das Volk wird schwer regiert, weil seine Obrigkeit zu thun
hat. Deshalb wird es schwer regiert. Das Volk achtet den

Tod gering, weil es Lebensübermafs verlangt. Deshalb achtet

es den Tod gering. Nur wer nichts um des Lebens willen thut,
ist weise gegen den, der das Leben hochschätzt.' c. 75.

Aus all diesen Gründen geht die sittliche Grundforderung
der Weisheit auf Demut und Selbstentäufserung; ihre Bedeutung
findet L. in der Naturordnung versinnbildet, wo alles nach unten

fällt und strömt: so fällt und strömt der Demut alles Gute —
Verdienst und Erfolg zu. Noch eigentümlicher ist das Bäd,
welches er in c. 11 gebraucht, um den Wert der Demut, dieses

Nicht-seins durch Anspruchslosigkeit zu zeigen: alle Dinge seien

brauchbar infolge ihrer inneren oder äufseren Begrenztheit —
durch ihr (relatives) Nichtsein. ,Dreifsig Speichen treffen auf
eine Nabe: gemäfs ihrem Nichtsein ist des Wagens Gebrauch.



446 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Man erweicht Thon, um ein Gefäfs zu machen: gemäfs seinem
Nichtsein ist des Gefafses Gebrauch. Man bricht Thür und
Fenster, um ein Haus zu machen: gemäfs ihrem Nichtsein ist
des Hauses Gebrauch. Drum: das Sein bewirkt den Gewinn,
das Nichtsein bewirkt den Gebrauch.' c. 11. ,Wer sich auf den
Zehen erhebt, steht nicht fest, wer die Beine spreizt, schreitet
nicht fort. Wer sich ansiehet, leuchtet nicht; wer sich recht
ist, zeichnet sich nicht aus; wer sich rühmt, hat kein
Verdienst; wer sich erhebt, ragt nicht hervor. Er vor Tab —
heifst Abhub vom Essen, unanständig Gebaren. Jeder
verabscheuet es. Drum wer Tab hat, hält es nicht so.' c. 24.

Es gibt nur eine Tugend, nämlich die religiöse Sittlichkeit,
die Weisheit in Gott. Die einzelnen und verschiedenen Tugenden

sind nicht die wahre Tugend, sondern nur ihre äufsere

Bekundung. Was die Tugenden allein zur Tugend macht, ist die

demütige Hingabe an Tab; Tab und demütige Einfalt des Geistes

sind der Geist, der alle Tugenden innerlich zu einer Tugend
einigt. Wird die Tugend von diesem religiösen Grunde
losgelöst, so sinkt sie stufenweis herab, zunächst zum Prinzip der
Humanität (z. B. der Loge); da jedoch nur mit selbstloser
Opferwilligkeit und Hingabe des eigenen Interesses eine ernstliche

Förderung der Humanität zu erreichen ist, also unter
Voraussetzung religiöser Opferwilligkeit, so sinkt die religionslose
Humanitätsmoral bald zur Gerechtigkeits- oder Rechtschaffenheits-

moral, und noch weiter zur Wahrung äufserer Gesetzlichkeit und

des Anstandes herab bei innerlich ungehemmter und heimlich

wirkender Selbstsucht. Doch immerhin fordert die Beobachtung
der äufseren Form oder die Moral der Bildung noch eine gewisse

Selbstbeherrschung; daher nennt sie L. die Blüte Tabs, dessen

äufserliche Erscheinung; allein, wenn blofs Erscheinung, ohne

sittliche Würde und Kraft, — eine Blüte ohne Frucht. Schlimmer
ist jedoch die Gefahr, dafs die äufsere Bildung die innerlich
keimende Schlechtigkeit anständig verhülle und so das Erstarken
des Bösen erleichtere, ähnlich wie äufserliche Wissensbildung der

inneren Hohlheit zum Deckmantel dient. ,Hohe Tugend keine

Tugend, daher ist sie Tugend ; niedere Tugend unfehlbar Tugend,



Das Wesen der wahren Weisheit. 447

daher ist sie nicht Tugend. Hohe Tugend ist ohne Thun, und

es ist ihr nicht ums Thun; niedere Tugend thut, und es ist ihr
ums Thun. Hohe Gerechtigkeit thut, und es ist ihr ums Thun.
Hohe Menschenliebe thut, und es ist ihr nicht ums Thun. Hohe

Anständigkeit thut, und entspricht ihr keiner, dann streckt sie
den Arm aus und erzwingt es. Darum : verliert man Tab,
hernach hat man Tugend; verliert man die Tugend, hernach hat
man Menschenliebe; verliert man die Menschenliebe, hernach hat
man Gerechtigkeit; verliert man die Gerechtigkeit, hernach hat
man Anständigkeit. Diese Anständigkeit ist der Treu' und
Redlichkeit Aufsenseite und der Unbotmäfsigkeit Beginn. Das äufser-
liche Wissen ist Tabs Blüte und der Unwissenheit Anfang. Daher
ein grofser Mann bleibt bei seinem Inhalt und weilt nicht bei
seiner Aufsenseite; bleibt bei seiner Frucht und weilt nicht bei
seiner Blüte. Drum lässet er jenes und ergreift dieses.' c. 38.

Gedrungener und vollständiger hat wohl kein Autor den ordo vir-
tutis et virtutum dargestellt. — Wie notwendig die Einheit sei,

um ihren Begriff wahr zu machen, zeigt L. im folgenden Kapitel
in kosmologischer Betrachtung:

,Was einstmals Einheit bekommen:
Himmel kriegte Einheit, damit Glast,
Erde Einheit, damit Ruh' und Rast,
(Deister Einheit, damit den Verstand,
Bäche Einheit, damit vollen Rand,
Alle Wesen Einheit, damit Leben,
Fürst und König Einheit, um der Welt das rechte

Mafs zu geben.
Das bewirkt die Einheit :

Gäbe nichts dem Himmel Glast,
Würd' er, traun, zerschellen;

Gäbe nichts der Erde Rast,
Würde sie zerspellen;

Gäb' den Geistern nichts Verstand,
Wiirden sie zerfliegen ;

Füllte nichts der Bäche Rand,
Würden sie versiegen;



448 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Gäbe nichts den Wesen Leben,
Würden sie zerwallen;

Hätten Fürst und König nicht, um hoch und edel

Mafs zu geben,
Traun, sie würden fallen.

Darum macht das Edle das Geringe zu seiner Wurzel, das Hohe
macht das Niedrige zu seiner Grundlage. Daher Fürsten und

Könige sich nennen Yerwaisete, Wenigkeiten, Unwürdige. Machen
sie denn das Geringe zu ihrer Wurzel, oder nicht? Drum,
fertige Wagenstücke sind keine Wagen. Wer nicht will hoch

geschätzt werden wie ein Nephrit, wird gering geschätzt wie
ein Stein.' c. 39. Der zweite Teil des Kapitels baut hierauf
weiter, indem das innere Einheitsprinzip eben dasjenige ist, was
allen Dingen ihr Wesen, ihre Wahrheit und ihr Leben gibt:
für die Tugend ist es die Demut und Selbstentäufserung nach

dem Vorbilde Tabs (cf. c. 40), dem allein die Würde des

absoluten Zweckes gebührt. — Hieraus werden Kapitel, wie 18 u. 19,

verständlich. ,Wird der grofse Tab verlassen, gibt's Menschenliebe

und Gerechtigkeit. Kommt kluge Gewandtheit auf, gibt's
grofse Heuchelei. Sind die sechs Blutsfreunde uneinig, gibt's
Kindespflicht und Vaterliebe. Ist die Landesherrschaft in Verfall

und Zerrüttung, gibt's getreue Diener.' c. 18. ,Lasset fahren
die Weisheit, gebet auf die Klugheit: des Volkes Wohlfahrt
wird sich verhundertfachen. Lasset fahren die Menschenliebe,

gebet auf die Gerechtigkeit: das Volk wird zurückkehren zu

Kindespflicht und Vaterliebe. Lasset fahren die Geschicktheit,

gebet auf den Gewinn: Diebe und Räuber wird es nicht geben.
Diese drei anlangend —

Nimmt man den Schein nicht als genügend an,
Drum soll man haben, dran man halten kann;
Man zeige Lauterkeit, zieh' Einfalt an,
Sein Eignes mindre, wenig wünsche man.' c. 19.

Da L. das Paradoxe seiner von der Tiefe des innersten Wesens

der Dinge aus entwickelten Lehren und den Gegensatz zwischen

der landläufigen Weltklugheit und seiner Gottesweisheit fühlt,
so folgt in c. 20 eine aus wehmütiger Klage und bitterer Ironie



Das Wesen der wahren Weisheit. 449

gewobene Reflexion über die Erfolglosigkeit seines persönlichen
Wirkens als Reformator. ,Wer das Lernen fahren läfst, hat
keinen Kummer. „Oh ja" und „Ja, ja", wie wenig unterscheiden
sie sich! Out und Bös, wie sehr unterscheiden sie sich! Was
die Menschen fürchten, kann man nicht nicht-fürchten. Die
Verfinsterung, o dafs sie noch nicht aufhört! Die Menschen strahlen

vor Lust, wie wer einen Stier opfert, wie wer im Frühling
eine Anhöhe ersteigt: — ich allein liege still, noch ohne
Anzeichen davon, wie ein Kindlein, das noch nicht lächelt; ich
schwanke umher, wie wer nicht hat, wohin er sich wendet. Die
Menschen alle haben Überflufs: — ich allein bin wie ausgeleert;
oh ich habe eines Stumpfsinnigen Herz! ich bin so verwirrt!
Die gewöhnlichen Menschen sind sehr erleuchtet: — ich allein bin
wie verfinstert. Die gewöhnlichen Menschen sind sehr lauter: —
ich allein bin ganz trübe, vergessen wie das Meer, fortgetrieben,
wie wer nicht hat, wo er anhält. Die Menschen alle sind zu
gebrauchen: — ich allein bin tölpisch gleich einem Bauern. Ich
allein bin anders als die Menschen, aber ich ehre die nährende
Mutter (sc. den Schöpfer).' c. 20.

Die Welt findet an Taö und seiner Weisheit wenig Oe-
schmack, wie c. 35 und 70 schildern. Wie der Weise wegen
seiner Demut vor ihren Augen erscheint, zeigt c. 41 : ,Hören
Hochgebildete von Tab, werden sie eifrig und wandeln in ihm.
Hören Mittelgebildete von Tab, bald behalten sie ihn, bald
verlieren sie ihn. Hören Niedriggebildete von Tab, verlachen sie
ihn höchlich. Lachten sie nicht, so genügte es nicht, um für
Tab zu gelten. Denn aufrichtige Worte sind es:

Wer licht in Tab, ist wie voll Nacht,
Wer weit in Tab, wie rückgebracht,
Wer hehr in Tab, wie ungeschlacht,
Wer hoch an Tugend, wie ein Thal,
Wer grofs an Reinheit, wie voll Mal',
Wer reich an Tugend, wie am Nöt'gen kahl,
Wer fest an Tugend, wie in Schwanken,
Wer echt an Glauben, wie in Wanken, —



450 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Ein grofs Quadrat ohn' Winkelflanken,
Ein grofs Gefäfs, unfertig alt,
Ein grofser Klang, der schwach erschallt,
Ein grofses Bildnis ohn' Gestalt.
Tao ist verborgen, namenlos,
Doch Tab nur im Verleih'n und im Sollenden grofs.' c. 41.

Gerade deshalb, weil seine Worte von Gott stammen, und
die Pflichten, welche er der Menschheit vorhält, von Gott geboten
sind, findet L. kein williges Gehör. ,Meine Worte sind sehr
leicht zu verstehen, sehr leicht zu befolgen, — keiner in der Welt
vermag sie zu verstehen, keiner vermag sie zu befolgen. Die
Worte haben einen Urheber, die Werke haben einen Gebieter;
dieser nur wird nicht verstanden, deshalb werde ich nicht
verstanden. Die mich verstehen sind wenige; demgemäfs werd' ich
geschätzt. Daher der heilige Mensch sich kleidet in Wolle und

birgt die Juwelen.' c. 70. Erinnern diese Vorwürfe nicht an die
ähnlichen Christi und der Propheten Derselbe Gedanke durchdringt

den Epilog des Buches: ,Wahre Worte sind nicht
angenehm; angenehme Worte nicht wahr. Wer gut ist, rede-
künstelt nicht; wer redekünstelt, ist nicht gut. Wer erkennt,
ist kein Vielwisser; wer Vielwisser ist, erkennt nicht. Der heilige
Mensch sammelt nicht an: je mehr er für die Menschen

verwendet, desto mehr hat er; je mehr er den Menschen gegeben,
desto reicher ist er. Des Himmels Weise ist, wohlthun und
nicht beschädigen; des heiligen Menschen Weise, thun und nicht
streiten.' c. 81.

Bereits hat uns L. in den letzteren Worten an die weitere

Erage erinnert, welches der rechte Weg zur Gottesweisheit sei?

Ohne jede Verhüllung des Gegensatzes, der ihn von der
weltlichen Bildung auch hierin trennt, erklärt der Altmeister, die

Vermehrung des äufseren Wissens und der äufseren Geschäftigkeit

führe nicht zur Weisheit hin, sondern von ihr ab; nur durch

Verinnerlichung, durch Vertiefung des Denkens und Reinigung
des Willens gelange man zu ihr. Er schildert diesen Weg
positiv an den Guten der Urzeit: ,Die Guten des Altertums, die

da Meister worden sind, waren fein, geistig und tief eindringend.



Das Wesen der wahren Weisheit. 451

Verborgen, konnten sie nicht erkannt werden. Weil sie nicht
erkannt werden können, so mühe ich mich sie kenntlich zu
machen. — Behutsam waren sie, wie wer im Winter einen Flufs
überschreitet; vorsichtig, wie wer alle Nachbarn fürchtet; zurückhaltend

wie ein Gast; zergehend wie Eis, das schmelzen will;
einfach, wie Rohholz; leer, wie ein Thal; undurchsichtig wie

getrübtes Wasser. — Wer kann das Trübe, indem er es stillt,
allmählich klären? Wer kann die Ruhe, indem er sie verlängert,

allmählich beleben? Wer jenen Tab festhält, wünscht nicht
gefüllt zu sein; ist er nur nicht gefüllt, so kann er mangelhaft
sein und modern unvollendet.' c. 15. ,Bei den grofsen Königen
wufsten die Unterthanen, sie hätten sie. Deren Nachfolger liebten
und lobten sie. Deren Nachfolger fürchteten sie. Deren

Nachfolger verachteten sie. Vertraut man nicht genug, erhält man
kein Vertrauen. Wie vorsichtig ihre kostbaren Worte!
Verdienstliches ward vollbracht, Unternehmungen gelangen, und alle
hundert Geschlechter sagten: wir sind frei.' e. 17. Es gibt eine

Gelehrsamkeit, welche zur Zerstreuung und Minderung der
Erkenntnis führt, und andererseits eine weise Einfalt: ,Nicht
ausgehend zur Thür, kennt man die Welt; nicht ausblickend durchs

Fenster, sieht man des Himmels Weg. Je weiter man ausgeht,
desto weniger kennt man. Weshalb der heilige Mensch —

Nicht hingeht, und kennt,
Nicht sieht, und benennt,
Nicht thut, und vollendt.' c. 47.

,Wer thut im Lernen, nimmt täglich zu (äufserlich) ; wer tbut
in Tab, nimmt täglich ab (aber innerlich zu), nimmt ab und
immer weiter ab, um anzulangen am Nicht-thun.' c. 48. c. 56.

c. 71. c. 81. — Es ist keine Förderung der Tugend und Wohlfahrt

des Volkes, wenn man einseitig und übermäfsig das

Vielwissen fördert und zu materiellem Kulturstreben anregt:
nützlicher für wahre Bildung und wahres Glück ist Einfachheit des

Unterrichts und Zufriedenheit mit wenigem, cf. c. 3. — ,Die vor
alters rechte Thäter Tabs waren, klärten damit das Volk nicht

auf; sie wollten es damit einfach erhalten. Das Volk ist schwer

regieren, wenn es allzuklug ist. Durch die Klugheit das Land
J.ahrbuch für Philosophie etc. I. 32



452 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

regieren, ist des Landes Verderben; nicht durch die Klugheit
das Land regieren, ist des Landes Segen. Wer dies Leides

weifs, ist auch ein Musterbild. Immerdar sich bewufst sein des

Musterbildes, das heifst tiefe Tugend. Tiefe Tugend ist
abgründig, ist unerreichbar, ist mit den Wesen in Widerspruch;
dann aber kommt sie zu grofser Kachfolge.' c. 65. 72. In c. 80

gibt uns L. einen Blick in die Schul- und Lesewut seiner Zeit
wie in die patriarchalische Vorzeit, welche nur die Knotenschrift
und daher keine Vielleserei kannte, und zugleich das idyllische
Bild seines friedlichen Idealstaates; ,Eines kleinen Landes weniges
Volk — mache, dal's es das Rüstzeug von zehn Aldermännern
habe, und nicht gebrauche; mache, dafs das Volk ungern sterbe,
und doch nicht in die Ferne auswandere; obgleich es Schiffe

und Wagen hat, sie nicht zu besteigen habe; obgleich es Panzer

und Waffen hat, sie nicht anzulegen habe; mache, dafs das Volk
wiederum Schnüre knote, und sie gebrauche: — so ist ihm siifs
seine Speise, schön seine Kleidung, behaglich seine Wohnung,
lieb seine Sitte. Das Kachbarland ist gegenüber zu sehen, der
Hühner und Hunde Stimmen sind gegenüber zu hören, und das

Volk erreicht Alterund Tod, ohne hinübergekommen zu sein.' c. 80.

Plänckner fafst die beiden Kapitel 65 und 80 geradezu entgegengesetzt

auf und läfst L. mit bitterem Sarkasmus die politische
Tendenz zurückweisen, welche die Volksverdummung bzw. die

Verhinderung des Fortschrittes als die Bedingung einer geordneten
Staatsverwaltung und glücklicher sozialer Verhältnisse empfiehlt
und sich hierfür auf das Vorbild der Alten beruft. Allein seine

Auslegung wird dem Altmeister nicht gerecht. Denn das Ziel
des Lao-tse, die Erhebung der Volksmassen wie der Fürsten zu
idealer Seelengröfse, insbesondere gegenüber den sog. irdischen
Gütern — Genufs, Besitz, Macht oder Ehre — kann unmöglich
durch die Mittel der Volksaufklärung und des Fortschrittes
erreicht werden : beide sind in erster Linie auf die Mehrung
des empirischen und technischen Wissens und Könnens gerichtet
und fördern naturgemäfs die realistische und materialistische
Lebensrichtung. Der Grund liegt nicht in der Sache selbst,
sondern in der gröfseren Keigung des Menschen, sein Wesen



Der heilige Mensch, das persönliche Ideal der Weisheit. 453

und Wirken nach aufsen zu zerstreuen, als für die eigene innere

Durchbildung zu sammeln ; sodann in der Beschränktheit der
menschlichen Anlage, welche es schwer macht, den äufseren
Fortschritt so zu pflegen, dafs der innere Fortschritt nicht blofs nicht
aufgehalten wird, sondern gleichen Schritt hält Es ist eben

Thatsache, dafs die allgemeine Schulbildung im Lesen die Viel-
leserei befördert; diese aber wendet sich durchschnittlich nicht
der belehrenden, sondern der unterhaltenden Litteratur zu; und
selbst die gelehrte Lesewut erdrückt das eigene Denken, nicht
allein beim Volke, dessen selbständige Geistesreflexion zur
Spruchweisheit führt, sondern auch bei den Gebildeten und Gelehrten.

Folgt hieraus die Rückkehr zur alten Einfachheit? Mit
nichten! denn die Fortschritte des äufseren Lebens sind
unaufhaltsam und bringen nur Schaden, wenn um ihretwillen die
idealen Lebensaufgaben geringgeschätzt und vernachlässigt werden;

sie stellen also die Aufgabe, die innere Denk- und Willenskraft

in gleichem Mafse zu pflegen, damit sie das vermehrte
Material verarbeite und in den Dienst der unvergänglichen Güter
stelle.

Auch historisch läfst sich Plänckners Auslegung nicht
rechtfertigen. Die alten Kaiser, welche als die allbekannten Musterbilder

eines echten Regenten erwähnt werden, huldigten nicht
dem Prinzip der Volksverdummung, sondern der Volksbildung
und des materiellen Fortschrittes; Yao, Schün und Yü sind
nach dem Schuking und Meng tse III u. IV die Förderer der
Technik wie der Bildung gewesen. Wie hätte man sich also

in dem Sinne der Pläncknerschen Übersetzung auf ihre Prinzipien
zu gunsten der Reaktion berufen können? Wie hätte Lao-tse,
den man ja traditionell in China als Mystiker und Verächter
weltlichen Fortschrittes charakterisierte, gegen seine Zeit den

Vorwurf mystischer Tendenzen erheben können?

§ 5. Der heilige 3Ienscli, das persönliche Ideal der Weisheit.
Lao-tse schildert die Weisheit nicht nur durch die abstrakte

Entwicklung und Gegenüberstellung der sittlichen Gleichförmigkeit

mit Tab und der Klugheit dieser Welt, sondern mit einer
32*



454 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

deutlichen Vorliebe an dem heiligen Menschen, dessen Bild ihm

ans dem besseren Altertum wie eine schöne Erinnerung erscheint,
den er aber auch fur die Zukunft erhofft, als den erfolgreichen
Lehrmeister der Weisheit für die ganze Welt. Oft versteht L.
unter dem heiligen Menschen jeden, der eine gewisse Stufe

der grundsätzlichen Verinnerlichung und Seelenruhe erklommen

hat; an anderen Stellen läfst er merken, dafs seine Schilderung
von dem Verfahren und Schicksal des heiligen Menschen ihre
Züge von seinem eigenen Charakter- und Lebensbild entnimmt;
so c. 49. 57. 67. 70. Diese menschliche Vollkommenheit kann
und soll natürlich, wie sie im Altertum edle Vertreter fand,
auch fürderhin das Ziel aller Gottesfreunde sein; allein in einem

gewissen Sinne denkt sich L. den heiligen Menschen als Einen,
der mit Vorzug diesen Namen verdient, und dasjenige, wornach
die heiligen Menschen im gewöhnlichen Sinne oft vergeblich
strebten, unfehlbar und allenthalben verwirklicht. Dadurch gibt
L. auch den bestimmtesten Unterschied zwischen einem Weisen,
wie er selbst war, und dem Weisen an: ihm wie manchen andern
blieb der Erfolg auch in kleinem Kreise versagt, jenem gelingt
es. c. 67. 70. Die Gründe des unfehlbaren Erfolges liegen in
der Vollkommenheit des heiligen Menschen, welche absolut ist.

Vor allem ist es seine äufserste Demut und Milde, seine

vollkommene Selbstentäufserung, was seinem Vorbild, seinem

Wort und Werk den unbeschränktesten Erfolg sichert. ,Wenn

krumm, so werd' es vollkommen; wenn ungleich, so werd' es

gerade; wenn vertieft, so werd' es ausgefüllt; wenn zerrissen,

so werd' es neu; wenn wenig, so werd' erreicht; wenn viel, so

werde verfehlt. — Daher der heilige Mensch umfafst das Eine,
und wird der Welt Vorbild. — Nicht sich siehet er an, drum
leuchtet er; nicht sich ist er recht, drum zeichnet er sich aus>

nicht sich rühmet er, drum hat er Verdienst; nicht sich erhebt

er, drum ragt er hervor. — Weil er nicht streitet, drum kann
keiner in der Welt mit ihm streiten. — Was die Alten sagten:
Wenn krumm, so werd' es vollkommen, sind es denn leere
Worte? Ein wahrhaft Vollkommener, — und man kehrt dahin
zurück.' c. 22. Die letzten Sätze machen es sehr wahrscheinlich,



Dor heilige Mensch, das persönliche Ideal der Weisheit. 455

dafs die Erwartung L.'s eine positive war, vielleicht gestützt auf
überlieferte Messiashoffnungen, welche sich an die verklärte
Gestalt des Königs Wen-wang anlehnten, wie manche Elogien des

Schiking bestätigen. Von rationalisierenden Theologen, wie
Meng-tse, wurde diese Erwartung polemisch zurückgewiesen.
Meng-tse sagte: ,Die Gesamtheit der Leute erwartet einen König
Wen, um dann eine aufweckende Anregung zu empfangen; Weise,
welche sich von der Menge unterscheiden, wecken sich selber
auf, ohne gerade auf einen König Wen zu warten.' Meng-tse VII.
p. 1. c. 10. Natürliche und kindliche Einfalt ohne Hochmut,
Selbstsucht und Tendenz ist dem heiligen Menschen eigen und

gibt seinem anspruchslosen Wirken universale Bedeutung: so dafs
sich die Bedürftigen der ganzen Menschheit in seinem Herzen,
wie die Bäche in dem Strombett vereinigen. ,Wer seine Mann-
heit kennt Kraft besitzt), an seiner Weibheit hält und
trotzdem sanftmütig bleibt, fortiter in re, suaviter in modo), Der
ist das Strombett die Zuflucht) aller Welt: Die stäte Tugend
nicht entfallt, Und wieder kehrt er ein zur ersten Kindheit (d. i.

zum inneren und äufseren Frieden dieser Erstlingszeit des Lebens).
Wer seine Helle kennt, sich in sein Dunkel hüllt, Ist aller Welt
ein Musterbild. Ist er der Welt ein Musterbild: Die stäte Tugend
bleibt sein Schild (wörtlich: seine beharrliche Tugend verfehlt

[ihr Ziel] nicht): Und wieder kehrt er ein ins Unbefangene
(sc. jenes Zustandes, in welchem man nicht ängstlich und mühsam

nach Zielen strebt, sondern ohne schwierige Berechnung und

Mittel sich des erfüllten Zweckes unbefangen freut). Wer seine

Hoheit kennt, und hält Demütigung, Ist aller Welt Thalniederung
Zuflucht und Sammelplatz). Ist er der Welt Thalniederung,

dann stäter Tugend ist genung, Und wieder kehrt er ein zur
ersten Einfalt. Die Einfalt (oder Das ßohholz) wird zerstört
und dann wird man brauchbar. Wendet der heilige Mensch sie

an, dann wird er der Beamten Oberster; denn er regiert grofs-

artig (nach grofsen Gesichtspunkten im Gegensatz zu kleinlicher
Engherzigkeit) und verletzt nicht.' c. 28.

Die Charakterzüge des isaianischen Gottesknechtes nach Jes.

11 u. 50, 4 sq. zeichnet c. 56: ,Der Wissende redet nicht; der



456 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Redende weifs nicht. Seine Ausgänge schliefst er, Macht zu
seine Pforten; Er bricht seine Schärfe, Macht milde sein Glänzen,

Wird eins seinem Staube (mit dem Geringsten seiner Brüder,
cf. ps. 109). — Das heifst tiefes Einswerden. (Die so innige
und segensreiche Einigung des heiligen Menschen mit dem
Geschlechte der von ihm Bekehrten ist nur möglich durch die

Einigung mit Tab.) Darum (weil mit Taö vereinigt) ist er (der
hl. Mensch) unzugänglich für Anfreundung, unzugänglich für
Entfremdung, unzugänglich für Vorteil, unzugänglich für Schaden,

unzugänglich für Ehre, unzugänglich für Schmach. Darum wird
er von der ganzen Welt geehrt.' — Der Charakterzug von Jes.

50, 4 und 53 wird mit einer Analogie zu Mat. 5, 39 sq. : Ego
autem dico vobis: Eon resistere malo, sed si quis te percusserit
in dexteram maxillam tuam, praebe illi et alteram; et ei qui
vult tecum judicio contendere, et tunicam tuam tollere, dimitte
ei et pallium, als übermenschliche Selbstverleugnung gezeichnet
c. 79: ,Versöhnt man grossen Groll, so bleibt (bei dem

Versöhnten) sicherlich Groll übrig. Wie kann man (sc. auch dies)

gut machen? Daher der heilige Mensch übernimmt den linken

Vertrag (in alter Zeit wurde auf die linke Seite die übernommene

Verpflichtung, auf die rechte die erlangte Berechtigung
geschrieben), und nicht eintreibt vom andern. Wer Tugend hat,

besorgt den Vertrag; wer keine Tugend hat, besorgt das

Auszehnten. Des Himmels Taö hat keine Günstlinge; immerdar gibt er
dem guten Menschen.' Die Unzugänglichkeit für persönliche Gunst

und Ungunst, die Erhabenheit über die Kleinlichkeit und

Vorurteile, welche auch die besten menschlichen Herrscher nicht
erreichen, eignet ihm, dem idealen König und Ebenbild Tabs,

wie uns sowohl Jesaia 11 u. 12, als Lao-tse c. 5. 28. 56—58. 79

sein Charakterbild zeichnen. ,Himmel und Erde haben keine

Menschenliebe; sie nehmen alle Wesen für einen Heu-Hund. Der
heilige Mensch hat keine Menschenliebe; er nimmt das Volk für
einen Heu-Hund. Was zwischen Himmel und Erde, wie gleicht
es dem Blasbalg! Er ist leer und doch unerschöpflich, er regt
sich, und umsomehr geht heraus. Viel Worte meist in Nichts

verrinnen; Und besser, man bewahrt es innen.' c. 5



Der heilige Mensch, das persönliche Ideal der Weisheit. 457

Da der heilige Mensch Meister der Herzenskunde und der

Bekehrung ist, so neigt er sich in Milde und Geduld zu den

Sündern herab.

,Ein guter Wandrer läfst nicht Fufsspurmäler,
Ein guter Sprecher macht nicht Redefehler,
Ein guter Rechner braucht nicht Rechenmarkenzähler,
Ein guter Schliel'ser braucht nicht Schlofs noch Riegel,

und dennoch ist nicht auf'zulüpfen,
Ein guter Binder schlinget keine Knoten,

und dennoch ist nicht loszuknüpfen.
Darum der heilige Mensch ist immer ein guter Helfer der
Menschen, drum verläfst er keinen Menschen; immer ein guter Helfer
der Geschöpfe, drum verläfst er kein Geschöpf. Das heifst
herrlich leuchten. Drum ist der gute Mensch des nichtguten
Menschen Erzieher; der nichtgute Mensch des guten Menschen

Schatz. Sicht ehren seinen Erzieher, nicht lieben seinen Schatz,

ist bei aller Klugheit grofse Verblendung. — Das heifst bedeutsam

und geistig.' c. 27. Er kennt keine pharisäische Härte gegen
die Sünder; alle sind seine Kinder. ,Der heilige Mensch hat
kein beharrliches (d. i. hartes, unbeugsames, tugendstolzes) Herz;
aus der hundert Geschlechter Herzen macht er sein Herz. Den

Guten behandle ich gut, den Nichtguten behandle ich auch gut.
Tugend ist Güte. Den Aufrichtigen behandle ich aufrichtig, den

Nichtaufrichtigen behandle ich auch aufrichtig. Tugend ist
Aufrichtigkeit. Der heilige Mensch ist in der Welt voller Furcht,
dafs er durch die Welt sein Herz verunreinige. Die hundert
Geschlechter alle richten auf ihn Ohr und Auge. Dem heiligen
Menschen sind sie alle Kinder.' c. 49.

Er erfüllt daher die Idee des chinesischen Königtums, welches
die irdische Vorsehung sein und in hohepriesterlicher Stellvertretung

die Schuld des gesamten Volkes vor dem Höchsten auf
sich nehmen und abtragen soll, in ausgezeichneter Vollkommenheit.

,Daher der heilige Mensch sagt: Tragen des Landes Un-

reinigkeiten, Das heifst voran beim Hirseopfer schreiten; (nämlich
das Amt eines Hohepriesters erfüllen, als welcher der Kaiser
das Opfer der Erde ,Sche' am Feste der Sonnenwende dem



458 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Himmelsherrn darzubringen hatte.) Tragen des Landes Not und
Pein, Das heifst des Landes König sein.' c. 78. Die isaianische
Charakteristik dieser Verse wird noch weniger zweifelhaft, wenn
wir sie mit Plänckner also übersetzen : ,Darum sagt auch der
Weise: Er trägt (duldet, nimmt auf sich, kleidet sich in) des

Reiches Staub, — dieser heifst aller Geisterscharen Herr. Er
trägt des Reiches Elend, dieser heifst der Welt König. — Die
Worte, wie paradox sie auch klingen mögen, enthalten dennoch
eine tiefe Wahrheit.' c. 78.

Der Erfolg seines Wirkens ist sicher, cf. c. 56. 66, und
der Segen seiner Herrschaft allgemein, nämlich die allgemeine
Verbreitung der Weisheit und Begierdelosigkeit, und damit des

Friedens und des Glückes. Indem er die Harmonie im Herzen
und der Gesinnung herstellt, schafft er Frieden unter den

Menschen, aber auch Einklang zwischen der Natur und den Menschen,
oder vielmehr der in der Natur waltenden Vorsehung und den

Bedürfnissen der in sich geordneten Menschheit. ,Wer dem

Geist die Seele unterordnet (oder nach Julien: L'âme spirituelle
doit Commander à l'âme sensitive. Si l'homme conserve l'unité,
elles pourront rester indissolubles.) und Einheit umfängt, kann

ungeteilt sein. Bezwingt er das Seelische bis zur Nachgiebigkeit,

kann er wie ein Kindlein sein. Reinigt und öffnet er den

tiefen Blick, kann er ohne Schwachheit sein. Liebt er das Volk
und regiert er das Land, kann er ohne Thun sein. Die Himmelspforten

öffnen sich oder schliefsen sich, er kann (sorglos wie) das

Yogelweibchen sein. Lichthell alles durchdringend, kann er
unwissend sein. Er belebt und ernährt, belebt und hat nicht, thut
und gibt nichts drauf, erhält und beherrscht nicht. Das heifst
tiefe Tugend.' c. 10. 46. Seine Wirksamkeit erstreckt sich noch

weiter; denn er stellt auch die Harmonie zwischen der höheren

Geisterwelt und dem Menschengeschlechte her. ,Man regiere ein

grofses Land, wie man kleine Fische kocht (ohne Gewalt und

Heftigkeit). Waltet man mit Tab des Reiches, so geistern seine

Manen nicht. Wenn nicht seine Manen nicht geistern, so

verletzt ihr Geistern die Menschen nicht. Wenn nicht ihr Geistern

die Menschen nicht verletzt, so verletzt doch der heilige Mensch



Die Unsterblichkeit des ewigen Lebens. 459

die Mensehen nicht. Sie beide verletzen miteinander nicht, denn
die Tugend verbindet und eint sie.' e. 60. cf. c. 54. 46. Nach
der Übersetzung Plänckners fällt die Beziehung auf eine eigentliche

Geisterwelt; indes bleibt der Gedanke, dafs mit der
Entfernung der Sünde die eigentliche Ursache des Unglücks
vernichtet wird, dafs demnach die Regierung der Menschheit durch
den vollkommenen Weisen zum Segen und Heil der Welt führen
mufs. ,Sünde (hat) jener, der Menschengeist, nicht der Himmelsgeist.

Jener, der Himmelsgeist, nicht schadet den Menschen.
Der Weise auch nicht schadet den Menschen. Jene beiden
vereinigt miteinander nicht schaden, demnach die himmlische Tugend
sieh vereinigend zusammenströmen. — Nicht so ?'

Höchst einfach sind die Mittel, durch welche der heilige
Mensch die Weisheit und seine Friedensherrschaft allenthalben
verbreitet: es ist sein eigenes Beispiel und dasjenige seiner Diener,
cf. c. 3. 54. 55. Denn wer Tab ganz und gar bei sich selber

einführt, führt ihn damit in der ganzen Welt ein. Im Hintergrunde

steht offenbar der Gedanke, dafs es nur dem Heiligen
schlechthin, nicht den vielen, welche nach Weisheit und Heiligkeit

streben, gelinge, das göttliche Urbild vollkommen in sich
selbst zu verwirklichen.

§ 6. IHe Unsterblichkeit, des ewigen Lebens.

Die Weisheit führt zum ewigen Leben, die weltliche Klugheit

zum Tode. Um das ewige Leben zu gewinnen, mufs man

zum Ursprung des Lebens zurückkehren, ein Weg, welcher
zweierlei Forderungen einschliefst. Das Erste ist, sich von der

Eitelkeit, Vergeblichkeit und dem Ungenügen der menschlichen

Erkenntnis, Strebsamkeit und Thätigkeit zu überzeugen und sich

derselben zu entäufsern. Die eigene Krankheit zu fühlen, ist
schon der Beginn der Genesung; die Schrecken des Todes und

— wenn c. 74 diese Hindeutung enthält — des Gerichtes wirken
den Anfang des wahren Lebens, wie sie das Ende des taolosen
Lebens bedeuten. Wenn man sein eigenes endliches Wesen

zum Mittelpunkt seines Lebens macht, so mufs sich dieses

notwendig erschöpfen; nur durch Überwindung des eigenen Selbst,



460 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

nur dadurch, dafs man nicht für sich lebt, entgeht man dem

Absterben. ,Der Himmel ist dauernd und die Erde bleibend.
Himmel und Erde können deshalb bleibend und dauernd sein,
weil sie nicht sich selbst leben. Drum können sie bleiben und
dauern. Daher der heilige Mensch hintansetzt sein Selbst, und
selbst vorankommt; sich äufsert seines Selbst, und selbst bewahrt
wird. Etwa nicht, weil er nichts eigen hat? Drum kann er
sein Selbst vollenden.' c. 7. 45. ,Wer sich zu genügen weifs,
hat ewig genug.' c. 46. Eine Analogie findet L. darin, dafs

Weich und Zart Lebensgefährten (propria des zum Leben

Erwachenden), Hart und Stark Todesgefährten (propria des

Sterbenden) sind. ,Der Mensch tritt ins Leben weich und schwach;
er stirbt hart und stark. Alle Wesen, Kräuter und bäume treten
ins Leben weich und zart, sie sterben vertrocknet und dürr.
Darum: Hart und Stark ist Todesbegleiter, Weich und Schwach

ist Begleiter des Lebens. Daher ein Kriegsheer, ist es stark
(durch Stolz und Unlenksamkeit), dann siegt es nicht. Ein Baum,
ist er stark, dann ist er geliefert. Stark und Gfrofs bleibt unten,
Weich und Schwach bleibt oben.' c. 76. Der Gedanke L.'s ist
wohl der: Weil das Harte und Starke sich gegen den belebenden

Einflufs von aufsen verschliefst, stirbt es ab, während das

Weiche und Zarte durch seine demütige Empfänglichkeit in seiner
Lebenskraft gefördert wird. So schliefst Selbstsucht und Stolz

die Seele von der Quelle ihres Lebens ab, oder verleitet, sie

nicht dort zu suchen, wo sie unversieglich quillt, bis sie an der

eigenen Armut und Selbstgerechtigkeit stirbt. — ,Ausgehen zum
Leben ist Eingehen zum Sterben. Des Lebens Gesellen sind

dreizehn, des Sterbens Gesellen dreizehn. Lebt der Mensch, so

regt er der tödlichen Stellen (Gründe) auch dreizehn. Warum
das? Wegen seiner Lebenslust Übermafses. Denn wir hören:
Wer das Leben zu erfassen weifs, geht geradezu ohne zu lliehn
vor Hashorn und Tiger; geht in ein Kriegsheer, ohne anzulegen
Panzer und Waffen. Das Nashorn hat nicht, wo es sein Horn
einstofse, der Tiger hat nicht, wo er seine Klauen einschlage,
Wäffen haben nicht, wo sie mit ihrer Schneide eindringen. Warum
das? Weil er keine tödliche Stelle hat.' c. 50. Dafs das phar-



Die Unsterblichkeit des ewigen Lebens. 461

macum immortalitatis, welches L. hier gegen den natürlichen und
gewaltsamen Tod empfiehlt, nichts mit Zaubertränken u. dgl.
gemein hat, wie die Tao-sse meinen, lehrt der Text selbst zur
Genüge. Derjenige erfafst das wahre Leben, der die Nichtigkeit
dieses Lebens und seiner Klugheit durchschaut. ,Erkennen das
Nicht-Erkennen (des gelehrten Vielwissens) ist das Höchste. Nicht
erkennen das Erkennen ist Krankheit. Wen nur die Krankheit
kränkt, der ist dadurch nicht-krank. Der heilige Mensch ist
nicht krank, weil ihn seine Krankheit kränkt. Daher ist er
nicht krank.' c. 71. ,Fürchtet das Volk nicht das Furchtbare,
dann kommt das Furchtbarste. Keinem sei zu eng seine Wohnung,

keinem zu beschränkt sein Leben Macht man sich's nur
nicht zu beschränkt, dann ist's auch nicht beschränkt. Daher
der heilige Mensch sich selbst erkennt, nicht sich selbst an-
siehet; sich selbst liebt, nicht sich selbst hochschätzt. Drum läfst
er jenes und ergreift dieses.' c. 72. Sowohl äufsere Bedrückung
wie ungezügelte Begierde machen das Leben zur Last und nehmen
der irdischen wie göttlichen Strafgerechtigkeit ihre bessernde
Furchtbarkeit. ,Fürchtet das Volk nicht den Tod, wie will man
es mit dem Tode schrecken? Wenn man macht, dafs das Volk
stets den Tod fürchtet, und wir können den, der Schreckliches
thut, ergreifen und töten: wer wagt es? Immerdar gibt's einen

Blutrichter, der da tötet. Wenn man anstatt des Blutrichters
tötet, das heifst anstatt des Zimmermanns behauen. Wenn man
anstatt des Zimmermanns behauet, bleibt selten die Hand
unverwundet.' c. 74. Während die chinesischen Ausleger im An-
schlufs an die Ideen des vorherigen Kapitels unter dem
Blutrichter die Vergeltung des Himmels verstehen, hält dies Straufs
für mehr fromm als richtig, zumal im Hinblick auf den Schlufs-

satz, der deutlich eine Schwäche der von Konfutse zugelassenen
Blutrache aufdecke. Allein es scheint uns L. auf jede geordnete,
gesetzliche, also Taö-mäfsige Strafvergeltung hinzuweisen, sowohl
die des Staates, als diejenige Taös selbst. Dann wird es
verständlicher, warum der ernste und der Ewigkeit zugewandte
Theosoph die Furcht vor dem Tode so wichtig und wert hält.
Hiermit stimmt auch Plänckners Übersetzung: ,Wenn ein Volk



462 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

keine Todesfurcht kennt, wie kann man ein solches durch
Todesstrafen schrecken wollen? Wenn dahin gelangen (sc. dafs) das
Volk beständig fürchtet den Tod, — und macht dann Ungeheuerliches

— wir könnten ergreifen und töten es — wer so
vermessen? Ewig gibt es einen höhern Richter, der die zu Tötenden

tötet. Jeder andere, der an Stelle des alleinigen Herrn
über Leben und Tod die Todesstrafe auszusprechen sich anmafsen
wollte, würde dem gleichen, der anstatt des Zimmermanns die
Zimmeraxt führen wollte. Wohl wenige wird es geben, die sich
dabei nicht die eigene Hand verwundeten.'

Von einem anderen Gesichtspunkte aus schildert L. die
lebensfrohe Sicherheit des harmonisch geordneten Menschen, der
seiner Begierden durch Abtödtung Meister geworden ist. ,Wer
in sich hat der Tugend Fülle, gleicht (an Herzensfreude und
begierdeloser Lebenslust) dem neugeborenen Kinde : Giftig Gewürm
sticht es nicht, reifsende Tiere packen es nicht, Raubvögel stofsen
es nicht. Die Knochen sind schwach, die Sehnen weich, und
doch greift es fest zu. Ovjzco yiyvmöxsi xrjv xmv yvvaixcöv
àvôçcàv XE OVfl/llglV XULXOL XO CllÔolOV OXVEXai OJttQfiaxOQ Jtti-
Qtööeia. Den ganzen Tag schreiet es, und doch wird das Schluchzen
nicht heiser, aus Fülle des Einklangs.

Den Einklang kennen, heifst Ewigkeit;
Das Ew'ge kennen, Erleuchtetheit;
Voll leben, heifst Unseligkeit;
Das Herz ins Seelische (d. i. in die Haturseele und ihre Triebe)

legen, Kräftigkeit.
Was (in sinnlichem Begehren) stark geworden ist, ergreist,
Und das ist, was man Taö-los heifst.

Was Tab los ist, das endet früh.' c. 55.

Ganz anders ist das Ende derjenigen, welche dem eingeschlagenen

Wege der Selbstverleugnung folgend, auch die zweite positive
Forderung erfüllen und Gott als den Ursprung alles Lebens und
Lichtes und aller Vollendung erkennen, um sich ihm mit ganzer
Seele in kindlicher Weise hinzugeben. Die Ruhe der Ewigkeit,
welche der Gottselige findet, ist die Ruhe der Vollendung, der
vollbrachten Aufgabe, der Rückkehr aus der Fremde. ,Wer



Die Unsterblichkeit des ewigen Lebens. 463

erreicht hat der Entäufserung Gipfel, behauptet unerschütterliche
Ruhe. Alle Wesen miteinander treten hervor, und wir sehen sie
wieder zurückgehen. Wenn sich die Wesen entwickelt haben,
kehrt jedes zurück in seinen Ursprung. Zurückgekehrtsein in den

Ursprung heilst ruhen. Ruhen heifst, die Aufgabe erfüllt haben.
Die Aufgabe erfüllt haben, heifst ewig sein. Das Ew'ge kennen,
heifst erleuchtet sein. Das Ewige nicht kennen, entsittlicht und
macht unglücklich. Wer das Ewige kennt, ist umfassend;
umfassend, daher gerecht; gerecht, daher König; König, daher des
Himmels; des Himmels, daher Tabs; Taos, daher fortdauernd:
er büfst den Körper ein ohne Gefährde.' c. 16.

Der Lebensgrund, welchen man durch den Besitz Tabs in
sich aufgenommen hat, überwindet den leiblichen Tod und alle
Zeit. A^er andre kennt, ist klug; wer sich selbst kennt, ist
erleuchtet. Wer andre überwindet, hat Stärke; wer sich selbst
überwindet, ist tapfer. Wer sich zu genügen weifs, ist reich;
wer tapfer vorgeht, hat Willen. Wer seinen Ort (d. i. seine

Grundlage, Tab) nicht verliert, dauert fort; wer stirbt und doch

nicht verlischt, hat Lebenslänge.' c. 33.

,Wer's grofse Bild festhält,
Zu dem kommt alle Welt,
Kommt — und da ist kein Weheklagen,
Kur Frieden, Ruh', Behagen.

Bei Musik und Leckereien steht der vorbeigehende Fremde still;
geht -Tab hervor aus dem Munde : (dann hat man kein Interesse,
dann heifst's:) Wie ungesalzen! der ist ohne Geschmack! —
(Und trotz der weltlichen Gleichgiltigkeit gegen Gott ist er das

höchste Gut und die Quelle unvergänglicher Wonne:) Ihn
anschauen genügt dem Geiste nicht, ihn vernehmen genügt dem

Gehör nicht. Ihn brauchen (Deo uti et frui) kann kein Ende
finden.' c. 35.

Wer sich mit seiner ganzen Seele Gott hingibt und in Wahrheit

sein Kind wird, verliert beim Sterben die Grundlage seines

Lebens nicht; wohl aber sammelt der Weltliche in seinem Herzen

nur eitle Güter an, welche den Sterbenden verlassen, und

vernachlässigt diejenigen, welche er ewig behalten könnte. ,Die



464 Die Tao-Lehre des Lao-tse.

Welt hat einen Urgrund; der ward aller Wesen Mutter. Hat
man seine Mutter gefunden, so erkennt man dadurch seine
Kindschaft. Hat man seine Kindschaft erkannt und kehrt zurück zu
seiner Mutter (im Sterben), so ist des Leibes Untergang ohne
Gefahr. (Basile übersetzt: usque in finem vitae, Julien: jusqu'à
la fin de sa vie il ne pourra être sauvé, was beides keinen Sinn

gibt.) „Schliefst man seine Ausgänge, macht zu seine Pforten
(d. i. bei innerlicher Gottversenkung), so ist des Leibes Ende
ohne Sorge." Offnet man seine Ausgänge, fördert man seine

Anliegen (gibt man sich den irdischen Interessen hin), so ist
man bei des Leibes Ende ohne Rettung. Auf das Kleine (die
von der Welt gering geschätzten Güter der Seele) sehen, heifst
erleuchtet sein; Weichheit (— Demut) bewahren, heifst stark
sein. Braucht man seine Klarheit (d. i. seine höher^ geistige,
gottebenbildliche Anlage), und kehrt zurück zu seinem Licht
(Gott), so verliert man nichts bei des Leibes Zerstörung. Das

heifst Ewigkeit anziehen.' c. 52.

Dies ist die Lehre des ehrwürdigen Lao-tse, in ihrem
Gesamtbild wohl kaum der Abschwächung durch philologische
Verbesserung des übersetzten Textes ausgesetzt. Bezüglich der

Frage nach dem Ursprünge scheint uns der Name Jehovahs und
seine eigene Andeutung die Richtung nach Israel hin anzugeben,
und zwar scheint uns das Buch des Propheten Isaja, insbesondere

der zweite Teil desselben hinreichend, um alle übernatürlichen
Elemente seines Lehrsystems zu erklären. Doch schliefsen wir
deshalb die Uberlieferung aus der Urzeit nicht aus, umsoweniger,
als Lao-tse sich so häufig und gerade in den auffallendsten Lehren
auf sie beruft. Dieser Strom kann entweder in gerader Linie —
sind ja Fo-hi, der Erfinder der Schriftzeichen, dieser geheimnisvollen

Hüllen des Gedankens, und Hoang-ti, die älteste Autorität
der Tao-Sekte, vermutlich nichts anderes als die vom subjektiven
Standpunkte der chinesischen Mythe nationalisierten Patriarchen
der vorflutlichen Urzeit, — oder durch seitliche Abflüsse vom

Offenbarungsgebiet — sei es durch die Weiterverbreitung
biblischer Texte oder biblischer Ideen seinen Lauf nach China

genommen haben. Wie es sich indes mit der historischen Ver-



Die Tao-Lehre des Lao-tse. 465

raittlung verhalten möge, der metaphysische Ursprung der Tao-

Lehre ist fons sapientiae Yerbum Dei in excelsis (Eclus. 1. 5),

von dem geschrieben steht: Ego Sapientia effudi flumina. Ego
quasi trames aquae immensae de fluvio, ego quasi fluvii dioryx
et sicut aquaeductus exivi de paradiso. Dixi: Rigabo hor-

tum meum plantationum et inebriabo prati mei fructum. Et ecce

factus est mihi trames abundans, et fluvius meus appropinquavit
ad mare, quoniam doctrinam quasi antelucanum illumino omnibus,
et enarrabo illam usque ad longinquum. Eclus. 24, 40—44.


	Die Tao-Lehre des Lao-Tse

