
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Von dem Seienden

Autor: Kaderávek, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DEM SEIENDEN.

Von Dr. Eug. Kaderdvek.

Das Seiende ist, was ist. Das Sein kann aber an dem

Seienden betrachtet werden, indem wir davon absehen, ob es

möglich oder wirklich ist. So erhalten wir das Seiende
überhaupt. Oder wir können im besondern das schlechthin Seiende

von dem in einiger Hinsicht Seienden unterscheiden; jenes ist
das Wirkliche, dieses das Mögliche. Folglich mufs die

Möglichkeit und Wirklichkeit des Seienden untersucht werden.
Schliefslich weil der Grund des Möglichen die Wesenheit, der
des Wirklichen die Wesenheit mit der Existenz ist, werden die
Wesenheit und die Existenz Gegenstand unserer
Abhandlung sein.

Die Giltigkeit dieser Begriffe und die Richtigkeit dieser
Einteilung werden im Verlaufe der Untersuchung einleuchten.
Vorläufig möge bemerkt werden, dafs die angedeuteten Begriffe im

allgemeinen Gebrauche sind, und dafs man z. B. die Tugend in
Bezug auf die körperliche Gesundheit für schlechthin gut, die
Gesundheit aber für relativ gut zu halten gewohnt ist. Indem
wir uns also auf die Erfahrung berufen, gewinnen wir einen
festen Ausgangspunkt.

I.

Von dein Seienden überhaupt.
Sobald die Vernunft des Menschen thätig zu sein beginnt,

ist der Begriff des Seienden überhaupt der erste, welchen sie
beim direkten Denken bildet. Wenn sie aber über ihre Denkakte



Von dem Seienden überhaupt. 367

reflektiert, so ist der Begriff des Seienden überhaupt die höchste

und letzte Stufe der die Begriffe verallgemeinernden Abstraktion.
Es handelt sich nun darum, diesen Begriff ontologisch zu erklären.

1. Der Begriff des Seienden überhaupt ist allgemein.
Denn er kommt allen Dingen zu, mögen sie wirklich oder blofs

möglich sein. In seinem Umfange ist jedoch das absolut
Nichtseiende nicht eingeschlossen, da dieses eine reine
Negation des Seins überhaupt bedeutet. Es kann also das absolut

Nichtseiende, welches in gar keiner Beziehung irgend ein Seiendes

ist, nicht zugleich ein Seiendes sein. Daher gewinnen wir
den Begriff des absolut Nichtseienden nur dadurch, dafs wir in

unserem Denken das Seiende überhaupt rein negieren; denn

während das Seiende in sich erkennbar ist, ist das Nichtseiende

nur durch das Seiende erkennbar. Daraus ist aber auch

ersichtlich, dafs der Begriff des Nichtseienden kein Begriff im

eigentlichen Sinne ist, da er jedes positiven Inhaltes entbehrt,
dafs er von uns nur nach Analogie eines Begriffes gedacht wird.

Jedoch im relativen Sinne kann Position und Negation,
Vorhandensein und Mangel des Seins in einem und demselben

Seienden vereinigt sein, so dafs dasselbe Seiende in einer
Hinsicht als seiend, in anderer Hinsicht als nichtseiend, das Nicht-
seiende in einer Beziehung als nichtseiend, in anderer
Beziehung als seiend zu betrachten ist. Ein solcher Mangel
ist entweder rein negativ oder privativ. So z. B. ist die

Blindheit bei der Pflanze ein negativer Mangel, weil die Natur
der Pflanze das Vermögen zu sehen nicht nur nicht fordert,
sondern vielmehr ausschliefst; bei dem Menschen ist die Blindheit

ein privativer Mangel, weil das Sehen zur Vollkommenheit
des Menschen gehört. Die Pflanze ist ein lebendes Wesen und
insofern ein Seiendes, aber sie hat nicht das Vermögen zu sehen
und insofern ist sie ein Nichtseiendes; der blinde Mensch ist als
Mensch, als ein vernünftiges Sinneswesen ein Seiendes, aber als
blinder Mensch ein Nichtseiendes. Auf ähnliche Weise ist Sein
und Nichtsein in einem und demselben Seienden verbunden, das

zwar eine vollendete Wesenheit besitzt, aber noch nicht jene
Vollkommenheit erlangt hat, welche es haben soll; so ist z. B.

25*



368 Von dem Seienden.

ein Kind als solches ein Seiendes, als zukünftiger entwickelter
Mensch ein Nichtseiendes. Ferner mufs auch das Accidenz
für ein Seiendes betrachtet werden, welches an und für sich,
von der Substanz losgetrennt, zu existieren nicht vermag und
darum ein Nichtseiendes zu nennen ist, welches aber, insofern
es der Substanz inhäriert, ein Seiendes ist. Schliefslich hat das
geschöpfliehe Wesen sein eigenes Sein, ist darum ein Seiendes

zu nennen; insofern es aber in notwendiger Beziehung zu
einer äufsern Ursache steht, zu dem Ideal, nach welchem es

geschaffen, der Macht, durch die es hervorgebracht, dem Zwecke,
für welchen es bestimmt ist, ist es ein Nichtseiendes, da es,

von dem Absoluten losgerissen, kein Sein besitzt.
Daraus ist ersichtlich, dafs der Begriff des Seienden

überhaupt keineswegs eine absolute Position des Seins, welche

jede Negation, jede Beziehung ausschliefst, verlangt; nur ein
Seiendes, nämlich das absolute W esen, Gott, ist jedweder
Negation, jeder notwendigen, zu seiner Wesenheit gehörenden
Beziehung auf ein anderes Seiende bar. Davor aber müssen wir
uns wohl hüten, das Seiende überhaupt mit dem absolut Seienden

zu verwechseln.
2. Der Begriff des Seienden überhaupt ist ein unumgängliches,

notwendiges Prädikat aller Dinge, aber keineswegs
der des wirklich Seienden. Denn nur Gott ist notwendig ein

wirklich Seiendes, da er als das absolute Wesen keineswegs
nicht existieren kann; das geschöpfliehe Ding ist aber

bedingungsweise ein wirklich Seiendes, weil es einmal nicht existiert
hat und nun, da es existiert, auch nicht — existieren kann und
einmal nicht existieren wird. Dies kann z. B. von einem jeden
bestimmten, individuellen Tiere gesagt werden. Also ist das

Seiende überhaupt nicht zugleich absolut.
3. Das Seiende überhaupt ist zwar nicht der Zahl nach

Eines, wohl aber ist jedes Seiende seinem Wesen nach
Eines, indem es in sich ungeteilt, von allen anderen geschieden
ist. Wer diesen Unterschied nicht macht, identifiziert das Seiende

überhaupt mit Gott, der im eminenten Sinne durch sich selbst
der Natur nach Einer, ein einziger ist.



Von dem Seienden überhaupt. 3Ü9

4. Das Seiende überhaupt ist im logischen Sinne das

Einfachste, da dessen Begriff in seinem Inhalte nur ein Merkmal

hat, in welchem keine Teile zu unterscheiden sind. Diese

logische Einfachheit ist wohl zu unterscheiden nicht nur von dei

physischen Einfachheit, welche wir z. B. von der Seele

aussagen, sondern auch von der metaphysischen, welche dem

absoluten Wesen, Gott, eigen ist. Darum ist das Seiende

überhaupt mit dem metaphysisch einfachen Wesen, welches nicht
blofs nicht aus physisch realen Teilen besteht, sondern in welchem
auch keine reale Distinktion zwischen metaphysischen Bestandteilen,

wie z. B. zwischen Sein und Dasein, Wesenheit und
Attribut, Substanz und Accidenz, Natur und Thätigkeit, obwaltet,
nicht zu verwechseln.

5. Das Seiende überhaupt ist unbestimmt. Das menschliche

Denken gibt diesem Begriffe einen-Inhalt weder aus ihm

selbst, noch aus sich selbst, sondern von aufsen, von den wirklich

existierenden Dingen. Als unbestimmt ist das Seiende

überhaupt weder ein reines Nichts, ein ganz und gar Nicht-
seiendes, noch das absolute Wesen. Das reine Nichts ist
nicht, kann also auch nicht bestimmt werden. Während ferner
das Seiende überhaupt, von dem unser Denken beginnt, weil es

logisch durchaus einfach ist, einer Bestimmung entgegen harrt
und wie wir es denken, auch nur in unseren Gedanken sein

kann, und während es durch die Bestimmung das, was es in
sich nicht enthält, erst bekommen mufs, um in der Wirklichkeit
dasein zu können: ist das absolute Wesen, der Anfang und die
Ursache der geschöpflichen Dinge, ohne Bestimmung zu denken,
insofern wir durch nichts, was wir von ihm denken, sein Wesen

begrenzen dürfen, als hätte es nur dieses oder jenes Positive
und Vollkommene und kein anderes-, jedoch ist das absolute
Wesen keineswegs in dem Sinne ohne Bestimmung zu denken,
als wenn es der Bestimmtheit gebräche; es mufs nicht, um in
seiner Eigentümlichkeit für sich und von anderen unterschieden
dazusein, etwas, was es nicht hat, erhalten, sondern eben darin
besteht seine Eigentümlichkeit und eben dadurch ist es von dem
Seienden überhaupt verschieden, dafs es die unendliche Fülle



370 Von dem Seienden.

alles Seins ist, der nichts weiter beigelegt, über die hinaus nichts

gedacht werden kann, und dafs es keine weitere Bestimmung
erhalten kann, während das Seiende überhaupt die Leere ist,
der nichts beigelegt ist, aber alles beigelegt werden kann. Von

dem Seienden überhaupt gelangt unser Denken zum absoluten
Wesen, indem es zuerst jenem ersten leeren Begriffe von den
wirklich existierenden geschöpflichen Dingen Inhalt gebend diese

Dinge begrifflich erkennt, dann aber aus den geschöpfliehen
Dingen mittelst des Kausalitätsprinzips a posteriori das Dasein
ihres Urhebers, der ersten ursachlosen Ursache, erschliefst und
sein Wesen auf dem Wege der Ursächlichkeit, Verneinung und
unendlichen Steigerung bestimmt.

6. Das Seiende überhaupt kann nicht definiert werden.
Denn jede Definition geschieht durch Angabe logisch einfacherer,
weniger bestimmter Begriffe ; der Begriff des Seienden überhaupt
ist aber der logisch einfachste, der am wenigsten bestimmte,
so dafs es keinen einfachem, weniger bestimmten Begriff gibt.
Er bedarf aber auch keiner Definition, da er an sich der klarste
von allen ist und zur Erklärung aller übrigen Begriffe dient.
Wenn aber eine reale Definition des Seienden überhaupt weder
möglich noch notwendig ist, so kann es doch wenigstens dem
Namen nach definiert werden. Auch hierin unterscheidet sich

das Seiende überhaupt von dem absolut Seienden, weil dieses

durch eine reale Definition dem Verständnis nahe gebracht werden

kann. Jedoch ist die reale Definition Gottes nur eine
analoge; denn Gott kann nicht so definiert werden, wie die

geschöpflichen Dinge, nämlich durch Angabe des nächsten

Gattungsbegriffes und der spezifischen Differenz, weil er weder als

untergeordnet noch als beigeordnet gedacht werden kann. Wie
entsteht nun die Definition Gottes? Der Begriff Gottes findet
sich bei allen Menschen, deren Vernunftthätigkeit gehörig
entwickelt ist, selbst bei jenen, welche seine Existenz leugnen.
Alle denken Gott als das höchste Wesen; das ist eine nominale
Definition. Von da ausgehend können wir das Dasein Gottes

aus unserer äufsern und innern Erfahrung vermittelst der
logischen Gesetze deduzieren; und so kommen wir zur Erkenntnis



Von dem Seienden überhaupt. 371

Gottes als der ersten Ursache. Die erste Ursache könnte er
aber nicht sein, wenn er nicht aus sich wäre. Daraus ergibt
sich folgende Definition: Gott ist der aus sich Seiende. Diese

Definition hat die begriffliche Erkenntnis der geschöpflichen
Dinge zur Voraussetzung und zeigt, was Gott ist und wodurch

er sich von den geschöpfliehen Dingen unterscheidet; darum ist
sie ganz gewifs real. Sie ist aber auch wesentlich, weil darin
das konstitutive Prinzip der göttlichen Wesenheit angegeben ist,
und weil daraus alle Attribute derselben entwickelt werden
können.

7. Der Begriff des Seienden überhaupt ist zwar der

allgemeinste; aber er ist weder ein univoker Begriff, d. h.

ein solcher, welcher von mehreren Dingen in. ganz gleichem
Sinne gebraucht und ausgesagt wird, wie z. B. der auf
Schildkröten, Krokodile, Schlangen und Echsen bezogene Begriff des

Kriechtieres, noch ein äquivokes Wort, wie z. B. das von
dem Hahne und dem Franzosen gebrauchte Wort gallus. Er
ist vielmehr analog, und zwar insofern als was der gemeinsame

Name des Seienden überhaupt aussagt, in allen Dingen
wirklich und auf eine weder ganz gleiche noch ganz verschiedene,
sondern nur ähnliche Weise ist, insofern als was der gemeinsame

Name des Seienden überhaupt aussagt, seiner Natur in
jedwedem, aber in Einem mit Vorzug und in den Übrigen mit
Abhängigkeit von diesem, und zwar nicht mit jeder beliebigen
Abhängigkeit, sondern mit jener, die das Dasein bedingt, sich vorfindet.
Diese Analogie heifst analogia secundum denominationem
propriam. Ferner hat der Begriff des Seienden überhaupt zwar
eine Analogie mit einem Gattungsbegriffe und scheint der
höchste Gattungsbegriff zu sein, ist aber ein solcher dem
Wesen nach nicht, ist von einem eigentlichen Gattungsbegriffe

wesentlich verschieden. Denn jeder Gattungsbegriff
fafst verschiedene Artbegriffe unter sich, deren jeder aufser dem

Gatt'ungsmerkmal eine von diesem verschiedene Bestimmung
haben mufs; nun gibt es nichts, was aufser den Begriff des

Seienden fiele; also kann zum Seienden keine von ihm
verschiedene Differenz hinzutreten. Darum heifst der Begriff des



372 Yon dem Seienden.

Seienden überhaupt transcendent. Somit steht das Seiende

überhaupt aufser und über aller Gattung-. — Auch in diesem

Punkte ist das Seiende überhaupt von dem absolut Seienden
wohl zu unterscheiden, weil dieses ganz und gar nicht allgemein,
sondern auf eine vorzügliche Weise individual ist und insofern
transcendent zu nennen ist, als es sachlich und wesentlich
von den geschöpflichen Dingen unterschieden und über alles,
was aufser ihm ist und gedacht werden kann, unendlich
erhaben ist.

8. Auf das Seiende überhaupt beziehen sich folgende a priori
evidente Grundsätze:

a) Wenn wir nur das Seiende überhaupt in Betracht ziehen,
so versteht sich von selbst, dafs jedes Seiende das ist, was es

ist, d. h. sein eigenes Sein hat. Diesem ontologischen Grundsatze

der Identität entspricht der logische Grundsatz : Wenn
einem Subjekte eine Bestimmung in einer gewissen Beziehung
zukommt, dann mufs ihm dieselbe in jener Beziehung, in welcher
sie ihm wirklich zukommt, auch im Denken erteilt werden. Dieser
Grundsatz ist das höchste Prinzip einer jeden Wissenschaft.
Denn von dem Begriffe eines Gegenstandes geht man aus, um
seine wesentlichen Eigenschaften und alles, was sonst über ihn

gelehrt wird, wissenschaftlich zu begründen. Demnach liegt
jeder Beweisführung, die eigentliches Wissen erzeugt, die Wahrheit

des Urteiles zugrunde, in welchem von dem Gegenstande des

Begriffes die Merkmale, aus denen er besteht, ausgesagt werden:

was eben den Grundsatz der Identität, dafs die Merkmale dem

Begriffe gleich sind, voraussetzt oder einschliefst.

b) Stellen wir die Begriffe des Seienden überhaupt und des

absolut Nichtseienden zusammen, so ergibt sich der zweite Grundsatz

des Widerspruches: Kein Seiendes kann seines eigenen
Seins entbehren; denn es kann nicht zu gleicher Zeit und in
der nämlichen Beziehung seiend und nicht seiend sein, nicht zu

gleicher Zeit und in der nämlichen Beziehung eine Realität ein-

schliefsen und ausschliefsen. Kann aber ein und dasselbe nicht

zu gleicher Zeit und in der nämlichen Beziehung sein und nicht
sein, so ist immer nur das Eine von beiden möglich : entweder



"Von dem Seienden überhaupt. 373

es ist oder es ist nicht; es hat entweder eine bestimmte Realität
oder es hat sie nicht. Darum kann man mit dem Grundsatze
des Widerspruches den des ausgeschlossenen Dritten
verbinden. Jedoch in verschiedener Beziehung kann in einem und
demselben Dinge Sein und Nichtsein vereinigt sein; das Positive
in dem Dinge ist seine Realität, das Negative der Mangel einer
andern Realität. Dem ontologischen Grundsatze des

Widerspruches und des ausgeschlossenen Dritten entspricht dieser

logische Grundsatz: Wenn einem Subjekte eine Bestimmung
in einer Beziehung nicht zukommt, so. mufs ihm diese Bestimmung

in der Beziehung, in welcher sie ihm nicht zukommt, auch
im Denken abgesprochen und darf ihm nicht zu gleicher Zeit
und in derselben Beziehung zugeteilt werden; handelt es sich

um eine Bestimmung rücksiehtlich eines Subjektes in unserem

Denken, so mufs diese Bestimmung dem Subjekte im Denken

entweder zugeteilt oder abgesprochen werden. Während der
Grundsatz der Identität bei direkter Beweisführung das

höchste Prinzip einer jeden Wissenschaft ist, bildet der Grundsatz

des Widerspruches mit dem des ausgeschlossenen
Dritten die Grundlage bei indirekter Beweisführung, welche
die Wahrheit der Sache aus der Unmöglichkeit ihres Gegenteils
darthut. Denn diese Beweisführung ruht immer auf dem Satze

des Widerspruches, weil erst dann die Unmöglichkeit von etwas

vollständig nachgewiesen ist, wenn man zur Folgerung geführt
wird, dafs ein und dasselbe zugleich sein und nicht sein würde.
Daraus aber geht hervor, dafs der Satz des Widerspruches mit
dem des ausgeschlossenen Dritten für den absolut höchsten
gehalten werden kann, weil durch ihn auch jene Prinzipien selbst,

von denen es keine direkte Beweisführung geben kann, wenigstens

indirekt bewiesen werden.

c) Dafür, dafs einem Dinge eine Realität zukomme und nicht
vielmehr nicht zukomme oder umgekehrt, mufs immer ein
hinreichender Grund vorhanden sein. Darum ist der Grundsatz

des hinreichenden Grundes: „Es gibt nichts ohne hinreichenden

Grund", ein allgemeines Gesetz alles Seienden. Diesem

ontologischen Gesetz entspricht das logische Grundgesetz:



374 Von dem Seienden.

Ohne hinreichenden Grund darf man im Denken einem Gegenstande

eine Bestimmung weder zusprechen noch absprechen; ist
ein hinreichender Grund dafür gegeben, dafs eine Bestimmung
einem Subjekte zukommt, so mufs man sie von ihm aussagen;
ist aber ein hinreichender Grund dafür gegeben, dafs eine

Bestimmung einem Subjekte nicht zukommt, so mufs man sie ihm
absprechen. Auch das Prinzip vom hinreichenden Grunde ist
eine Grundlage der wissenschaftlichen Beweisführung.
Denn nur jenes Erkennen kann vollkommen genannt werden
und für eigentliches Wissen gelten, durch das die Wahrheit der
Sache aus ihrem Grunde erkannt wird; jene Beweisführung ist
wissenschaftlich, die, was zu beweisen ist, aus dem Grunde,
durch den es ist, darthut.

Diese drei ontologischen Prinzipe sind Grundsätze alles
Seienden nicht nur insofern, als das Sein im Sinne von Realität

gefafst wird, sondern auch insofern, als es Existenz bedeutet.

Entsprechen aber wirklich die ontologischen Grundsätze

den logischen und umgekehrt? Ganz gewifs. Denn

wären die Gesetze unserer Vernunft nicht die der Natur, so

würden wir uns vergebens bemühen, sie ihr aufzudringen; wären
die Gesetze der Natur nicht in unserer Vernunft, so vermöchten

wir nicht sie zu begreifen. Ferner ist unser denkender Geist

mit dem Körper zu einem Wesen verbunden, und der Körper
gehört zur sichtbaren Natur; folglich mufs zwischen dem denkenden

Geiste und der sichtbaren Natur eine Harmonie herrschen, welche

jenes Entsprechen notwendig mit sich bringt. Was ist aber die

Ursache, dafs einander entsprechende Gesetze im denkenden

Geiste und in der sichtbaren Natur sich vorfinden und dafs sie

in der intellektualen Erkenntnis sich vereinen? Beide haben

eine höhere, gemeinsame Ursache, eine Urvernunft, die zugleich
Urkraft ist, mit einem Worte Gott. Übrigens hängt die Frage
über die Ubereinstimmung der ontologischen Grundsätze mit den

logischen mit jener Frage innig zusammen, ob und wie die von
uns gedachten Wesenheiten der Dinge den wirklichen Wesenheiten

derselben entsprechen. Darüber wird später die Rede
sein.



Von der Wirklichkeit und Möglichkeit. 375

II.

Von <1er Wirklichkeit und Möglichkeit.
In allen Gebieten des menschlichen Wissens spricht man

vom Schlechthinigen und Relativen, von dem, was in sich

betrachtet das ist, was es heilst, und von dem, was durch
Beziehung auf ein Anderes das ist, was es heifst. Und dies ist

ganz natürlich, da die Dinge nicht blofs für sich, sondern auch

für einander sind, da sie einen gemeinsamen Ursprung und einen

gemeinsamen Zweck haben und bei aller Verschiedenheit unter
sich dennoch sich zur Erreichung ihrer eigenen Vollkommenheit

wechselseitig unterstützen und in ununterbrochener Wirksamkeit
die einen für die anderen thätig sind. So fragt man z. B.: Was
ist der Regen an und für sich und was in Bezug auf den

Erdboden? Was ist das Urteil an sich und was in Bezug auf den

Schlufs? Was ist ein Dreieck an sich und was in Bezug auf
ein Prisma? Was ist die Psychologie an sich und was in Bezug
auf die Pädagogik? Was ist die körperliche Gesundheit an sich

und was in Bezug auf die Tugend? Wir können sagen, dafs

diese Betrachtung allgemein und wesentlich ist. Folglich können

wir sie auch auf das Seiende überhaupt ausdehnen und vom
schlechthin Seienden oder Wirklichen und vom relativ Seienden

oder Möglichen sprechen.
Bevor wir die Wirklichkeit und Möglichkeit untersuchen,

möge man uns eine doppelte Bemerkung erlauben. 1. Das
Schlechthinige ist mit dem Absoluten nicht identisch.
Denn was in einer Ordnung ein schlechthin Seiendes ist, kann

in einer andern Ordnung ein relativ Seiendes sein; so z. B. ist die

körperliche Gesundheit in der physischen Ordnung schlechthin

gut, jedoch in der ethischen Ordnung relativ gut; die Tugend
ist in Bezug auf die körperliche Gesundheit schlechthin gut,
in Bezug auf Gott relativ gut. Das absolut Seiende ist aber nicht

notwendig für etwas anderes, von ihm ist aber alles, was wie
immer ist, abhängig; es hat nicht nur das Sein, sondern es ist
auch das Sein selbst; es ist das schlechthin Seiende im höchsten

Grade, auf irnendliche Weise, im umfassendsten Sinne des Wortes.



376

2. Hat Aristoteles in den Worten ôvvafiiç und ivrO.lyua
ein Asyl der Unwissenheit eröffnet? Gibt es einen
Unterschied zwischen dem Möglichen und Wirklichen? Kann

das, was nicht ist, sein, das, was ist, nicht sein? Und in welchem
Sinne? Die erste Frage mufs verneint, die zweite und dritte
bejaht werden. Aristoteles beweist die Richtigkeit seiner
Unterscheidung, indem er sich auf die Erfahrung beruft. Es ist nämlich
bekannt, dafs der Künstler seine Kunst besitzt, wenn er sie auch
nicht anwendet; dafs er sie nicht verliert, wenn er sie
anzuwenden aufhört; dafs er sie nicht von neuem erhält, wenn er
sie anzuwenden wieder anfängt. Es gibt also ruhende
Vermögen, und es mufs zwischen dem Vermögen und der ihm

entsprechenden Wirksamkeit ein Unterschied bestehen. Ebenso

verhält es sich mit dem Vermögen zu sehen, zu hören; wer
nicht sieht, könnte sehen, und wer sieht, könnte nicht — sehen.

Mit Aristoteles können wir über das Wirkliche und Mögliche

Folgendes aus der Erfahrung entnehmen :

Überall bemerken wir Thätigkeit, d. h. ein Wirken, das

Veränderungen hervorbringt, auch bei lebenden Wesen, welche,
indem sie auf sich selbst verändernd einwirken, nicht ihrem

ganzen Wesen nach dabei thätig und leidend sind, sondern sich
wie anderes zu sich selbst verhalten. Dieses Wirken setzt ein

Prinzip voraus, ein Vermögen. Wir müssen aber hier ein

doppeltes Vermögen unterscheiden: in dem Thätigen das
Vermögen zu wirken, d. h. den Grund, weshalb das Thätige auf
ein anderes verändernd einwirken kann, und in dem Leidenden

das Vermögen zu leiden, d. h. den Grund, weshalb das

Leidende die Einwirkung empfangen und verändert werden kann.
Dies anzunehmen fordert das Prinzip des zureichenden Grundes.
Durch wiederholte Thätigkeit wird das thätige Vermögen, wie
die Erfahrung lehrt, vervollkommnet; es ist also auch in Bezug
auf das thätige Vermögen das Wirken als Verwirklichung zu
bezeichnen, durch welche das Vermögen zum Wirken ausgerüstet

wird. Wenn auch jene Verwirklichung in Bezug auf
die Thätigkeit, zu der sie ausrüstet, Vermögen ist, so heifst sie

doch die erste Verwirklichung, insofern sie das Vermögen



Von der Wirklichkeit und Möglichkeit. 377

vervollkommnet; dieses Wirken, zu dem das Vermögen ausgerüstet

wird, heilst die zweite Verwirklichung. Jene

Verwirklichung oder Ausrüstung des Vermögens zum Wirken können

wir accidentelle Form, Fähigkeit (habitus) nennen. Neben
der accidentellen Form haben wir auch eine substanziale
Form des Körpers, welche mit dem Worte Verwirklichung
bezeichnet werden kann; derselben entspricht die erste Materie
als leidendes Vermögen, als das Bestimmbare, als das

Zuverwirklichende. Dafs die konstitutiven Prinzipien aller Körper
die erste Materie und die substanziale Form sind, wird in der

peripatetischen Philosophie a posteriori nachgewiesen. Ich führe
als Beispiel solcher Beweise an, dafs Einheit und Ausdehnung,
Aktivität und Passivität jedem Körper als solchem zukommen;
Einheit und Ausdehnung können nicht ein und dasselbe zum

Prinzip haben, ebensowenig die Aktivität und Passivität, da Einheit

und Ausdehnung eine entgegengesetzté Tendenz haben und

Aktivität und Passivität zu einander im Gegensatz stehen; folglich

mufs die Einheit und Aktivität ein anderes Prinzip haben

als die Ausdehnung und Passivität. Endlich mufs in allen Dingen,
die sein und nicht-sein können, das Dasein als Verwirklichung,

die Wesenheit als Vermögen betrachtet werden;
darüber wird im dritten Abschnitte gehandelt.

Die Verwirklichung bedeutet also, 1. dafs ein Wesen handelt,
2. dafs es eine Fähigkeit, wodurch ein Vermögen zum Wirken
ausgerüstet wird, besitzt, 3. dafs es durch eine Form bestimmt

ist, 4. dafs es da ist. Dem entsprechend bezeichnet das

Vermögen, 1. dafs ein Wesen handeln kann, 2. dafs es eine Fähigkeit,

wodurch ein Vermögen zum Wirken ausgerüstet wird,
besitzen kann, 3. dafs es durch eine Form bestimmt werden kann,
4. dafs es da sein kann. Das erste Vermögen heifst aktiv, das

zweite und dritte subjektiv oder rezeptiv oder passiv, das vierte
objektiv. Auch die Logik spricht bei den Begriffen von
Verwirklichung und Vermögen; denn der Artbegriff besteht aus dem

Gattungsbegriffe und dem spezifischen Unterschiede, welche sich

zu einander verhalten wie Vermögen zur Verwirklichung, wie
Materie zur Form.



378 Von dem Seienden.

Das vierte, objektive Vermögen, schliefst in sich die

innere und äufsere Möglichkeit. Die innere Möglichkeit
besteht darin, dafs etwas von innerem Widerspruche frei ist,
dafs etwas gedacht solche Merkmale besitzt, die einander nicht
widersprechen ; die äufsere Möglichkeit besteht darin, dafs eine
Ursache da ist, welche dieses innerlich Mögliche in die Existenz
überzuführen imstande ist. Diese beiden Möglichkeiten verhalten
sich zu einander in der Weise, dafs die innere absolut, die äufsere
relativ ist, weil etwas für die eine Ursache äufserlich möglich
sein kann, während es für eine andere nicht möglich ist. Ferner
ist die innere Möglichkeit metaphysisch, die äufsere entweder
physisch oder moralisch; physisch möglich ist, was den physischen

Gesetzen nicht widerstreitet, was nach physischen Gesetzen

geschehen kann, — moralisch möglich, was der allgemein menschlichen

Sitte nicht widerstreitet, was nach allgemein menschlichen
Sitten geschehen kann. Das objektiv Mögliche ist wohl zu
unterscheiden von dem reinen oder absoluten Nichts; denn

wiewohl jenes kein real Seiendes ist, so mufs es doch als ein
ideal Seiendes betrachtet werden. Das reine Nichts ist eine

gänzliche Negierung alles Seins und kann nicht an und für sich

gedacht werden, das objektiv Mögliche ist aber etwas Positives
und kann an und für sich gedacht werden; ein objektiv
Mögliches wird von einem andern objektiv Möglichen unterschieden,
während es unmöglich ist, ein reines Nichts von einem andern

zu unterscheiden; schliefslich kann das objektiv Mögliche in die

reale Existenz übergeführt werden, während wir dasselbe von
dem reinen Nichts nicht behaupten können.

Zu dem objektiv Möglichen steht das objektiv Unmögliche

im Gegensatz. Die innere oder absolute Unmöglichkeit
besteht im Nichtvorhandensein der innern oder absoluten

Möglichkeit, die äufsere oder relative Unmöglichkeit im
Nichtvorhandensein der äufsern oder relativen Möglichkeit.
Sowie alles relativ Mögliche absolut möglich sein mufs, aber nicht

umgekehrt, so ist alles absolut Unmögliche auch relativ unmöglich,

aber nicht umgekehrt. Was von der Möglichkeit gilt, kann
auch auf die Unmöglichkeit bezogen werden; die absolute



Yon der Wirklichkeit und Möglichkeit. 379

Unmöglichkeit ist metaphysisch, die relative entweder physisch
oder moralisch. Ein Maler konzipiert im Geiste eine Idee, welche
keinen Widerspruch in sich fafst, und hat auch alle Mittel,
dieselbe darzustellen; in diesem Falle sprechen wir von innerer
und äufserer Möglichkeit. Jedoch die konzipierte Idee in einer
vollkommen adäquaten Weise äufserlich darzustellen ist ihm

physisch unmöglich; physisch möglich, aber moralisch unmöglich
ist es, ein Bild zu verfertigen, welches das sittliche Gefühl
des Zuschauers direkt beleidigen würde. Ferner ist es

metaphysisch unmöglich, dafs ein Körper ohne Lebensprinzip lebe;
physisch unmöglich ist es, dafs der Planet sich von seinem

Fixstern losreifse; moralisch unmöglich ist es, dafs der Mensch

seinem Wohlthäter mit schnödem Undank vergelte.
Die objektive Möglichkeit geht in Wirklichkeit

über, wenn etwas aufser den Verstand, der es denkt, und
aufser die Ursache, welche es der Potenz nach in sich schliefst,
versetzt wird, so dafs es für und in sich besteht. Uber diese

Wirklichkeit wird später die Bede sein.

Mit der Unmöglichkeit hängt die Notwendigkeit
zusammen, insofern dasjenige notwendig ist, dessen kontradiktorisches

Gegenteil unmöglich ist. Ist dieses kontradiktorische
Gegenteil unter jeder Bedingung unmöglich, dann ist die

Notwendigkeit eine absolute; die Existenz Gottes ist, wie später
gezeigt wird, absolut notwendig, da es unter keiner Bedingung
möglich ist, dafs Gott nicht existiere. Ist aber das kontradiktorische

Gegenteil nur unter einer gewissen Bedingung unmöglich,
so ist die Notwendigkeit blofs hypothetisch; diese Notwendigkeit

kommt den bereits existierenden geschöpflichen Wesen zu.

In einer andern Hinsicht wird die Notwendigkeit wie die
Möglichkeit eingeteilt in die metaphysische, physische und moralische.

Metaphysisch notwendig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches

Gegenteil innerlich unmöglich ist; so mufs der Kreis rund sein.

Physisch notwendig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches
Gegenteil nach physischen Gesetzen nicht geschehen kann; so

mufs Sauerstoff und Wasserstoff chemisch verbunden Wasser
bilden. Moralisch notwendig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches



380

Gegenteil nach allgemein menschlichen Sitten nicht geschehen

kann; so mufs die Mutter ihr Kind lieben. Mit der Notwendigkeit

steht die Zufälligkeit oder Bedingtheit im Gegensatz;
denn zufällig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches Gegenteil
ebensogut möglich ist wie es selbst. Die absolute Notwendigkeit

schliefst alle Zufälligkeit aus, die hypothetische schliefst sie

ein, da das hypothetisch Notwendige unter gewissen Bedingungen
auch nicht existieren oder anders existieren kann.

Yon dem Vermögen und der Verwirklichung gelten
folgende Satze;

1. Das Vermögen kann nur durch die Verwirklichung

definiert werden; die Verwirklichung kann gar nicht
definiert werden. Denn was sich wesentlich auf etwas anderes
bezieht und davon spezifisch bestimmt wird, kann nur durch
dieses andere definiert und erklärt werden. Nun aber bezieht
sich das Vermögen wesentlich auf die Verwirklichung und wird
von derselben bestimmt. Ferner kann der einfachste und darum

allgemeinste Begriff nicht definiert werden. Nun aber hat der

Begriff der Verwirklichung den weitesten Umfang, weil jedes
Seiende entweder als wirklich oder als möglich betrachtet werden
mufs und weil das Mögliche durch das Wirkliche definiert
werden mufs. Folglich kann die Verwirklichung nicht definiert
werden, sie kann nur durch Beispiele, etymologische Ableitung
und Anwendung von Synonymen erklärt werden. Daraus sieht

man, dafs die Verwirklichung bekannter ist als das Vermögen,
dafs jene begrifflich früher ist als dieses.

2. Bei jenem Wesen, das einem Wechsel von Veränderungen
unterworfen ist, geht das Vermögen der Verwirklichung
zeitlich voran; jedoch im allgemeinen ist die
Verwirklichung wenigstens der Natur nach früher als das

Vermögen. Denn wenn ein veränderliches Wesen von einem

Zustande in einen andern übergeht, so mufs die Möglichkeit in

jenen Zustand überzugehen früher sein als der Zustand selbst.
Wenn wir aber das Verhältnis allgemein ins Auge fassen, so

geht die Verwirklichung dem Vermögen voran, wenigstens der
Natur nach. Denn das Vermögen geht nicht von selbst in



Yon der Wesenheit und Existenz. 381

Wirklichkeit über, sondern wird von einem bereits wirklich
Seienden in Wirklichkeit übergeführt.

3. Ein Ding ist insofern vollkommen, als es verwirklicht

ist, insofern aber unvollkommen, als es zur Wirklichkeit
blofs angelegt ist.

4. Die in einer Beziehung reine Wirklichkeit kommt

jenem Wesen zu, das in dieser einen Beziehung vollkommen ist.
5. Ein Wesen, welches ganz und gar, in jeder Beziehung

wirklich, die mit keinem passiven Vermögen
vermischte Wirklichkeit selbst ist, mufs für durchaus und absolut
vollkommen gehalten werden.

6. Ein Wesen ist insofern aktiv, als es verwirklicht
ist, passiv insofern, als es zur Wirklichkeit blofs angelegt ist.

7. Ein veränderliches Wesen besteht aus Wirklichkeit
und Vermögen; ein unveränderliches Wesen ist

ganz und gar wirklich, in keiner Hinsicht zur Wirklichkeit

blofs angelegt. Denn ein Wesen wird insofern verändert,
als es in der Wirklichkeit das zu sein beginnt, wozu es vor
der Veränderung blofs angelegt war, oder hört in der Wirklichkeit

das zu sein auf, was es war, und beginnt, dazu blofs

angelegt zu sein, was es in der Wirklichkeit war. Unveränderlich
ist aber jenes Wesen, welches irgend eine Verwirklichung weder

empfangen noch verlieren kann, welches weder ein passives
Vermögen noch eine blofse Anlage zur Thätigkeit besitzt; eine solche

Wirklichkeit schliefst natürlich die innere Möglichkeit ein. Aus
diesem Begriff der Unveränderlichkeit geht hervor, dafs ein

unveränderliches Wesen eine absolut reine Wirklichkeit ist.

III.

Von der Wesenheit und Existenz.

Die Untersuchung des Seienden überhaupt
führt uns zur Wesenheit und Existenz. Denn der

Begriff des Seienden überhaupt ist das erste Produkt der
Abstraktion, welche durch die Erscheinung zum Grunde derselben

Jahrbuch für Philosophie etc, I. 26



382 Von dem Seienden.

vorzudringen und diesen Grund für sich allein, ohne die

Erscheinung festzuhalten sucht, welche den an sich intelligiblen
Grund der Erscheinung von dieser Erscheinung lostrennt und
ihn so durch sich selbst erkennbar macht. Dieser an sich

intelligible Grund der Erscheinung ist die Wesenheit; der Gegenstand

aber, welcher dem Sinne erscheint und welchem der an
sich intelligible Grund der Erscheinung zukommt, ist ein wirklich

existierendes, von unserem Denken unabhängiges Ding. So

sind wir zu den Begriffen der Wesenheit und Existenz gelangt.
Aber auch dann, wenn wir den unbestimmten Begriff
des Seienden überhaupt näher bestimmen, sind wir an
dieW esenheit eines wirklich existierenden Dinges
angewiesen, weil wir den Inhalt der Begriffe weder aus dem

unbestimmten Begriffe des Seienden überhaupt, noch aus uns
selbst schöpfen. Überall begegnen wir wirklich existierenden

Dingen mit ihren Wesenheiten.
Aber auch im z wei te n A b s c hn i t te, wo über Vermögen

und Verwirklichung gesprochen wurde, trafen wir die
Wesenheit und Existenz. Denn die innere Möglichkeit ist
nichts anderes als die ideale Wesenheit eines Dinges, und die
äufsere Möglichkeit beruht auf der wirklichen Existenz einer
Ursache, welche das innerlich Mögliche in die Existenz überzuführen

imstande ist.

Folglich sind wir berechtigt, über die Wesenheit und
Existenz zu sprechen. Diese Untersuchung wollen wir nun anstellen

in der festen Überzeugung, dafs es wirklich existierende

Dinge gibt, welche ihre eigenen Wesenheiten haben, dafs wir
die Wesenheiten wirklich existierender Dinge zu erkennen
imstande sind und auch einige Wesenheiten wirklich erkennen.
Diese Überzeugung kann uns der wirkliche und absolute
Zweifel nicht nehmen, weil dieser unnatürlich, widerspruchsvoll

und unmöglich ist. Damit ist aber nicht gesagt, dafs man
einem philosophischen Dogmatismus huldigen soll. Denn wenn
auch der Geist des Menschen unter der Wahrheit steht, welche
ihn beherrscht und auch gegen seinen Willen gewifs macht, so

hat er doch ein ihm natürliches Bedürfnis, was er erkennt,



Von der Wesenheit und Existenz. 383

durch Forschung auf die letzten Gründe
zurückzuführen. Darum soll es unsere Aufgabe sein, auf den Grund
dieser Gewifsheit zu kommen und so dem natürlichen Bedürfnisse

unseres Geistes gemäfs unsere Erkenntnis zu vervollkommnen,
ohne die objektive, von unserem Denken unabhängige Wahrheit
von dem Resultate unserer Forschung abhängig machen zu

wollen.
Was ist also zunächst die Wesenheit? Wesenheit

eines Dinges nennen wir den ihm immanenten, dasselbe
bestimmenden Grund, durch welchen es das bestimmte Ding ist, das

es ist-, zur Wesenheit gehört die Einheit aller jener Momente,
durch welche ein Ding als das, was es ist, konstituiert wird.
Insofern die Wesenheit Prinzip der Thätigkeit ist, heifst sie

Natur, Wir unterscheiden die reale Wesenheit von der idealen.

Jene kommt einem Dinge zu, insofern es an und für sich

existiert; diese aber, insofern es gedacht wird. Die reale Wesenheit

ist zwar beharrlich, notwendig und unveränderlich, weil sie

in dem wirkliehen Dinge das Erste und Bleibende ist, das sich

nicht ändert, so lange das Ding als das, was es ist, existiert,
weil das wirkliche Ding dieselbe haben mufs, wenn es das sein

soll, was es ist; jedoch ist sie zeitlich, bedingt und veränderlich,
weil sie mit dem wirklichen Dinge entsteht und vergeht, mit
ihm dessen Zeitlichkeit, Bedingtheit und Vergänglichkeit teilt.
Allein von der idealen Wesenheit mufs die Beharrlichkeit,
Notwendigkeit und Unvergängliehkeit im schlechthinigen Sinne

behauptet werden; sogar negativ ewig ist sie, weil sie an keine

Zeit, an keinen Ort gebunden ist, von allen zeitlichen und
örtlichen Bedingungen absieht.

Wo hat nun die ideale Wesenheit ihren Grund?
In sieh selbst gewifs nicht, da sie weder aus sich, noch an und
für sich existiert. Auch in dem wirklichen Dinge nicht, da es

zeitlich, bedingt und veränderlich ist. Auch in unserem Denken
nicht, weil, wiewohl wir dieselbe denken, wir uns doch ganz
bestimmt bewufst sind, dafs wir sie nicht erschaffen, sondern
finden, und weil wir selbst zeitliche, bedingte und veränderliche
Wesen sind, so dafs wir keineswegs Urheber idealer, d. h.

21!»



384

unveränderlicher, notwendiger und negativ ewiger Wesenheiten
sein können. Es bleibt uns also nichts anderes übrig als ein
absolutes, d. h. unveränderliches, notwendiges und ewiges Wesen
anzunehmen, das wirklich existierend die idealen Wesenheiten
denkt, nach ihnen wirklich existierende Dinge erschaffen hat
und unsere Seele mit einem solchen Erkenntnisvermögen
ausgerüstet hat, damit wir aus den wirklich existierenden Dingen
seine Gedanken, die idealen Wesenheiten nach Möglichkeit
herauslesen.

Zunächst also haben die idealen Wesenheiten ihren Grund
im göttlichen Intellekte; weil aber der göttliche Intellekt
sachlich von dem göttlichen Wesen selbst nicht verschieden ist,
so mufs der entfernte Grund der idealen Wesenheiten im
göttlichen Wesen selbst gesucht werden. Indem Gott
sich selbst denkt, wie er an sich ist, denkt er auch sich selbst,
wie er nach aufsen nachahmbar ist.

Wie werden die idealen Wesenheiten von uns
gedacht und wie von dem absoluten Wesen? Der
Grund der von Gott gedachten Wesenheiten der Dinge ist die

göttliche Wesenheit; der Grund der von uns gedachten Wesenheiten

der Dinge sind die wirklich existierenden Dinge und die
Gottebenbildlichkeit unseres Geistes. Die göttlichen Gedanken
sind adäquate Vorbilder der Dinge, unsere Gedanken unadäquate
Nachbilder. Gott sind die individuellen Wesenheiten der Dinge
bekannt, uns aber die allgemeinen, denen wir Accidentien
hinzudenken. Gott erfafst in einem Gedanken nicht nur seine eigene
absolute Wesenheit, sondern auch die Wesenheiten aller
relativen, sowohl wirklich existierenden als auch blofs mögliehen
Dinge; wir denken zwar auch die Wesenheiten nicht blofs

wirklicher, sondern auch möglicher Dinge, aber nicht alle, nicht auf
einmal, nicht immer unmittelbar. Dieser Unterschied ist
begründet einerseits in der absoluten Wesenheit Gottes, anderseits
in der Relativität des menschlichen Geistes.

Wie verhalten sich die von uns gedachten
Wesenheiten zu den realen Wesenheiten der Dinge?
Es scheint, dafs unsere Begriffe von den Wesenheiten der wirk-



385

lichen Dinge den realen Wesenheiten derselben nicht entsprechen,
da unsere Begriffe allgemein, die realen Wesenheiten aber
individuell sind. Jedoch ist dieser Widerspruch nur scheinbar. Denn
wir müssen zwischen dem Inhalte des allgemeinen Begriffes und
der Form der Allgemeinheit, welche der Begriff in unserem
Denken hat, wohl unterscheiden. Der Inhalt des allgemeinen
Begriffes ist objektiv real in allen Individuen, auf welche der

Begriff sich anwenden läfst, wohl nicht in der abstrakten Form,
in welcher wir ihn denken, sondern als konkretes Sein. Die
Form der Allgemeinheit erhält der Begriff erst durch unser
Denken, indem wir ihn auf alle Individuen, deren Wesenheit
sich in demselben offenbart, beziehen und alle diese Individuen
unter demselben zusammenfassen. Die Form der Allgemeinheit,
welche der allgemeine Begriff in unserm Denken hat, beruht
auf objektiver Grundlage, indem wir nur dann wirkliche oder

mögliche Individuen unter dem Begriffe zusammenfassen, wenn
wir erkennen, dafs der Inhalt des Begriffes in einer Mehrheit

von Individuen wirklich ist oder wenigstens wirklich sein kann.

Davon, dafs wir die Wesenheiten der Dinge allgemein denken,

liegt der Grund in der Vereinigung der Seele mit dem Körper;
denn infolgedessen stellt sich die Seele die Erscheinungen der

Körper unmittelbar und zunächst vor und abstrahiert dann von
dem Sinnlichen des Gegenstandes das Intelligible desselben, die

Wesenheit, welche den Erscheinungen zugrunde liegt; das

Resultat dieser Abstraktion kann nichts anderes sein als eine

allgemeine intelligible Vorstellung.
Die Verwirklichung der Wesenheit ist die Existenz.

Während die Wesenheit dasjenige ist, wodurch wir auf die

Frage antworten, was das Ding ist, bedienen wir uns des Wortes
Existenz, um auf die Frage zu antworten, ob es ist. Um den

Begriff der Existenz näher kennen zu lernen, wollen wir die
realen Wesenheiten der Dinge der uns umgebenden Welt prüfen;
dann wollen wir auf die Existenz selbst schliefsen.

Die realen Wesenheiten der Weltdinge sind, wie wir aus

Erfahrung wissen, Veränderungen unterworfen,
verursacht und bedingt; als solche setzen sie eine reale



386 Yon dem Seienden.

Wesenheit voraus, welche keinen Veränderungen unterworfen ist,
welche als die erste Ursache jener von keiner Ursache
hervorgebracht ist, sondern den Grund ihres Daseins in sich selbst
hat, welche so existiert, dafs sie unter keiner Bedingung nicht
existieren kann, d. h. welche notwendig ist. Nach dem

Kausalitätsgesetze, welches eine unendliche Beihe von Veränderungen,
Ursachen und Zufälligkeiten ausschliefst, mufs ein solches
absolute Wesen, das Gott genannt wird, existieren.

Demnach haben die realen Wesenheiten der Weltdinge
ihren Grund in der realen Wesenheit Gottes. Jedoch

ist dieser Grund ein entfernter; wenn wir nach dem nächsten
forschen, so finden wir ihn in dem freien Willen Gottes.

Wie verhält sich nun die Wesenheit zur Existenz?
Es unterliegt keinem Zweifel, dafs die ideale Wesenheit sich

von der Existenz sachlich unterscheidet, sowie dafs der Mensch

zwischen der realen Wesenheit und der Existenz einen

logischen Unterschied machen kann. Es fragt sich aber, ob der
Unterschied nicht nur logisch, sondern auch real oder
virtual ist. Um diese Frage zu beantworten, wollen wir, nachdem

die reale Wesenheit Gottes bestimmt worden ist, das

Verhältnis der Wesenheit Gottes zu seiner Existenz erörtern und
dann auf den Unterschied der geschöpflichen realen Wesenheit

von der Existenz schliefsen.

Zwischen der realen Wesenheit Gottes und seiner
Existenz besteht kein Unterschied, weder ein realer noch
ein virtualer.

Denn 1. wenn etwas in einem Dinge ist, was mit dessen

Wesenheit nicht identisch ist, mufs es verursacht sein entweder

von den immanenten Prinzipien des Dinges oder von einem Dinge,
das aufserhalb liegt. Dasselbe müfste der Fall sein, wenn wir
die Identität der göttlichen Wesenheit mit der Existenz leugnen
wollten. Es ist aber unmöglich, dafs die Existenz von den

immanenten Prinzipien einer Wesenheit verursacht sei; denn kein

Ding vermag das Prinzip seiner Existenz zu sein, wenn es eine

verursachte Existenz hat. Folglich müfste ein anderes Ding die

Existenz verursachen. Das kann aber von Gott nicht gesagt



Von der Wesenheit und Existenz. 387

werden, weil er die erste bewirkende, ursachlose Ursache ist.

Folglich mufs die Wesenheit Gottes mit seiner Existenz identisch

sein.

2. Die Existenz verhält sich zu der realen Wesenheit wie
die Verwirklichung zum Vermögen. In Gott ist aber nichts
blofs angelegt; alles ist in ihm aktuell, er ist die mit keinem

passiven Vermögen vermischte Aktualität. Folglich ist in ihm
die Wesenheit von der Existenz nicht verschieden.

3. Was Sein hat und nicht Sein ist, ist ein Seiendes durch

Mitteilung. Gott aber hat nicht blofs Sein, sondern ist das Sein

selbst; d. h. er hat seine Wesenheit aus sich, er ist sich seine

eigene Wesenheit. Wenn nun die Existenz mit der Wesenheit
nicht identisch ist, so ist er ein Seiendes durch Mitteilung.
Dann ist er nicht das erste Seiende. Er ist aber wenigstens
der Natur nach, wenn nicht zugleich der Zeit nach, das erste
Seiende. Folglich ist seine Wesenheit mit der Existenz identisch.

Was das Verhältnis zwischen der geschöpflichen realen

Wesenheit und der Existenz betrifft, behaupten einige,
dafs der Unterschied nicht blofs virtual, sondern auch sachlich

ist, während andere ihn blofs fur virtual halten.

Die Verteidiger des realen Unterschiedes argumentieren

folgendermafsen : Gott allein ist als ein Seiendes das

metaphysisch einfachste Wesen, indem er das Sein selbst ist, indem
seine Wesenheit mit der Existenz identisch ist. Dem geschöpflichen

Wesen kommt aber diese Einfachheit, diese reine, lautere

Wirklichkeit, nicht zu; es besteht als Seiendes aus Vermögen
und Wirklichkeit. Das Vermögen ist, wenn das Seiende in Betracht
kommt, die reale Wesenheit, die Wirklichkeit ist die Existenz.
Nun aber unterscheidet sich das Vermögen von der Wirklichkeit

sachlich, somit auch die reale Wesenheit von der Existenz.
Die virtuale Unterscheidung reicht nicht hin, um das veränderliche,

hervorgebrachte und bedingte Wesen von dem unveränderlichen,

ursachlosen und notwendigen Wesen scharf zu trennen,
so dafs die Gefahr nicht ausgeschlossen ist, das relative Wesen
mit dem absoluten zu verwechseln. Und fürwahr ist der Unterschied

zwischen dem relativen und absoluten Wesen ein durch-



388 Yon dem Seienden.

greifender; er mufs angenommen werden, wenn wir beide Wesen
als Seiende betrachten, weil diese Betrachtung den Grund eines

jeden andern Unterschiedes betrifft. Zwar ist es schwierig, ja
sogar unmöglich, sich von dieser metaphysischen Zusammensetzung
aus zwei sachlich verschiedenen Teilen eine sinnliche Vorstellung
zu machen; jedoch kann uns dieser Umstand nicht hindern, etwas
als wahr anzunehmen, wofür der denkende Geist triftige Gründe
findet. Das Meiste, was in der menschliehen Wissenschaft
vorkommt, ist von der Art, dafs wir uns davon keine sinnliche

Vorstellung machen können; trotzdem halten wir es für wahr.
Die Verteidiger des nur virtualen Unterschiedes

argumentieren wieder so: Die reale Wesenheit, welche ein wirklich
existierendes Ding hat, und welche von der objektiv möglichen,
idealen Wesenheit wohl zu unterscheiden ist, mufs etwas
Wirkliches, Aktuales enthalten, wodurch sie eben eine reale Wesenheit

ist, und was von ihr selbst nicht verschieden ist. Dieser

Seinsgrund ist identisch mit der Existenz; denn diese bewirkt,
dafs das objektiv Mögliche wirklich wird. Nur so kann die reale

Wesenheit von der objektiv möglichen unterschieden werden.
Ferner wenn die reale Wesenheit real oder wirklich ist, so ist
sie in der Wirklichkeit; aber in der Wirklichkeit sein heifst
soviel als existieren. Bei der geschöpflichen Wesenheit
unterscheidet sich also die Existenz nicht sachlich von der realen

Wesenheit, sondern blofs virtuell, insofern als das geschöpfliche
Wesen das Sein durch Mitteilung besitzt und darum auch nicht

existieren mufs, während Gott so existiert, dafs er keineswegs
nicht existieren kann. Schliefslich müfste man die reale Wesenheit

als für sich bestehend und die Existenz als hinzutretend

denken; dies ist aber unmöglich.
Diese zweite Ansicht stützt sich auf scheinbare

Gründe. Denn 1. wirklich kann die reale Wesenheit in einem

doppelten Sinne heifsen. Entweder ist sie schlechthin wirklich,
wenü man sie mit der idealen Wesenheit vergleicht, oder relativ
wirklich, wenn man sie auf die Existenz bezieht. Im zweiten

Falle ist sie ein subjektives oder rezeptives oder passives
Vermögen, welches durch die Existenz verwirklicht wird. Dieser



389

Unterschied wird von den Verteidigern der zweiten Ansicht nicht
festgehalten.

2. Wenn die reale Wesenheit von der Existenz sachlich
unterschieden wird, wird sie nicht für identisch mit der idealen
Wesenheit erklärt. Denn diese ist ein blofs objektives Vermögen,
jene ein subjektives Vermögen, welches die Existenz wie eine

Eorm in sich aufnimmt, um als Seiendes vollendet zu sein.

3. Die reale Wesenheit hat einen ihr eigenen Seinsgrund,
durch welchen sie sich vom Nichts und darum von der objektiv
möglichen Wesenheit, welche physisch ein Nichts ist,
unterscheidet. Daraus aber folgt noch nicht, dafs sie mit der Existenz
identisch ist. Denn die Existenz bedeutet Verwirklichung;
zwischen der Verwirklichung und dem physisch Nichtseienden steht
das subjektive Vermögen; die ideale, objektiv mögliche Wesenheit

ist ein physisch Nichtseiendes, die reale Wesenheit ein

subjektives Vermögen.
4. Was eigentlich hervorgebracht wird und durch

Hervorbringung aus dem Zustande der objektiven Möglichkeit in die

Wirklichkeit übergeht, ist weder die reale Wesenheit allein,
noch die Existenz allein, sondern ein Ding, welches aus dem

subjektiven Vermögen oder der realen Wesenheit und aus der

Verwirklichung oder Existenz besteht. Ahnlich verhält es sich

mit den zwei konstitutiven Prinzipien des unorganischen Körpers,
nämlich der ersten Materie und der substantialen Eorm. Die

erste Materie ist das Bestimmbare, die Potenz, die Form aber

das Bestimmende, die Verwirklichung. Keines von beiden, weder
die erste Materie allein, noch die Form allein ist Körper; dieser

resultiert erst aus der Einheit beider. Keines von beiden hat
ein eigenes Fürsichsein; die Form des Körpers hat ihr Sein nur
in der Materie und die Materie kann nie ohne Form sein.

5. Die reale Wesenheit und die Existenz werden von den

Verteidigern des realen Unterschiedes nicht so gedacht, als ob

die eine von der andern getrennt bestehen könnte. Eine formale

Wirkung kann in einem Subjekte nicht übrig bleiben, wenn die

Form entfernt wird. Existieren ist aber eine formale Wirkung
der Existenz, welche blofs an einer realen Wesenheit ausgeübt



.390 Von dem Seienden.

werden kann. Somit kann weder die reale Wesenheit von der

Existenz, noch die Existenz von der realen Wesenheit als wirklieh

getrennt gedacht werden. Diese richtige Ansicht läfst sich

mit einer andern nicht minder richtigen Ansicht vereinbaren.
Soll nämlich ein Ding existieren, so reicht es nicht hin, dafs es

als eine subjektive Potenz aufser der Ursache bestehe; es mufs
als etwas Wirkliches, als ein vollendet Seiendes aufser der
Ursache bestehen, mag es die Verwirklichung erhalten oder an und
für sich verwirklicht sein. Jenes Wesen, dessen Wesenheit an

und für sich verwirklicht ist, ist Gott; hingegen erhält die

geschöpfliche reale Wesenheit ihre Existenz, weshalb das geschöpfliche

Wesen als zusammengesetzt aus Wesenheit und Existenz

zu denken ist.
6. Das geschöpfliche Ding besitzt die reale Wesenheit ganz

von der Zeit an, wo es hervorgebracht ist, weil sie unteilbar

ist; jedoch kommt demselben die ganze Existenz nicht in
derselben Weise zu, weil sie sich so zu sagen über die successive

Dauer ausbreitet. Dieser Umstand könnte nicht begriffen werden,
wenn der Unterschied nicht sachlich wäre.

7. Endlich ist, wie bereits erörtert worden, der reale Unterschied

zwischen Gott und den geschöpflichen Dingen illusorisch,
wenn die reale Wesenheit dieser Dinge sich nur virtuell von
der Existenz unterscheidet. Zwischen Gott und den geschöpfliehen

Wesen ist in jeder Hinsicht ein sachlicher Unterschied,
also auch wenn wir Gott und das Geschöpf als Seiende

betrachten.

Daraus folgt, dafs die Gründe, welche die Verteidiger des

virtuellen Unterschiedes vorbringen, nicht stichhaltig sind.
Somit ist der reale Unterschied positiv und negativ

erwiesen.


	Von dem Seienden

