Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 1(1887)

Artikel: Von dem Seienden
Autor: Kaderavek, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FHB BB SRR

VON DEM SEIENDEN.

Vox Dr. Eug. Kaderdvek.

—— o ——

Das Seiende ist, was ist. Das Sein kann aber an dem
Seienden betrachtet werden, indem wir davon absehen, ob es
moglich oder wirklich ist. So erhalten wir das Seiende iiber-
haupt. Oder wir konnen im besondern das schlechthin Seiende
von dem in einiger Hinsicht Seienden unterscheiden; jenes ist
das Wirkliche, dieses das Mogliche. Folglich muls die
Moglichkeit und Wirklichkeit des Seienden untersucht werden.
Schliefslich weil der Grund des Moglichen die Wesenheit, der
des Wirklichen die Wesenheit mit der Existenz ist, werden die
Wesenheit und die Existenz Gegenstand unserer Ab-
handlung sein.

Die Giltigkeit dieser Begriffe und die Richtigkeit dieser Ein-
teilung werden im Verlaufe der Untersuchung einleuchten. Vor-
laufig moge bemerkt werden, dals die angedeuteten Begriffe im
allgemeinen Gebrauche sind, und dafls man z. B. die Tugend in
Bezug auf die korperliche Gesundheit fiir schlechthin gut, die
Gesundheit aber fiir relativ gut zu halten gewohnt ist. Indem
wir uns also auf die Erfahrung berufen, gewinnen wir einen
festen Ausgangspunkt.

Il

Von dem Seienden iiberhaupt.

Sobald die Vernunft des Menschen thitig zu sein beginnt,
ist der Begriff des Seienden iiberhaupt der erste, welchen sie
beim direkten Denken bildet. Wenn sie aber iiber ihre Denkakte



Von dem Seienden iiberhaupt. 367

reflektiert, so ist der Begriff des Seienden iiberhaupt die hochste
und letzte Stufe der die Begriffe verallgemeinernden Abstraktion.
Es handelt sich nun darum, diesen Begriff ontologisch zu erkliren.

1. Der Begriff des Seienden iiberhaupt ist allgemein.
Denn er kommt allen Dingen zu, mogen sie wirklich oder blofs
moglich sein. In seinem Umfange ist jedoch das absolut
Nichtseiende nicht eingeschlossen, da dieses eine reine Ne-
gation des Seins iiberhaupt bedeutet. Es kann also das absolut
Nichtseiende, welches in gar keiner Beziehung irgend ein Seien-
des ist, nicht zugleich ein Seiendes sein. Daher gewinnen wir
den Begriff des absolut Nichtseienden nur dadurch, dafs wir in
unserem Denken das Seiende iiberhaupt rein negieren; denn
wihrend das Seiende in sich erkennbar ist, ist das Nichtseiende
nur durch das Seiende erkennbar. Daraus ist aber auch er-
sichtlich, dafs der Begriff des Nichtseienden kein Begriff im
eigentlichen Sinne ist, da er jedes positiven Inhaltes entbehrt,
dafs er von uns nur nach Analogie eines Begriffes gedacht wird.

Jedoch im relativen Sinne kann Position und Negation,
Vorhandensein und Mangel des Seins in einem und demselben
Seienden vereinigt sein, so dals dasselbe Seiende in einer Hin-
sicht als seiend, in anderer Hinsicht als nichtseiend, das Nicht-
seiende in einer Beziehung als nichtseiend, in anderer
Beziebung als seiend zu betrachten ist. Ein solcher Mangel
ist entweder rein negativ oder privativ. So z B. ist die
Blindheit bei der Pflanze ein negativer Mangel, weil die Natur
der Pflanze das Vermogen zu sehen nicht nur nicht fordert,
sondern vielmehr ausschlielst; bei dem Menschen ist die Blind-
heit ein privativer Mangel, weil das Sehen zur Vollkommenheit
des Menschen gehort, Die Pflanze ist ein lebendes Wesen und
insofern ein Seiendes, aber sie hat nicht das Vermdgen zu sehen
und insofern ist sie ein Nichtseiendes; der blinde Mensch ist als
Mensch, als ein verniinftiges Sinneswesen ein Seiendes, aber als
blinder Mensch ein Nichtseiendes. Auf dhnliche Weise ist Sein
und Nichtsein in einem und demselben Seienden verbunden, das
zwar eine vollendete Wesenheit besitzt, aber noch nicht jene
Vollkommenheit erlangt hat, welche es haben soll; so ist z. B.

25%



368 Von dem Seienden.

ein Kind als solches ein Seiendes, als zukiinftiger entwickelter
Mensch ein Nichtseiendes. Ferner mufs auch das Accidenz
fir ein Seiendes betrachtet werden, welches an und fiir sich,
von der Substanz losgetrennt, zu existieren nicht vermag und
darum ein Nichtseiendes zu nennen ist, welches aber, insofern
es der Substanz inhériert, ein Seiendes ist. Schliefslich hat das
geschopfliche Wesen sein eigenes Sein, ist darum ein Seien-
des zu nennen; insofern es aber in notwendiger Beziehung zu
einer dufsern Ursache steht, zu dem Ideal, nach welchem es ge-
schaffen, der Macht, durch die es hervorgebracht, dem Zwecke,
fiir welchen es bestimmt ist, ist es ein Nichtseiendes, da es,
von dem Absoluten losgerissen, kein Sein besitzt.

Daraus ist ersichtlich, dals der Begriff des Seienden iiber-
haupt keineswegs eine absolute Position des Seins, welche
jede Negation, jede Beziehung ausschliefst, verlangt; nur ein
Seiendes, nadmlich das absolute Wesen, Gott, ist jedweder Ne-
gation, jeder notwendigen, zu seiner Wesenheit gehidrenden Be-
ziehung auf ein anderes Seiende bar. Davor aber miissen wir
uns wohl hiiten, das Seiende iiberhaupt mit dem absolut Seien-
den zu verwechseln.

2. Der Begriff des Seienden iiberhaupt ist ein unumgéing-
liches, notwendiges Pradikat aller Dinge, aber keineswegs
der des wirklich Seienden. Denn nur Gott ist notwendig ein
wirklich Seiendes, da er als das absolute Wesen keineswegs
nicht existieren kann; das geschopfliche Ding ist aber bedin-
gungsweise ein wirklich Seiendes, weil es einmal nicht existiert
hat und nun, da es existiert, auch nicht — existieren kann und
einmal nicht existieren wird. Dies kann z. B. von einem jeden
bestimmten, individuellen Tiere gesagt werden. Also ist das
Seiende iiberhaupt nicht zugleich absolut.

3. Das Seiende iiberhaupt ist zwar nicht der Zahl nach
Eives, wohl aber ist jedes Seiende seinem Wesen nach
Eines, indem es in sich ungeteilt, von allen anderen geschieden
ist. Wer diesen Unterschied nicht macht, identifiziert das Seiende
iiberhaupt mit Gott, der im eminenten Sinne durch sich selbst
der Natur nach Einer, ein einziger ist.



Von dem Seienden iiberhaupt. 369

4. Das Seiende iiberhaupt ist im logischen Sinne das
Einfachste, da dessen Begriff in seinem Inhalte nur ein Merk-
mal hat, in welchem keine Teile zu unterscheiden sind. Diese
logische Einfachheit ist wohl zu unterscheiden nicht nur von de:
physischen Einfachheit, welche wir z. B. von der Seele aus-
sagen, sondern auch von der metaphysischen, welche dem
absoluten Wesen, Gott, eigen ist. Darum ist das Seiende iiber-
haupt mit dem metaphysisch einfachen Wesen, welches nicht
blofs nicht aus physisch realen Teilen besteht, sondern in welchem
auch keine reale Distinktion zwischen metaphysischen Bestand-
teilen, wie z. B. zwischen Sein und Dasein, Wesenheit und At-
tribut, Substanz und Accidenz, Natur und Thitigkeit, obwaltet,
nicht zu verwechseln.

5. Das Seiende iiberhaupt ist unbestimmt. Das mensch-
liche Denken gibt diesem Begriffe einen- Inhalt weder aus ihm
selbst, noch aus sich selbst, sondern von aufsen, von den wirk-
lich existierenden Dingen. Als unbestimmt ist das Seiende iiber-
haupt weder ein reines Nichts, ein ganz und gar Nicht-
seiendes, noch das absolute Wesen. Das reine Nichts ist
nicht, kann also auch nicht bestimmt werden. Wihrend ferner
das Seiende iiberhaupt, von dem unser Denken beginnt, weil es
logisch durchaus einfach ist, einer Bestimmung entgegen harrt
und wie wir es denken, auch nur in unseren Gedanken sein
kann, und wihrend es durch die Bestimmung das, was es in
sich nicht enthilt, erst bekommen mufs, um in der Wirklichkeit
dasein zu konnen: ist das absolute Wesen, der Anfang und die
Ursache der geschopflichen Dinge, ohne Bestimmung zu denken,
insofern wir durch nichts, was wir von ihm denken, sein Wesen
begrenzen diirfen, als hitte es nur dieses oder jenes Positive
und Vollkommene und kein anderes; jedoch ist das absolute
Wesen keineswegs in dem Sinne ohne Bestimmung zu denken,
als wenn es der Bestimmtheit gebriche; es mufs nicht, um in
seiner Eigentiimlichkeit fiir sich und von anderen unterschieden
dazusein, etwas, was es nicht hat, erhalten, sondern eben darin
besteht seine Eigentiimlichkeit und eben dadurch ist es von dem
Seienden iiberhaupt verschieden, dafs es die unendliche Fiille



370 Von dem Seienden.

alles Seins ist, der nichts weiter beigelegt, iiber die hinaus nichts
gedacht werden kann, und dafs es keine weitere Bestimmung
erhalten kann, wihrend das Seiende iiberbaupt die Leere ist,
der nichts beigelegt ist, aber alles beigelegt werden kann. Von
dem Seienden iiberhaupt gelangt unser Denken zum absoluten
Wesen, indem es zuerst jenem ersten leeren Begriffe von den
wirklich existierenden geschopflichen Dingen Inhalt gebend diese
Dinge begrifflich erkennt, dann aber aus den geschopflichen
Dingen mittelst des Kausalitdtsprinzips a posteriori das Dasein
ihres Urhebers, der ersten ursachlosen Ursache, erschliefst und
sein Wesen auf dem Wege der Ursdchlichkeit, Verneinung und
unendlichen Steigerung bestimmt.

6. Das Seiende iiberhaupt kann nicht definiert werden.
Denn jede Definition geschieht durch Angabe logisch einfacherer,
weniger bestimmter Begriffe; der Begriff des Seienden iiberhaupt
ist aber der logisch einfachste, der am wenigsten bestimmte,
so dals es keinen einfachern, weniger bestimmten Begriff gibt.
Er bedarf aber auch keiner Definition, da er an sich der klarste
von allen ist und zur Erkldrung aller iibrigen Begriffe dient.
Wenn aber eine reale Definition des Seienden iiberhaupt weder
moglich noch notwendig ist, so kann es doch wenigstens dem
Namen nach definiert werden. Auch hierin unterscheidet sich
das Seiende iiberhaupt von dem absolut Seienden, weil dieses
durch eine reale Definition dem Verstdndnis nahe gebracht wer-
den kann. Jedoch ist die reale Definition Gottes nur eine
analoge; denn Gott kann nicht so definiert werden, wie die
geschiopflichen Dinge, ndmlich durch Angabe des néchsten Gat-
tungsbegriffes und der spezifischen Differenz, weil er weder als
untergeordnet noch als beigeordnet gedacht werden kann. Wie
entsteht nun die Definition Gottes? Der Begriff Gottes findet
sich bei allen Menschen, deren Vernunftthitigkeit gehorig ent-
wickelt ist, selbst bei jenen, welche seine Existenz leugnen.
Alle denken Gott als das hochste Wesen; das ist eine nominale
Definition. Von da ausgehend konnen wir das Dasein Gottes
aus unserer dulsern und innern Erfahrung vermittelst der logi-
schen Gesetze deduzieren; und so kommen wir zur Erkenntnis



Von dem Seienden iiberhaupt. 371

Gottes als der ersten Ursache. Die erste Ursache konnte er
aber nicht sein, wenn er nicht aus sich wéire. Daraus ergibt
sich folgende Definition: Gott ist der aus sich Seiende. Diese
Definition hat die begriffliche Erkenntnis der geschopflichen
Dinge zur Voraussetzung und zeigt, was Gott ist und wodurch
er sich von den geschopflichen Dingen unterscheidet; darum ist
sie ganz gewils real. Sie ist aber auch wesentlich, weil darin
das konstitutive Prinzip der géttlichen Wesenheit angegeben ist,
und weil daraus alle Attribute derselben entwickelt werden
konnen.

7. Der Begriff des Seienden iiberhaupt ist zwar der all-
gemeinste; aber er ist weder ein univoker Begriff, d. h.
ein solcher, welcher von mehreren Dingen in- ganz gleichem
Sinne gebraucht und ausgesagt wird, wie z. B. der auf Schild-
kroten, Krokodile, Schlangen und Echsen bezogene Begriff des
Kriechtieres, noch ein dquivokes Wort, wie z. B. das von
dem Hahne und dem Franzosen gebrauchte Wort gallus. Er
ist vielmehr analog, und zwar insofern als was der gemein-
same Name des Seienden iiberhaupt aussagt, in allen Dingen
wirklich und auf eine weder ganz gleiche noch ganz verschiedene,
sondern nur #&hnliche Weise ist, insofern als was der gemein-
same Name des Seienden iiberhaupt aussagt, seiner Natur in jed-
wedem, aber in Einem mit Vorzug und in den Ubrigen mit Ab-
héngigkeit von diesem, und zwar nicht mit jeder beliebigen Abhén-
gigkeit, sondern mit jener, die das Dasein bedingt, sich vorfindet.
Diese Analogie heiflst analogia secundum denominationem
propriam. Ferner hat der Begriff des Seienden iiberhaupt zwar
eine Analogie mit einem Gattungsbegriffe und scheint der
hochste Gattungsbegriff zu sein, ist aber ein solcher dem
Wesen nach nicht, ist von einem eigentlichen Gattungs-
begriffe wesentlich verschieden. Denn jeder Gattungsbegriff
fafst verschiedene Artbegriffe unter sich, deren jeder aufser dem
Gattungsmerkmal eine von diesem verschiedene Bestimmung
haben mufs; nun gibt es nichts, was aufser den Begriff des
Seienden fiele; also kann zum Seienden keine von ihm ver-
schiedene Differenz hinzutreten. Darum heilst der Begriff des



342 Von dem Seienden.

Seienden iiberhaupt transcendent. Somit steht das Seiende iiber-
haupt aulser und iiber aller Gattung. — Auch in diesem
Punkte ist das Seiende iiberhaupt von dem absolut Seienden
wohl zu unterscheiden, weil dieses ganz und gar nicht allgemein,
sondern auf eine vorziigliche Weise individual ist und insofern
transcendent zu nennen ist, als es sachlich und wesentlich
von den geschopflichen Dingen unterschieden und iiber alles,
was aufser ihm ist und gedacht werden kann, unendlich er-
haben ist.

8. Auf das Seiende iiberhaupt beziehen sich folgende a priori
evidente Grundsitze:

a) Wenn wir nur das Seiende iiberhaupt in Betracht ziehen,
so versteht sich- von selbst, dals jedes Seiende das ist, was es
ist, d. h. sein eigenes Sein hat. Diesem ontologischen Grund-
satze der Identitdt entspricht der logische Grundsatz: Wenn
einem Subjekte eine Bestimmung in einer gewissen Beziehung
zukommt, dann muls ihm dieselbe in jener Beziehung, in welcher
sie ithm wirklich zukommt, auch im Denken erteilt werden. Dieser
Grundsatz ist das hochste Prinzip einer jeden Wissenschaft.
Denn von dem Begriffe eines Gegenstandes geht man aus, um
seine wesentlichen Kigenschaften und alles, was sonst iiber ihn
gelehrt wird, wissenschaftlich zu begriinden. Demnach liegt
jeder Beweisfiihrung, die eigentliches Wissen erzeugt, die Wahr-
heit des Urteiles zugrunde, in welchem von dem Gegenstande des
Begriffes die Merkmale, aus denen er besteht, ausgesagt werden:
was eben den Grundsatz der Identitit, dafs die Merkmale dem
Begriffe gleich sind, voraussetzt oder einschlielst.

b) Stellen wir die Begriffe des Seienden iiberhaupt und des
absolut Nichtseienden zusammen, so ergibt sich der zweite Grund-
satz des Widerspruches: Kein Seiendes kann seines eigenen
Seins entbehren; denn es kann nicht zu gleicher Zeit und in
der nidmlichen Beziehung seiend und nicht selend sein, nicht zu
gleicher Zeit und in der namlichen Beziehuvg eine Realitit ein-
schliefsen und ausschliefsen. Kann aber ein und dasselbe nicht
zu gleicher Zeit und in der némlichen Beziehung sein und nicht
sein, so ist immer nur das Eine von beiden moglich: entweder



Von dem Seienden iiberhaupt. 373

es ist oder es ist nicht; es hat entweder eine bestimmte Realitiit
oder es hat sie nicht. Darum kann man mit dem Grundsatze
des Widerspruches den des ausgeschlossenen Dritten ver-
binden. Jedoch in verschiedener Beziehung kann in einem und
demselben Dinge Sein und Nichtsein vereinigt sein; das Positive
in dem Dinge ist seine Realitit, das Negative der Mangel einer
andern Realitit. Dem ontologischen Grundsatze des Wider-
spruches und des ausgeschlossenen Dritten entspricht dieser
logische Grundsatz: Wenn einem Subjekte eine Bestimmung
in einer Beziehung nicht zukommt, so muls ihm diese Bestim-
mung in der Beziehung, in welcher sie ihm nicht zukommt, auch
im Denken abgesprochen und darf ihm nicht zu gleicher Zeit
und in derselben Beziehung zugeteilt werden; handelt es sich
um eine Bestimmung riicksichtlich eines Subjektes in unserem
Denken, so mufs diese Bestimmung dem Subjekte im Denken
entweder zugeteilt oder abgesprochen werden. Wihrend der
Grundsatz der Identitdt bei direkter Beweisfilhrung das
hochste Prinzip einer jeden Wissenschaft ist, bildet der Grund-
satz des Widerspruches mit dem des ausgeschlossenen
Dritten die Grundlage bei indirekter Beweisfiihrung, welche
die Wahrheit der Sache aus der Unmoglichkeit ihres Gegenteils
darthut. Denn diese Beweisfiihrung ruht immer auf dem Satze
des Widerspruches, weil erst dann die Unmoéglichkeit von etwas
vollstindig nachgewiesen ist, wenn man zur Folgerung gefiihrt
wird, dals ein und dasselbe zugleich sein und nicht sein wiirde.
Daraus aber geht hervor, dafs der Satz des Widerspruches mit
dem des ausgeschlossenen Dritten fiir den absolut hdchsten ge-
halten werden kann, weil durch ihn auch jene Prinzipien selbst,
von denen es keine direkte Beweisfiihrung geben kann, wenig-
stens indirekt bewiesen werden.

¢) Dafiir, dals einem Dinge eine Realitit zukomme und nicht
vielmehr nicht zukomme oder umgekehrt, mufs immer ein hin-
reichender Grund vorhanden sein. Darum ist der Grundsatz
des hinreichenden Grundes: ,,Es gibt nichts ohne hinreichen-
den Grund“, ein allgemeines Gesetz alles Seienden. Diesem
ontologischen Gesetz entspricht das logische Grundgesetz:



374 Von dem Seienden.

Ohne hinreichenden Grund darf man im Denken einem Gegen-
stande eine Bestimmung weder zusprechen noch absprechen; ist
ein hinreichender Grund dafir gegeben, dals eine Bestimmung
einem Subjekte zukommt, so mufs man sie von ihm aussagen;
ist aber ein hinreichender Grund dafiir gegeben, dals eine Be-
stimmung einem Subjekte nicht zukommt, so mufs man sie ihm
absprechen. Auch das Prinzip vom hinreichenden Grunde ist
eine Grundlage der wissenschaftlichen Beweisfiihrung.
Denn nur jenes Erkennen kann vollkommen genannt werden
und fiir eigentliches Wissen gelten, durch das die Wahrheit der
Sache aus ihrem Grunde erkannt wird; jene Beweisfiihrung ist
wissenschaftlich, die, was zu beweisen ist, aus dem Grunde,
durch den es ist, darthut.

Diese drei ontologischen Prinzipe sind Grundsdtze alles
Seienden nicht nur insofern, als das Sein im Sinne von Realitit
gefalst wird, sondern auch insofern, als es Existenz bedeutet.

Entsprechen aber wirklich die ontologischen Grund-
sitze den logischen und umgekehrt? Ganz gewils. Denn
wiaren die Gesetze unserer Vernunft nicht die der Natur, so
wiirden wir uns vergebens bemiihen, sie ihr aufzudringen; wiren
die Gesetze der Natur nicht in unserer Vernunft, so vermochten
wir nicht sie zu begreifen. Ferner ist unser denkender Geist
mit dem Korper zu einem Wesen verbunden, und der Korper ge-
hort zur sichtbaren Natur; folglich muls zwischen dem denkenden
Geiste und der sichtbaren Natur eine Harmonie herrschen, welche
jenes Entsprechen notwendig mit sich bringt. Was ist aber die
Ursache, dals einander entsprechende Gesetze im denkenden
Geiste und in der sichtbaren Natur sich vorfinden und dafls sie
in der intellektualen Erkenntnis sich vereinen? DBeide haben
eine hohere, gemeinsame Ursache, eine Urvernunft, die zugleich
Urkraft ist, mit einem Worte Gott. Ubrigens hingt die Frage
iiber die Ubereinstimmung der ontologischen Grundsitze mit den
logischen mit jener Frage innig zusammen, ob und wie die von
uns gedachten Wesenheiten der Dinge den wirklichen Wesen-
heiten derselben entsprechen. Dariiber wird spiter die Rede
sein.



Von der Wirklichkeit und Moglichkeit. 375

IL.
Von der Wirklichkeit und Maoglichkeit.

In allen Gebieten des menschlichen Wissens spricht man
vom Schlechthinigen und Relativen, von dem, was in sich
betrachtet das ist, was es heilst, und von dem, was durch Be-
ziehung auf ein Anderes das ist, was es heilst. Und dies ist
ganz natiirlich, da die Dinge nicht blofs fiir sich, sondern auch
fiir einander sind, da sie einen gemeinsamen Ursprung und einen
gemeinsamen Zweck haben und bei aller Verschiedenheit unter
sich dennoch sich zur Erreichung ihrer eigenen Vollkommenheit
wechselseitig unterstiitzen und in ununterbrochener Wirksamkeit
die einen fir die anderen thétig sind. So fragt man z. B.: Was
ist der Regen an und fiir sich und was in Bezug auf den Erd-
boden? Was ist das Urteil an sich und was in Bezug auf den
Schluls? Was ist ein Dreieck an sich und was in Bezug auf
ein Prisma? Was ist die Psychologie an sich und was in Bezug
auf die Padagogik? Was ist die korperliche Geesundheit an sich
und was in Bezug auf die Tugend? Wir kdnnen sagen, dafs
diese Betrachtung allgemein und wesentlich ist. Folglich konnen
wir sie auch auf das Seiende iiberhaupt ausdehnen und vom
schlechthin Seienden oder Wirklichen und vom relativ Seienden
oder Moglichen sprechen.

Bevor wir die Wirklichkeit und Mo6glichkeit untersuchen,
moge man uns eine doppelte Bemerkung erlauben. 1. Das
Schlechthinige ist mit dem Absoluten nicht identisch.
Denn was in einer Ordnung ein schlechthin Seiendes ist, kann
in einer andern Ordnung ein relativ Seiendes sein; so z. B. ist die
korperliche Gesundheit in der physischen Ordnung schlechthin
gut, jedoch in der ethischen Ordnung relativ gut; die Tugend
ist in Bezug auf die korperliche Gesundheit schlechthin gut,
in Bezug auf Gott relativ gut. Das absolut Seiende ist aber nicht
notwendig fiir etwas anderes, von ihm ist aber alles, was wie
immer ist, abhdngig; es hat nicht nur das Sein, sondern es ist
auch das Sein selbst; es ist das schlechthin Seiende im hiochsten
Grade, auf unendliche Weise, im umfassendsten Sinne des W ortes.



376 Von dem Seienden.

2. Hat Aristoteles in den Worten dvvauic und évreléyeta
ein Asyl der Unwissenheit eroffnet? Gibt es einen Unter-
schied zwischen dem Méglichen und Wirklichen? Kanp
das, was nicht ist, sein, das, was ist, nicht sein? Und in welchem
Sinne? Die erste Frage mufls verneint, die zweite und dritte
bejaht werden. Aristoteles beweist die Richtigkeit seiner Unter-
scheidung, indem er sich auf die Erfahrung beruft. Es ist nimlich
bekannt, dals der Kiinstler seine Kunst besitzt, wenn er sie auch
nicht anwendet; dafs er sie nicht verliert, wenn er sie anzu-
wenden aufhort; dals er sie nicht von neuem erhilt, wenn er
sie anzuwenden wieder anfingt. KEs gibt also ruhende Ver-
mogen, und es muls zwischen dem Vermdgen und der ihm ent-
sprechenden Wirksamkeit ein Unterschied bestehen. Ebenso
verhéilt es sich mit dem Vermdgen zu sehen, zu horen; wer
nicht sieht, konnte sehen, und wer sieht, konnte nicht — sehen.

Mit Aristoteles konnen wir iiber das Wirkliche und Mog-
liche Folgendes aus der Erfahrung entnehmen:

Uberall bemerken wir Thatigkeit, d. h. ein Wirken, das
Verianderungen hervorbringt, auch bei lebenden Wesen, welche,
indem sie auf sich selbst verdndernd einwirken, nicht ihrem
ganzen Wesen nach dabei thitig und leidend sind, sondern sich
wie anderes zu sich selbst verhalten. Dieses Wirken setzt ein
Prinzip voraus, ein Vermogen. Wir miissen aber hier ein dop-
peltes Vermdgen unterscheiden: in dem Thitigen das Ver-
mogen zu wirken, d. h. den Grund, weshalb das Thitige auf
ein anderes verindernd einwirken kann, und in dem Leidenden
das Vermogen zu leiden, d. h. den Grund, weshalb das
Leidende die Einwirkung empfangen und verdndert werden kann.
Dies anzunehmen fordert das Prinzip des zureichenden Grundes.
Durch wiederholte Thétigkeit wird das thitige Vermogen, wie
die Erfahrung lehrt, vervollkommnet; es ist also auch in Bezug
auf das thitige Vermogen das Wirken als Verwirklichung zu
bezeichnen, durch welche das Vermogen zum Wirken ausge-
riistet wird. Wenn auch jene Verwirklichung in Bezug auf
die Thitigkeit, zu der sie ausriistet, Vermogen ist, so heilst sie
doch die erste Verwirklichung, insofern sie das Vermigen



Von der Wirklichkeit und Moglichkeit. 377

vervollkommnet; dieses Wirken, zu dem das Vermigen ausge-
ristet wird, heifst die zweite Verwirklichung. Jene Ver-
wirklichung oder Ausriistung des Vermigens zum Wirken konnen
wir accidentelle Form, Fiahigkeit (habitus) nennen. Neben
der accidentellen Form haben wir auch eine substanziale
Form des Korpers, welche mit dem Worte Verwirklichung
bezeichnet werden kann; derselben entspricht die erste Materie
als leidendes Vermiogen, als das Bestimmbare, als das Zu-
verwirklichende. Dalfs die konstitutiven Prinzipien aller Kirper
die erste Materie und die substanziale Form sind, wird in der
peripatetischen Philosophie a posteriori nachgewiesen. Ich fiihre
als Beispiel solcher Beweise an, dals Einheit und Ausdehnung,
Aktivitit und Passivitit jedem Korper als solchem zukommen;
Einheit und Ausdehnung konnen nicht ein und dasselbe zum
Prinzip haben, ebensowenig die Aktivitit und Passivitdt, da Ein-
heit und Ausdehnung eine entgegengesetzte Tendenz haben und
Aktivitait und Passivitdt zu einander im Gegensatz stehen; folg-
lich mufs die Einheit und Aktivitit ein anderes Prinzip haben
als die Ausdehnung und Passivitidt. Endlich muls in allen Dingen,
die sein und nicht-sein konnen, das Dasein als Verwirk-
lichung, die Wesenheit als Vermégen betrachtet werden;
daritber wird im dritten Abschnitte gehandelt.

Die Verwirklichung bedeutet also, 1. dals ein Wesen handelt,
2. dals es eine Fahigkeit, wodurch ein Vermdgen zum Wirken
ausgeriistet wird, besitzt, 3. dals es durch eine Form bestimmt
ist, 4. dals es da ist. Dem entsprechend bezeichnet das Ver-
mogen, 1. dals ein Wesen handeln kann, 2. dals es eine Fihig-
keit, wodurch ein Vermigen zum Wirken ausgeriistet wird, be-
sitzen kann, 3. dals es durch eine Form bestimmt werden kann,
4. dafs es da sein kann. Das erste Vermogen heilst aktiv, das
zweite und dritte subjektiv oder rezeptiv oder passiv, das vierte
objektiv. Auch die Logik spricht bei den Begriffen von Ver-
wirklichung und Vermogen; denn der Artbegriff besteht aus dem
Gattungsbegriffe und dem spezifischen Unterschiede, welche sich
zu einander verhalten wie Vermogen zur Verwirklichung, wie
Materie zur Form.



378 Von dem Seienden.

Das vierte, objektive Vermogen, schliefst in sich die
innere und dulsere Méglichkeit. Die innere Mdoglichkeit
besteht darin, dals etwas von innerem Widerspruche frei ist,
dals etwas gedacht solche Merkmale besitzt, die einander nicht
widersprechen; die dufsere Moglichkeit besteht darin, dafs eine
Ursache da ist, welche dieses innerlich Mogliche in die Existenz
iiberzufiihren imstande ist. Diese beiden Moglichkeiten verhalten
sich zu einander in der Weise, dals die innere absolut, die #iulsere
relativ ist, weil etwas fiir die eine Ursache #dulserlich moglich
sein kann, wéhrend es fiir eine andere nicht moglich ist. Ferner
ist die innere Moglichkeit metaphysisch, die dufsere entweder
physisch oder moralisch; physisch moglich ist, was den physi-
schen Gesetzen nicht widerstreitet, was nach physischen Gesetzen
geschehen kann, — moralisch méglich, was der allgemein mensch-
lichen Sitte nicht widerstreitet, was nach allgemein menschlichen
Sitten geschehen kann. Das objektiv Mogliche ist wohl zu unter-
scheiden von dem reinen oder absoluten Nichts; denn
wiewohl jenes kein real Seiendes ist, so mufls es doch als ein
ideal Seiendes betrachtet werden. Das reine Nichts ist eine
gianzliche Negierung alles Seins und kann nicht an und fiir sich
gedacht werden, das objektiv Mogliche ist aber etwas Positives
und kann an und fiir sich gedacht werden; ein objektiv Még-
liches wird von einem andern objektiv Moglichen unterschieden,
wihrend es unméglich ist, ein reines Nichts von einem andern
zu unterscheiden; schliefslich kann das objektiv Mogliche in die
reale Existenz iibergefiihrt werden, wihrend wir dasselbe von
dem reinen Nichts nicht behaupten konnen.

Zu dem objektiv Moglichen steht das objektiv Unmdg-
liche im Gegensatz. Die innere oder absolute Unmoglich-
keit besteht im Nichtvorhandensein der innern oder absoluten
Moglichkeit, die &dulsere oder relative Unméoglichkeit im
Nichtvorhandensein der dufsern oder relativen Moglichkeit. So-
wie alles relativ Mogliche absolut mdglich sein mufs, aber nicht
umgekehrt, so ist alles absolut Unmégliche auch relativ unmog-
lich, aber nicht umgekehrt. Was von der Moglichkeit gilt, kann
auch auf die Unmoglichkeit bezogen werden; die absolute



Von der Wirklichkeit und Moglichkeit. 379

Unmoglichkeit ist metaphysisch, die relative entweder physisch
oder moralisch. Ein Maler konzipiert im Geiste eine Idee, welche
keinen Widerspruch in sich fafst, und hat auch alle Mittel, die-
selbe darzustellen; in diesem Falle sprechen wir von innerer
und dufserer Moglichkeit. Jedoch die konzipierte Idee in einer
vollkommen addquaten Weise aulserlich darzustellen ist ihm
physisch unmdglich; physisch moglich, aber moralisch unmoglich
ist es, ein Bild zu verfertigen, welches das sittliche Gefiihl
des Zuschauers direkt beleidigen wiirde. Ferner ist es meta-
physisch unméoglich, dafs ein Kérper ohne Lebensprinzip lebe;
physisch unmoglich ist es, dals der Planet sich von seinem Fix-
stern losreifse; moralisch unmdéglich ist es, dals der Mensch
seinem Wohlthdter mit schnédem Undank vergelte.

Die objektive Moglichkeit geht in Wirklichkeit
iiber, wenn etwas aulser den Verstand, der es denkt, und
aulser die Ursache, welche es der Potenz nach in sich schlielst,
versetzt wird, so dals es fiir und in sich besteht. Uber diese
Wirklichkeit wird spiter die Rede sein.

Mit der Unméglichkeit hidngt die Notwendigkeit zu-
sammen, insofern dasjenige notwendig ist, dessen kontradikto-
risches Gegenteil unmoglich ist. Ist dieses kontradiktorische
Gegenteil unter jeder Bedingung unmoglich, dann ist die Not-
wendigkeit eine absolute; die Existenz Gottes ist, wie spiter
gezeigt wird, absolut notwendig, da es unter keiner Bedingung
moglich ist, dafs Gott nicht existiere. Ist aber das kontradikto-
rische Gegenteil nur unter einer gewissen Bedingung unméglich.
so ist die Notwendigkeit blofs hypothetisch; diese Notwendig-
keit kommt den bereits existierenden geschopflichen Wesen zu,
In einer andern Hinsicht wird die Notwendigkeit wie die Mog-
lichkeit eingeteilt in die metaphysische, physische und moralische.
Metaphysisch notwendig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches
Gegenteil innerlich unmoglich ist; so muls der Kreis rund sein.
Physisch notwendig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches
Gegenteil nach physischen Gesetzen nicht geschehen kann; so
mufs Sauerstoff und Wasserstoff chemisch verbunden Wasser bil-
den. Moralisch notwendig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches



380 Von dem Seienden.

Gegenteil nach allgemein menschlichen Sitten nicht geschehen
kann; so muls die Mutter ihr Kind lieben. Mit der Notwendig-
keit steht die Zufdlligkeit oder Bedingtheit im Gegensatz;
denn zufillig ist dasjenige, dessen kontradiktorisches Gegenteil
ebensogut moglich ist wie es selbst. Die absolute Notwendig-
keit schlielst alle Zufélligkeit aus, die hypothetische schliefst sie
ein, da das hypothetisch Notwendige unter gewissen Bedingungen
auch nicht existieren oder anders existieren kann.

Von dem Vermogen und der Verwirklichung gelten fol-
gende Satze:

I. Das Vermo6gen kann nur durch die Verwirk-
lichung definiert werden; die Verwirklichung kann gar nicht
definiert werden. Denn was sich wesentlich auf etwas anderes
bezieht und davon spezifisch bestimmt wird, kann nur durch
dieses andere definiert und erkldart werden. Nun aber bezieht
sich das Vermogen wesentlich auf die Verwirklichung und wird
von derselben bestimmt. Ferner kann der einfachste und darum
allgemeinste Begriff nicht definiert werden. Nun aber hat der
Begriff der Verwirklichung den weitesten Umfang, weil jedes
Seiende entweder als wirklich oder als moglich betrachtet werden
mufs und weil das Mogliche durch das Wirkliche definiert
werden mufs. Folglich kann die Verwirklichung nicht definiert
werden, sie kann nur durch Beispiele, etymologische Ableitung
und Anwendung von Synonymen erkldrt werden. Daraus sieht
man, dals die Verwirklichung bekannter ist als das Vermogen,
dafs jene begrifflich frither ist als dieses.

2. Bei jenem Wesen, das einem Wechsel von Verinderungen
unterworfen ist, geht das Vermogen der Verwirklichung
zeitlich voran; jedoch im allgemeinen ist die Ver-
wirklichung wenigstens der Natur nach frither als das
Vermogen. Denn wenn ein verinderliches Wesen von einem
Zustande in einen andern iibergeht, so mufs die Moglichkeit in
jenen Zustand uberzugehen frither sein als der Zustand selbst.
Wenn wir aber das Verhiltnis allgemein ins Auge fassen, so
geht die Verwirklichung dem Vermodgen voran, wenigstens der
Natur nach. Denn das Vermogen geht nicht von selbst in



Von der Wesenheit und Existenz. 381

Wirklichkeit iiber, sondern wird von einem bereits wirklich
Seienden in Wirklichkeit iibergefiihrt.

3. Ein Ding ist insofern vollkommen, als es verwirk-
licht ist, insofern aber unvollkommen, als es zur Wirklichkeit
blofs angelegt ist. ;

4. Die in einer Beziehung reine Wirklichkeit kommt
jenem Wesen zu, das in dieser einen Beziehung vollkommen ist.

5. Bin Wesen, welches ganz und gar, in jeder Bezie-
hung wirklich, die mit keinem passiven Vermigen ver-
mischte Wirklichkeit selbst ist, mufls fiir durchaus und absolut
vollkommen gehalten werden.

6. Ein Wesen ist insofern aktiv, als es verwirklicht
ist, passiv insofern, als es zur Wirklichkeit blofs angelegt ist.

7. Ein verdnderliches Wesen besteht aus Wirklich-
keit und Vermogen; ein unveridnderliches Wesen ist
ganz und gar wirklich, in keiner Hinsicht zur Wirklich-
keit blofs angelegt. Denn ein Wesen wird insofern verandert,
als es in der Wirklichkeit das zu sein beginnt, wozu es vor
der Verinderung blols angelegt war, oder hort in der Wirklich-
keit das zu sein auf, was es war, und beginnt, dazu blofs an-
gelegt zu sein, was es in der Wirklichkeit war. Unverédnderlich
ist aber jenes Wesen, welches irgend eine Verwirklichung weder
empfangen noch verlieren kann, welches weder ein passives Ver-
mogen noch eine blofse Anlage zur Thétigkeit besitzt; eine solche
Wirklichkeit schliefst natiirlich die innere Moglichkeit ein. Aus
diesem Begriff der Unverédnderlichkeit geht hervor, dals ein un-
veranderliches Wesen eine absolut reine Wirklichkeit ist.

[I1.

Von der Wesenheit und Existenz.

Die Untersuchung des Seienden iberhaupt
fihrt uns zur Wesenheit und Existenz Denn der
Begriff des Seienden iiberhaupt ist das erste Produkt der Ab-
straktion, welche durch die Erscheinung zum Grunde derselben

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1. 26



382 Von dem Seienden.

vorzudringen und diesen Grund fiir sich allein, ohne die Er-
scheinung festzuhalten sucht, welche den an sich intelligiblen
Grund der Erscheinung von dieser Erscheinung lostrennt und
ihn so durch sich selbst erkennbar macht. Dieser an sich in-
telligible Grund der Erscheinung ist die Wesenheit; der Gegen-
stand aber, welcher dem Sinne erscheint und welchem der an
sich intelligible Grund der Erscheinung zukommt, ist ein wirk-
lich existierendes, von unserem Denken unabhingiges Ding. So
sind wir zu den Begriffen der Wesenheit und Existenz gelangt.
Aber auch dann, wenn wir den unbestimmten Begriff
des Seienden iberhaupt ndher bestimmen, sind wir an
die Wesenheiteines wirklichexistierenden Dinges
angewiesen, weil wir den Inhalt der Begriffe weder aus dem
unbestimmten Begriffe des Seienden iiberhaupt, noch aus uns
selbst schopfen. Uberall begegnen wir wirklich existierenden
Dingen mit ithren Wesenheiten.

Aber auch im zweiten Abschnitte, wo iiber Vermogen
und Verwirklichung gesprochen wurde, trafen wir die We-
senheit und Existenz Denn die innere Moglichkeit ist
nichts anderes als die ideale Wesenheit eines Dinges, und die
aulsere Moglichkeit beruht auf der wirklichen Existenz einer Ur-
sache, welche das inmerlich Mogliche in die Existenz iiberzu-
fihren imstande ist.

Folglich sind wir berechtigt, iiber die Wesenheit und Exi-
stenz zu sprechen. Diese Untersuchung wollen wir nun anstellen
in der festen Uberzeugung, dafls es wirklich existierende
Dinge gibt, welche ihre eigenen Wesenheiten haben, dals wir
die Wesenheiten wirklich existierender Dinge zu erkennen im-
stande sind und auch einige Wesenheiten wirklich erkennen.
Diese Uberzeugung kann uns der wirkliche und absolute
Zweifel nicht nehmen, weil dieser unnatiirlich, widerspruchs-
voll und unméglich ist. Damit ist aber nicht gesagt, dals man
einem philosophischen Dogmatismus huldigen soll. Denn wenn
auch der Geist des Menschen unter der Wahrheit steht, welche
ihn beherrscht und auch gegen seinen Willen gewils macht, so
hat er doch ein ihm natiirliches Bediirfnis, was er erkennt,



Von der Wesenheit und Existenz. 383

durch Forschung auf die letzten Griinde zuriick-
zufiihren. Darum soll es unsere Aufgabe sein, auf den Grund
dieser Gewilsheit zu kommen und so dem natiirlichen Bediirf-
nisse unseres Geistes gemi(s unsere Erkenntnis zu vervollkommnen,
ohne die objektive, von unserem Denken unabhingige Wahrheit
von dem Resultate unserer Forschung abhingig machen zu
wollen.

Was ist also zundchst die Wesenheit? Wesenheit
eines Dinges nennen wir den ihm immanenten, dasselbe bestim-
menden Grund, durch welchen es das bestimmte Ding ist, das
es ist; zur Wesenheit gehort die Einheit aller jener Momente,
durch welche ein Ding als das, was es ist, konstituiert wird.
Insofern die Wesenheit Prinzip der Thitigkeit ist, heiflst sie
Natur. Wir unterscheiden die reale Wesenheit von der id ea-
len. Jene kommt einem Dinge zu, insofern es an und fiir sich
existiert; diese aber, insofern es gedacht wird. Die reale Wesen-
heit ist zwar beharrlich, notwendig und unveriinderlich, weil sie
in dem wirklichen Dinge das Erste und Bleibende ist, das sich
nicht dndert, so lange das Ding als das, was es ist, existiert,
weil das wirkliche Ding dieselbe haben muls, wenn es das sein
soll, was es ist; jedoch ist sie zeitlich, bedingt und verinderlich,
weil sie mit dem wirklichen Dinge entsteht und vergeht, mit
ihm dessen Zeitlichkeit, Bedingtheit und Vergéinglichkeit teilt.
Allein von der idealen Wesenheit muls die Beharrlichkeit, Not-
wendigkeit und Unvergénglichkeit im schlechthinigen Sinne be-
hauptet werden; sogar negativ ewig ist sie, weil sie an keine
Zeit, an keinen Ort gebunden ist, von allen zeitlichen und ort-
lichen Bedingungen absieht.

Wo hat nun die ideale Wesenheit ihren Grund?
In sich selbst gewils nicht, da sie weder aus sich, noch an und
fiir sich existiert. Auch in dem wirklichen Dinge nicht, da es
zeitlich, bedingt und verinderlich ist. Auch in unserem Denken
nicht, weil, wiewohl wir dieselbe denken, wir uns doch ganz
bestimmt bewulst sind, dals wir sie nicht erschaffen, sondern
finden, und weil wir selbst zeitliche, bedingte und verinderliche
Wesen sind, so dals wir keineswegs Urheber idealer, d. h.

0%



384 Von dem Seienden.

unverédnderlicher, notwendiger und negativ ewiger Wesenheiten
sein konnen. Es bleibt uns also nichts anderes iibrig als ein
absolutes, d. h. unverinderliches, notwendiges und ewiges Wesen
anzunehmen, das wirklich existierend die idealen Wesenheiten
denkt, nach ihnen wirklich existierende Dinge erschaffen hat
und unsere Seele mit einem solchen Erkenntnisvermiogen aus-
geriistet hat, damit wir aus den wirklich existierenden Dingen
seine Gedanken, die idealen Wesenheiten nach Moglichkeit
herauslesen.

Zunédchst also haben die idealen Wesenheiten ihren Grund
im gottlichen Intellekte; weil aber der gittliche Intellekt
sachlich von dem gottlichen Wesen selbst nicht verschieden ist,
so mufs der entfernte Grund der idealen Wesenheiten im
gottlichen Wesen selbst gesucht werden. Indem Gott
sich selbst denkt, wie er an sich ist, denkt er auch sich selbst,
wie er nach aufsen nachahmbar ist.

Wie werden die idealen Wesenheiten von uns
gedacht und wie von dem absoluten Wesen? Der
Grund der von Gott gedachten Wesenheiten der Dinge ist die
gottliche Wesenheit; der Grund der von uns gedachten Wesen-
heiten der Dinge sind die wirklich existierenden Dinge und die
Gottebenbildlichkeit unseres Geistes. Die gottlichen Gedanken
sind addquate Vorbilder der Dinge, unsere Gedanken unadéquate
Nachbilder. Gott sind die individuellen Wesenheiten der Dinge
bekannt, uns aber die allgemeinen, denen wir Accidentien hin-
zudenken. Gott erfalst in einem Gedanken nicht nur seine eigene
absolute Wesenheit, sondern auch die Wesenheiten aller rela-
tiven, sowohl wirklich existierenden als auch blofs méglichen
Dinge; wir denken zwar auch die Wesenheiten nicht blofs wirk-
licher, sondern auch moglicher Dinge, aber nicht alle, nicht auf
einmal, nicht immer unmittelbar. Dieser Unterschied ist be-
griindet einerseits in der absoluten Wesenheit Gottes, anderseits
in der Relativitait des menschlichen Geistes.

Wie verhalten sich die von uns gedachten
Wesenheitenzuden realen Wesenheiten der Dinge?
Es scheint, dafs unsere Begriffe von den Wesenheiten der wirk-



Von der Wesenheit und Existenz. 385

—_—

lichen Dinge den realen Wesenheiten derselben nicht entsprechen,
da unsere Begriffe allgemein, die realen Wesenheiten aber indi-
viduell sind. Jedoch ist dieser Widerspruch nur scheinbar. Denn
wir miissen zwischen dem Inhalte des allgemeinen Begriffes und
der Form der Allgemeinheit, welche der Begriff in unserem
Denken hat, wohl unterscheiden. Der Inhalt des allgemeinen
Begriffes ist objektiv real in allen Individuen, auf welche der
Begriff sich anwenden lifst, wohl nicht in der abstrakten Form,
in welcher wir ihn denken, sondern als konkretes Sein. Die
Form der Allgemeinheit erhilt der Begriff erst durch wunser
Denken, indem wir ihn auf alle Individuen, deren Wesenheit
sich in demselben offenbart, beziehen und alle diese Individuen
unter demselben zusammenfassen. Die Form der Allgemeinheit,
welche der allgemeine Begriff in unserm Denken hat, beruht
auf objektiver Grundlage, indem wir nur dann wirkliche oder
mogliche Individuen unter dem Begriffe zusammenfassen, wenn
wir erkennen, dafs der Inhalt des Begriffes in einer Mehrheit
von Individuen wirklich ist oder wenigstens wirklich sein kann.
Davon, dafs wir die Wesenheiten der Dinge allgemein denken,
liegt der Grund in der Vereinigung der Seele mit dem Korper;
denn infolgedessen stellt sich die Seele die Erscheinungen der
Korper unmittelbar und zunéichst vor und abstrahiert dann von
dem Sinnlichen des Gegenstandes das Intelligible desselben, die
Wesenheit, welche den Erscheinungen zugrunde liegt; das Re-
sultat dieser Abstraktion kann nichts anderes sein als eine all-
gemeine intelligible Vorstellung.

Die Verwirklichung der Wesenheit ist die Existenuz.
Wihrend die Wesenheit dasjenige ist, wodurch wir auf die
Frage antworten, was das Ding ist, bedienen wir uns des Wortes
Existenz, um auf die Frage zu antworten, ob es ist. Um den
Begriff der Existenz ndher kennen zu lernen, wollen wir die
realen Wesenheiten der Dinge der uns umgebenden Welt priifen;
dann wollen wir auf die Existenz selbst schliefsen.

Die realen Wesenheiten der Weltdinge sind, wie wir aus
Erfahrung wissen, Verdnderungen unterworfen, ver-
ursacht und bedingt; als solche setzen sie eine reale



336 " Von dem Seiendeén.

Wesenheit voraus, welche keinen Veridnderungen unterworfen ist,
welche als die erste Ursache jener von keiner Ursache hervor-
gebracht ist, sondern den Grund ihres Daseins in sich selbst
hat, welche so existiert, dafs sie unter keiner Bedingung nicht
existieren kann, d. h. welche notwendig ist. Nach dem Kau-
salititsgesetze, welches eine unendliche Reihe von Verinderungen,
Ursachen und Zufélligkeiten ausschliefst, mufs ein solches ab-
solute Wesen, das Gott genannt wird, existieren.

Demnach haben die realen Wesenheiten der Weltdinge
ithren Grund in der realen Wesenheit Gottes. Jedoch
ist dieser Grund ein entfernter; wenn wir nach dem nidchsten
forschen, so finden wir ihn in dem freien Willen Gottes.

Wie verhdlt sich nun die Wesenheit zur Existenz?
Es unterliegt keinem Zweifel, dals die ideale Wesenheit sich
von der Existenz sachlich unterscheidet, sowie dals der Mensch
zwischen der realen Wesenheit und der Existenz einen
logischen Unterschied machen kann. KEs fragt sich aber, ob der
Unterschied nicht nur logisch, sondern auch real oder
virtual ist. Um diese Frage zu beantworten, wollen wir, nach-
dem die reale Wesenheit Goftes bestimmt worden ist, das Ver-
hdltnis der Wesenheit Gottes zu seiner Existenz erdrtern und
dann auf den Unterschied der geschopflichen realen Wesenheit
von der Existenz schlielsen.

Zwischen der realen Wesenheit Gottes und seiner
Existenz besteht kein Unterschied, weder ein realer noch
ein virtualer.

Denn 1. wenn etwas in einem Dinge ist, was mit dessen
Wesenheit nicht identisch ist, mufs es verursacht sein entweder
von den immanenten Prinzipien des Dinges oder von einem Dinge,
das aufserhalb liegt. Dasselbe miifste der Fall sein, wenn wir
die Identitit der gottlichen Wesenheit mit der Existenz leugnen
wollten. Es ist aber unmoglich, dafls die Existenz von den im-
manenten Prinzipien einer Wesenheit verursacht sei; denn kein
Ding vermag das Prinzip seiner Existenz zu sein, wenn es eine
verursachte Existenz hat. Folglich miifste ein anderes Ding die
Existenz verursachen. Das kann aber von Gott nicht gesagt



Von der Wesenheit und Existenz. 387

werden, weil er die erste bewirkende, ursachlose Ursache ist.
Folglich mufs die Wesenheit Gottes mit seiner Existenz iden-
tisch sein. ol 25

2. Die Existenz verhilt sich zu der realen Wesenheit wie
die Verwirklichung zum Vermogen. In Gott ist aber nichts
blofs angelegt; alles ist in ihm aktuell, er ist die mit keinem
passiven Vermogen vermischte Aktualitdt. Folglich ist in ihm
die Wesenheit von der Existenz nicht verschieden.

3. Was Sein hat und nicht Sein ist, ist' ein Seiendes durch
Mitteilung. Gott aber hat nicht blofs Sein, sondern ist das Sein
selbst; d. h. er hat seine Wesenheit aus sich, er ist sich seine
eigene Wesenheit. Wenn nun die Existenz mit der Wesenheit
nicht identisch ist, so ist er ein Seiendes durch Mitteilung.
Dann ist er nicht das erste Seiende. Er ist aber wenigstens
der Natur nach, wenn nicht zugleich der Zeit nach, das erste
Seiende. Folglich ist seine Wesenheit mit der Existenz identisch.

Was das Verhiltnis zwischen der geschopflichen rea-
len Wesenheit und der Existenz betrifft, behaupten einige,
dals der Unterschied nicht blofs virtual, sondern auch sachlich
ist, wahrend andere ihn blofs fiir virtual halten.

Die Verteidiger des realen Unterschiedes argumen-
tieren folgendermalsen: Gott allein ist als ein Seiendes das meta-
physisch einfachste Wesen, indem er das Sein selbst ist, indem
seine Wesenheit mit der Existenz identisch ist. Dem geschopf-
lichen Wesen kommt aber diese Einfachheit, diese reine, lautere
Wirklichkeit, nicht zu; es besteht als Seiendes aus Vermogen
und Wirklichkeit. Das Vermogen ist, wenn das Seiende in Betracht
kommt, die reale Wesenheit, die Wirklichkeit ist die Existenz.
Nun aber unterscheidet sich das Vermogen von der Wirklich-
keit sachlich, somit auch die reale Wesenheit von der Existenz.
Die virtuale Unterscheidung reicht nicht hin, um das verinder-
liche, hervorgebrachte und bedingte Wesen von dem unverinder-
lichen, ursachlosen und notwendigen Wesen scharf zu trennen,
so dals die Gefahr nicht ausgeschlossen ist, das relative Wesen
mit dem absoluten zu verwechseln. Und fiirwahr ist der Unter-
schied zwischen dem relativen und absoluten Wesen ein durch-



388 Von dem Seienden.

greifender; er muls angenommen werden, wenn wir beide Wesen
als Seiende betrachten, weil diese Betrachtung den Grund eines
jeden andern Unterschiedes betrifft. Zwar ist es schwierig, ja
sogar unmoglich, sich von dieser metaphysischen Zusammensetzung
aus zwei sachlich verschiedenen Teilen eine sinnliche Vorstellung
zu machen; jedoch kann uns dieser Umstand nicht hindern, etwas
als wahr anzunehmen, wofiir der denkende Geist triftige Griinde
findet. Das Meiste, was in der menschlichen Wissenschaft vor-
kommt, ist von der Art, dals wir uns davon keine sinnliche
Vorstellung machen konnen; trotzdem halten wir es fiir wahr.

Die Verteidiger des nur virtualen Unterschiedes
argumentieren wieder so: Die reale Wesenheit, welche ein wirklich
existierendes Ding hat, und welche von der objektiv méglichen,
idealen Wesenheit wohl zu unterscheiden ist, mufls etwas Wirk-
liches, Aktuales enthalten, wodurch sie eben eine reale Wesen-
heit ist, und was von ihr selbst nicht verschieden ist. Dieser
Seinsgrund ist identisch mit der Existenz; denn diese bewirkt,
dals das objektiv Mogliche wirklich wird. Nur so kann die reale
Wesenheit von der objektiv moglichen unterschieden werden.
Ferner wenn die reale Wesenheit real oder wirklich ist, so ist
sie in der Wirklichkeit; aber in der Wirklichkeit sein heilst
soviel als existieren. Bei der geschopflichen Wesenheit unter-
scheidet sich also die Existenz nicht sachlich von der realen
Wesenheit, sondern blofs virtuell, insofern als das geschipfliche
Wesen das Sein durch Mitteilung besitzt und darum auch nicht
existieren muls, wihrend Gott so existiert, dals er keineswegs
nicht existieren kann. Schliefslich miifste man die reale Wesen-
heit -als fiir sich bestehend und die Existenz als hinzutretend
denken; dies ist aber unmdglich.

Diese zweite Ansicht stiitzt sich auf scheinbare
Griinde. Denn 1. wirklich kann die reale Wesenheit in einem
doppelten Sinne heilsen. Entweder ist sie schlechthin wirklich,
wenn man sie mit der idealen Wesenheit vergleicht, oder relativ
wirklich, wenn man sie auf die Existenz bezieht. Im zweiten
Falle ist sie ein subjektives oder rezeptives oder passives Ver-
mogen, welches durch die Existenz verwirklicht wird. Dieser



Von der Wesenheit und Existenz. 389

Unterschied wird von den Verteidigern der zweiten Ansicht nicht
festgehalten. .

2. Wenn die reale Wesenheit von der Existenz sachlich
unterschieden wird, wird sie nicht fiir identisch mit der idealen
Wesenheit erklirt. Denn diese ist ein blofs objektives Vermogen,
jene ein subjektives Vermogen, welches die Existenz wie eine
Form in sich aufnimmt, um als Seiendes vollendet zu sein.

3. Die reale Wesenheit hat einen ihr eigenen Seinsgrund,
durch welchen sie sich vom Nichts und darum von der objektiv
moglichen Wesenheit, welche physisch ein Nichts ist, unter-
scheidet. Daraus aber folgt noch nicht, dafs sie mit der Existenz
identisch ist. Denn die Existenz bedeutet Verwirklichung; zwi-
schen der Verwirklichung und dem physisch Nichtseienden steht
das subjektive Vermogen; die ideale, objektiv mogliche Wesen-
heit ist ein physisch Nichtseiendes, die reale Wesenheit ein sub-
jektives Vermiogen.

‘4. Was eigentlich hervorgebracht wird und durch Hervor-
bringung aus dem Zustande der objektiven Moglichkeit in die
Wirklichkeit iibergeht, ist weder die reale Wesenheit allein,
noch die Existenz allein, sondern ein Ding, welches aus dem
subjektiven Vermogen oder der realen Wesenheit und aus der
Verwirklichung oder Existenz besteht. Ahnlich verhilt es sich
mit den zwei konstitutiven Prinzipien des unorganischen Korpers,
ndmlich der ersten Materie und der substantialen Form. Die
erste Materie ist das Bestimmbare, die Potenz, die Form aber
das Bestimmende, die Verwirklichung. Keines von beiden, weder
die erste Materie allein, noch die Form allein ist Korper; dieser
resultiert erst aus der Einheit beider. Keines von beiden hat
ein eigenes Fiirsichsein; die Form des Korpers hat ihr Sein nur
in der Materie und die Materie kann nie ohne Form sein.

5. Die reale Wesenheit und die Existenz werden von den
Verteidigern des realen Unterschiedes nicht so gedacht, als ob
die eine von der andern getrennt bestehen konnte. Eine formale
Wirkung kann in einem Subjekte nicht iibrig bleiben, wenn die
Form entfernt wird. Existieren ist aber eine formale Wirkung
der Existenz, welche blofs an einer realen Wesenheit ausgeiibt



390 . Von dem Seienden.

werden kann. Somit kann weder die reale Wesenheit von der
Existenz, noch die Existenz von der realen Wesenheit als wirk-
lich getrennt gedacht werden. Diese richtige Amnsicht lifst sich
mit einer andern nicht minder richtigen Ansicht vereinbaren.
Soll nédmlich ein Ding existieren, so reicht es nicht hin, dafs es
als eine subjektive Potenz aufser der Ursache bestehe; es muls
als etwas Wirkliches, als ein vollendet Seiendes aufser der Ur-
sache bestehen, mag es die Verwirklichung erhalten oder an und
fir sich verwirklicht sein. Jenes Wesen, dessen Wesenheit an
und fir sich verwirklicht ist, ist Gott; hingegen erhilt die ge-
schopfliche reale Wesenheit ihre Existenz, weshalb das geschopf-
liche Wesen als zusammengesetzt aus Wesenheit und Existenz
zu denken ist.

6. Das geschopfliche Ding besitzt die reale Wesenheit ganz
von der Zeit an, wo es hervorgebracht ist, weil sie unteilbar
ist; jedoch kommt demselben die ganze Existenz nicht in der-
selben Weise zu, weil sie sich so zu sagen iiber die successive
Dauer ausbreitet. Dieser Umstand konnte nicht begriffen werden,
wenn der Unterschied nicht sachlich wire.

7. Endlich ist, wie bereits erortert worden, der reale Unter-
schied zwischen Gott und den geschopflichen Dingen illusorisch,
wenn die reale Wesenheit dieser Dinge sich nur virtuell von
der Existenz unterscheidet. Zwischen Gott und den geschopf-
lichen Wesen ist in jeder Hinsicht ein sachlicher Unterschied,
also auch wenn wir Gott und das Geschopf als Seiende be-
trachten.

Daraus folgt, dafs die Griinde, welche die Verteidiger des
virtuellen Unterschiedes vorbringen, nicht stichhaltig sind.

Somit ist der reale Unterschied positiv und negativ
erwiesen.

k4



	Von dem Seienden

