Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 1(1887)

Artikel: Die Grundlage fir den Unterschied des Naturlichen und
Ubernatirlichen nach Thomas

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GRUNDLAGE FUR DEN UNTERSCHIED DES
NATURLICHEN UND UBERNATURLICHEN .
NACH THOMAS.

Vox Dr. C. M. Schneider.

— G

”Meditationen iiber die Philosophie und Theologie
des hl. Thomas v. Aquin von Dr. Eduard Tersch, Pralat-
Scholastikus im Metropolitankapitel zum hl. Veit in
Prag. Erster Band. Einleitung und Meditationen iiber
die Philosophie des hl. Thomas. Zweiter Band. Medi-
tationen iiber die Theologie des- hl. Thomas. Prag 1885,
1886. Selbstverlag des Verfassers.” 584 8. u. 636 S.

Vorliegendes Werk ist ein neuer Beweis, wie die Encyklika
des hl. Vaters Leos XIIIL. , Aeterni Patris® die von Liebe zur
ewigen Wahrheit erfiillten Herzen zum hl. Thomas und zu
seiner Lehre hingelenkt hat. Die Absicht des Herrn Verfassers
besteht darin, dals die Leser angeregt werden, ,iiber das System
des hl. Thomas und insbesondere iiber einzelne disputable Lehren
desselben nachzudenken, sich selbst ein Urteil zn bilden und auf
diese Weise das, was Thomas gelehrt, mit eigenem Verstind-
nisse zu erfassen (da nobis, quae docuit, intellectu conspicere).
Es wird nicht darauf ankommen, ob sie dann bei der Lehre des
hl. Thomas bleiben oder ob sie die in dem vorliegenden Buche
angedeutete Ansicht adoptieren oder ob sie sich selbst eine neue
Ansicht bilden, sondern daraunf, dals sie sich im eigenen Nach-
denken iiber die Lehren des Christentums, iiber Philosophie und
Theologie iiben und auf diese Weise in der Wissenschaft der
Heiligen zunehmen.“ ,Wie der hl. Thomas®“ (so 8. 38) ,zur
Verarbeitung der sog. Vernunftwahrheiten den besten und ver-
lifslichsten, damals auch am meisten geschiitzten Philosophen des
Altertums, Aristoteles, zugrunde gelegt, ohne jedoch alles blind



342 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

anzunehmen, was dieser gelehrt hat; .. . wie er zur Verarbeitung
der Offenbarungswahrheiten die Schriften der hl. Kirchenviiter,
pamentlich des hl. Augustin, benutzt hat; — so migen auch in
diesem Werke bei der philosophischen Bearbeitung der gesamten
katholischen Glaubenslehre vorzugsweise die Schriften des heil.
Thomas zugrunde gelegt, doch nach den Resultaten der eigenen
Meditation mit Riicksicht auf die eigenen Bediirfnisse und auf
die jetzt herrschenden philosophischen Ansichten verarbeitet und
dadurch der freundliche Leser dieser Meditationen angeregt
werden, dariiber selbstindig nachzudenken, das Wahre vom
Falschen zu unterscheiden und sich danach seine eigene Philo-
sophie oder spekulative Theologie zu bilden. Es sollen daher
in diesem Werke aus den Schriften des hl. Thomas die wichtigsten
Lehren dargestellt werden, zugleich soll aber das infolge des
eifrigen Studiums dieser Lehren und der eigenen selbstindigen
Meditation gewonnene Resultat als eigene Verarbeitung des ge-
samten philosophischen und theologischen Materials zusammen-
gestellt werden.”

Mit diesen Worten charakterisiert der Verfasser selbst sein
ganz eigenartig angelegtes, den betrachtenden Geist in hohem
Grade anregendes Werk. Der Leser dart darin, wie dies der Titel
anzudeuten schien, allerdings nicht die Anwendung der Lehre des
hl. Thomas auf das praktisch christliche Leben suchen und noch
weniger etwa eine Darlegung des thomistischen Lehrinhalts, wie
ihn die thomistische Schule bietet. Das Werk ist vielmehr die
okritische Sichtung des wissenschaftlichen Materials,
wie es in der summa C. G. und der theologischen Summa
niedergelegt ist, gemifs den Regeln und Ergebnissen
der modernen Philosophie“. Wir bestreiten durchaus nicht die
Berechtigung eines solchen Standpunktes. Wir sind am wenigsten
der Ansicht, man miisse blind die Autoritit des Engels der Schule
verehren und alles, was er sagt, annehmen nur eben deshalb,
weil er es sagt. Es ist vielmehr unsere Uberzeugung, dals eine
solche blinde Verehrung weder nach der Meinung des hl. Thomas,
noch nach der Meinung der Kirche ist und auch nicht die Aus-
breitung der Lehre des Aquinaten befordert.



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 343

Denn Thomas selber trigt immer wahrhaft dngstlich Sorge,
dals er fiir jede seiner Behauptungen G riinde beibringe; er
will somit nur insoweit gelten als seine Griinde gelten. Der
Verbreitung und Anerkennung der von ihm befolgten Grund-
sitze aber kann es nur dienen, wenn Werke, wie das vorliegende,
den menschlichen Geist so zu sagen zwingen, die Beweisgriinde,
welche Thomas anfiihrt, recht tief zu erforschen. Er wird dann
schliefslich immer zur ﬁberzeugung gelangen, dafs desto mehr
die siegende Gewalt dieser Griinde und somit der (Grundsitze
des hl. Thomas wichst, je genauer der Wortlaut der thomisti-
schen Texte gepriift und je konsequenter man sie auf die mo-
derne wissenschaftliche Richtung anwendet.

Wir thun dies dar an einem Beispiele, und zwar an einem
solchen, welches sich genau an den Kardinalpunkt des gesamten
Werkes des Herrn Prédlaten Tersch anschlielst: wir meinen
die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen und
Ubernatiirlichen. Wir geben jedoch zuvérderst in Nr. 1 dem
Leser Gelegenheit, Kenntnis zu nehmen von dem reichen Inhalte
der ,, Meditationen®.

L.

Nachdem der Verfasser auf die Schwierigkeiten einer ginz-
lichen Trennung der Philosophie von der Theologie, der Ver-
nunft von den Offenbarungswahrheiten, aufmerksam gemacht, gibt
er in den ersten 157 Seiten eine Ubersicht iiber das philoso-
phische und theologische System des hl. Thomas und stellt dem
gegeniiber ein anderes System, welches er selbst aus den ,jetat
herrschenden philosophischen Ansichten geschopft und das ,als
eigene Verarbeitung des gesamten philosophischen und theologi-
schen Materials“ er ,,den Meditationen iiber die Lehren des heil.
Thomas zugrunde legen michte®.

Daraut folgt im ,ersten Teile die Auseinandersetzung der
Lehre des hl. Thomas; und zwar im ,ersten Buche“: ,Von Gott
an und fiir sich, worin die Beweise des Daseins Gottes, die
Einfachheit, Vollendung etc. des gottlichen Wesens, sowie die
Erkenntnis und Benennung Gottes behandelt werden. Im ,zweiten



344 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen etc.

Buche* wird der Begriff der Schopfung nach Thomas dargelegt,
die Dauer und der Unterschied der Kreaturen, die rein intel-
lektuelle Substanz und endlich der Mensch mit seinem Wissen
und Wollen. Das ,dritte Buch® enthiilt die Lehre vom End-
ziele, von den menschlichen Handlungen, von den Leidenschaften,
den Zustinden, vom Gesetze nnd von der Gnade. Wir miissen
hier als nachahmenswert hervorheben, dafs der Verfasser sich
in der Darlegung dieser Lehre ganz und gar an Thomas hilt
und fast nur mit den eigenen Worten des hl. Lehrers spricht,
Der Leser erhilt einen rein objektiven Bericht, der ihn instand-
setzt, sich ein wahres Bild von der Lehre des Fiirsten der Schule
zu machen. Er hat da kein Zerrbild vor sich, wie das leider zu
oft in dhnlichen Werken der Fall ist, wo der Autor seine eigene
Lehre vortrdgt und durch einige hineingeworfene Stellen die
Voraussetzung erweckt, als sei es die Lehre des hl. Thomas.
Der Verfasser trennt durchaus seine eigenen Ansichten von der
Darlegung der Lehre des Aquinaten. Es ist dies ein Vorzug,
welcher der aufrichtigen Absicht des Verfassers thatsichlich ent-
spricht; dahin ndmlich zu wirken, dafs dem Leser ein selbstindiges
Urteil ermoglicht werde.

Seine eigenen Ansichten bringt der Verfasser im folgenden
Teile, nimlich in den ,Meditationen iiber die Philosophie des
hl. Thomas“. Hier bespricht er den Wert der Beweise des
hl. Thomas fiir das Dasein Gottes und den der modernen; z. B.
des geschichtlichen. Er geht ein auf das Wesen und die Voll-
kommenheiten Gottes und schliefst das erste Buch mit der
Meditation iiber das immanente Leben Gottes. Das zweite Buch
dieses Teiles beschiftigt sich mit den verschiedenen Stufen der
Geschopfe; und das dritte behandelt kurz die menschlichen
Handlungen und schliefst ab mit der Vorsehung und der Gnade
Grottes.

Der zweite Band hat die Theologie des hl. Thomas zum
Gegenstande und richtet sich in der Methode ganz nach dem
ersten Bande. Bis Seite 292 wird objektiv die Lehre des heil
Thomas berichtet iiber ,,Gott den Drei-Einen®, iiber ,,den Aus-
gang der Kreaturen aus Gott®, ,die allgemeinen Moralprinzipien,



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 345

die besonderen Tugenden, den KErloser und die Sakramente;
und es schliefst diese Abteilung ab ,mit den letzten Dingen‘.
Von 8. 292 ab gibt der Verfasser seine eigenen Meditationen
itber die Theologie des hl. Thomas, ,,re duziert alle Offenbarungs-
wahrheiten auf Gott den Drei-Einen, und ,,d e duziert*“ dann in
der folgenden Abteilung der Meditationen ,alle Offenbarungs-
wahrheiten aus der Lehre von Gott dem Drei-Einen®.

Der Leser wird aus dieser Inhaltsangabe schon entnommen
haben, wie wir mit Recht das Verhiltnis des Natiirlichen zum
Ubernatirlicher als den Kardinalpunkt der ganzen Auseinander-
setzung bezeichnet haben. Nehmen wir also diesen Punkt fiir
unsere Besprechung speziell heraus, so haben wir die ent-
scheidende malsgebende Richtschnur beriicksichtigt, von der alles
Ubrige abhéingt. Welche Grundlage legt Thomas fiir den Unter-
schied zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem ?

Haben wir diese Frage beantwortet, so wird sich leicht ergeben,
wie es bei weitem besser ist, die Folgerungen aus der Lehre des
hl. Thomas bis zum #ulsersten hin zu ziehen und auf moderne
Irrtiimer anzuwenden; als dals man der Ansicht folge, es miisse
an den Grundsitzen der thomistischen Lehre selber gedndert, resp.
gebessert werden, damit sie die modernen Irrtiimer iiberwinden
konnen. Ks ist dies eben der Unterschied zwischen dem Vor-
gehen des hl. Thomas selbst und dem Vorgehen derer, die der
oben erwiahnten Ansicht huldigen. Thomas hat nicht die Grund-
sitze des Aristoteles und die Lehren der Augustine, Gregore und
ahnlicher nur ,als reines Material“ betrachtet; sondern er hat sie
durchaus anerkannt, sich ungescheut und ganz entschieden auf
den Boden derselben gestellt und hat aus ihnen selber heraus
gezeigt, indem er die letzten Folgerungen zog, wie in manchen
Punkten Aristoteles unrecht hatte. Wir erinnern blols an die
Schopfungsidee aus Nichts, wo er sich jedesmal, wenn er davon
spricht, den Aristoteles als Gegner hinstellt und aunf dessen
Zeugnis stetig erwidert, die alten Philosophen hitten nicht kraft
konsequenter Benutzung ihrer eigenen Prinzipien sich
eine wahre Seinsfiille vorzustellen bemiiht, von der also
alles Sein in einem Dinge stammen miilste.



346  Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

In der modernen Zeit folgt man haufig diesem Beispiele nicht.
Man mochte vielmehr sogleich die Grundsétze selber dndern, an-
statt ihre Kraft erst einmal zu erproben. Wir konnten im vorlie-
genden Werke des Herrn Prilaten Tersch an vielen Stellen die
richtigen Grundsitze des hl. Thomas anerkannt und verteidigt
finden. Hitte er sich der Kraft derselben vertrauungsvoll iiber-
lassen; er ware nicht zu so manchen Resultaten gekommen, deren
Widerstreit mit der Lehre des hl. Thomas er selbst offen ein-
gesteht und ,mit den Bediirfnissen der neueren Zeit begriindet®.

So hilt Tersch zu unserer grofsen Genugthuung fest an dem
fundamentalen Grundsatze, worauf Thomas seine ganze Philoso-
phie aufbaut; némlich am wirklichen, realen Unterschiede zwi-
schen dem Wesen oder der Natur in jedem Geschopfe und dem
thatsidchlichen Sein und Wirken. Gerade hier nun ruht die
tiefste Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen und Uber-
natiirlichen. Priifen wir dies 1. von seiten Gottes; 2. von seiten
des geschopflichen Seins; 3. von seiten des Erkennens.

II.

1. Die Grundlage fiir den Unterschied zwischen Natiirlichem
und Ubernatiirlichem von seiten Gottes.

Kardinal Newman macht in der Schrift, in welcher er seine
Umkehr zur katholischen Kirche schildert, gelegentlich die Be-
merkung, bei den theologischen Ansichten seien oft gerade die
extremsten die richtigen. Es gilt dies vor allem von der
wirkenden Kraft Gottes. Dieser kann niemals zu viel Ein-
flufs zugemessen werden auf das Geschopfliche. Je mehr sie
einwirkt; desto vollkommener, freier, selbstindiger mufls das Ge-
schopfliche sein. Von nichts aulserhalb ihrer selbst kann sie
bestimmt oder bewegt werden. Nichts aufser sie selbst kann
ihr Bedingungen auflegen. Ihre rein thatsichliche innere Un-
endlichkeit oder Grenzenlosigkeit mufs zu allererst festgehalten
werden, wenn man die wahre Ubernatiirlichkeit des gottlichen
Wesens begriinden will.

In der That! Kann das Feuer Kilte verursachen? Kann das
Auge horen, das Ohr sehen? Keineswegs. Warum nicht? Das



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen etc. 347

innere Wesen des Feuers ist dermafsen gebunden an die Wirkung
der Wirme, dafs keine andere Wirkung, geschweige denn die ent-
gegengesetzte, von ihm ausgehen kann. Das innere Wesen des Auges
hat eine derartige Beziehung zum thatsichlichen Sehen, dafs das
Hiren ausgeschlossen ist. Kann das Tier einen Menschen zeugen?
Nein; es zeugt nur wieder ein anderes Tier und zwar innerhalb
der nimlichen Tiergattung. Warum? Das Wesen ist gemeinschaft-
lich dem Zeugenden und dem Erzeugten. Das eine Wesen ist von
sich aus darauf angewiesen, ein anderes gleichartiges zu zeugen.
In allen diesen Fillen zeigt das innere Wesen auf ein ganz und
durchaus abgeschlossenes Bereich im Sein, dessen Gegenteil ihm
unzuginglich, von ihm ausgeschlossen ist. Es besteht da eine
durchaus von innen her notwendige Verbindung; z. B.zwischen Feuer
und warm, zwischen Auge und Sehen, zwischen Ohr und Héren.
Das Feuer macht nicht, dafs etwas ist; sondern nur, dafs es warm
ist; das Licht macht nicht, dafs etwas ist; sondern nur, dals es
hell ist; und so geht es weiter in allen @hnlichen Dingen.

Woher allein kann es nun stammen, dals etwas ist? Da
miissen zuvorderst notwendig diese zwei Merkmale sich finden:
Erstens mufs diese Kraft einem Wesen zugehoren, welches von
sich aus auf nichts Beschrinktes mit Notwendigkeit Bezug hat.
Denn hiitte es zu dem einen beschrinkten Sein notwendige Be-
ziehung, so wiirde dessen Gegenteil von seiner Wirkung ausge-
schlossen werden miissen; dieses konnte also nicht Sein haben, da
ja das Sein allen Dingen gemeinsam ist, also von einer Kraft
kommen mufs, die ebenso gut machen kann, dals das Weilse ist
wie das Schwarze, die Wirme ebenso gut wie die Kilte, das
Leben ganz ebenso wie das Leblose. Also darf dieses Wesen,
dessen Kraft die wirkende Ursache des Seins ist, mit keinem
andern Wesen die geringste W esensgemeinschaft haben, wie das
Feuer mit der Wirme, das Auge mit dem Sehen. Denn die ihm
entsprechende wirkende Kraft darf kein Sein von sich aus-
schlielsen, als ob es nicht von ihm ausgehen konne.

Dann folgt aber das zweite Merkmal von selbst: Dieses
Wesen mufs iiber alle beschrinkte Natur erhaben sein,
in keinem Verbande der Notwendigkeit darf es_stehen; es mulfs



348  Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete,

iibernatiirlich sein. Die geringste Beschrinkung der wirkenden
Kraft also in Gott, mag sie kommen woher sie will, vorausgesetzt
nur dals sie von aufsen kommt, nimmt Gott dem Herrn die Uber-
natiirlichkeit. Warum? Sie kann dann nicht auf Alles sich er-
strecken. Denn das Gegenteil der Beschranktheit in ihrer Wir-
kung kdme ihr dann jedenfalis nicht zu. Wire sie nach rechts
beschriankt, so konnte sie nicht nach links hin wirken. Wiire sie
nach unten beschriinkt, so konnte sie nicht nach oben hin wirken.
Damit wiirde aber von selbst gesagt sein, dals ihr innerliches
Wesen notwendige Beziehung hitte zu Aufserem, also mit dem-
selben in Wesensgemeinschaft stinde, wie das Licht mit dem Hellen.
Demgemifs konnte jedoch eine solche Kraft nicht Sein ver-
ursachen. Denn was auch immer sonst untereinander im direktesten
Gregensatze steht, kommt doch iiberein im Sein. Was aber an sich
von Natur auf einen bestimmten Bereich im Sein beschrankt ist,
das kann in keinem Falle verursachen, was allem Seinsbereich
ohne Schranken gemeimsam ist. Die wirkende Kraft in Gott
also, soll anders iiberhaupt etwas Sein haben, muls einem Wesen
zugehoren, das iiber alle Schranken der Natur erhaben ist und
notwendigerweise als Wesen mit nichts Gemeinschaft hat, zu
nichts in Gegensatz steht, nur allein es selbst ist.

Ist ein Pianist von sehr beschrinkten Fahigkeiten, so muls
das Instrument, welches er spielt, ein sehr gut beschaffenes sein;
soll anders sein Spiel iberhaupt in etwa anziehen. Nur eine
beschriinkte Zahl der Instrumente wird seiner Kunst entsprechen.
Ist er aber von hochst bedeutenden Fahigkeiten, so gibt unter
seinen Fingern noch das schlechteste Instrument Zeugnis von
seiner Kraft und Geschicklichkeit. Die Zahl der Instrumente, soweit
sie diesen Namen iiberhaupt noch verdienen, ist unbeschrinkt
im Vergleiche mit dieser Kunst. Letztere ist erhaben, sie ist
unabhiingig mit Riicksicht auf die Beschaffenheit der betreffenden
Art Instrumente. Die wirkende Kraft steht da immer in ihrer
Ausdehnung im direkten Verhiltnisse zur innerlichen Kunst. Je
hoher und erhabener die Kunst, desto weniger ist sie an Anderes
gebunden. Handelt es sich also um eine unendliche wirksame
Kraft, so ist defen Wesen absolut und ohne Schranken getrennt



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen eote. 349

von allem Wesen des Gewirkten. Und demgeméls steht dies im
direktesten Verhiltnisse: Die Ubernatiirlichkeit des Wesens
Gottes und die ohne Grenzen wirkende Kraft Gottes. Wer
letzterer auch nur das geringste Sein als thre Wirkung entzieht,
der kann das Wesen Gottes als ein schlechthin iibernatiir-
liches nicht mehr aufrecht halten. Er muls die Zugiinglichkeit
des gottlichen Wesens von seiten der Natur anerkennen.

In den theologischen und philosophischen Systemen der mo-
dernen Zeit kann man zwel Richtungen unterscheiden, die, schein-
bar einander entgegengesetzt, trotzdem den gleichen Abschlufspunkt
haben. Die einen beginnen mit dem zu entwickelnden Wesen
der Natur oder eines Vermogens; und wollen, dals ein anfangs
reines Vermogen nach und nach Seinsfiille, Gott werde; zu ihnen
gehort Spinoza, Kant, Hegel, Fichte. Die andern beginnen mit der
thatsichlichen Seinstfiille, mit Gott; und lassen dessen Wesen
nach und nach sich mitteilen, so dafs da Gott recht eigentlich
am Ende Kreatur wird, d. h. in notwendigé Wesensverbindung
tritt mit anderem Sein. Es ist dies die scheinbar katholisierende
Richtung in der Wissenschaft, die Baaders, zum Teil Schellings;
und auch Giinther kommt da nicht vorbei. Es ist ja klar, dals
dies am Ende ganz dasselbe ist, Gott in das Bereich der Natur
ziehen; oder die Geheimnisse, welche ihm als Wesen und zwar
als einem von der Welt notwendig getrennten Wesen zukommen,
der natiirlichen Vernunft zuginglich machen. Die letztgenannte
Klasse von Philosophen mochte Gott verherrlichen. Aber anstatt
alles Geschopfliche von seiner wirkenden Kraft allein unbe-
schrinkt abzuleiten, stellen sie in ihrem Denken eine Briicke
her vom rein Kreatiirlichen aus zum Wesen Gottes; und ver-
kleinern so auch seine, Gottes, wirkende Kraft.

Und doch hiitte ihnen bereits die natiirliche Umgebung der
sichtbaren Dinge die Wahrheit erdffnen konnen. Denn um so
dauerhafter, umfassender, durchdringender ist eine Kraft; je mehr
ihr Wesen in sich geeint und somit von der Wirkung getrennt bleibt.
Ziinde in einem Ofen ein Feuer an; es wird wohl widrmen; —
aber sein Wesen teilt sich dem Zimmer mit; es vergeht selber,
wihrend es thitig ist. Die Sonne da oben bleibt dagegen in ihrem

Jahrbuch fiir Philosophie ete, 1. 24



350  Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

Wesen stets die gleicbe; und keine Pflanze, die ihr Entstehen
den wirmenden Sonnenstrahlen verdankt, hat mit der Sonne das
geringste im Wesen der Gattung gemein. Dalfiir ist aber auch die
Sonnenkraft im Wérmen ungemessen weiter, umfassender, wie die
des Feuers; sie ist eine ohne weiteres alle sichtbare Schoptung durch-
dringende. Sage dasselbe vom Sein Gottes, was vom Leuchten
und Wéarmen der Sonne gilt; und du hast eben auf Grund der
gottlichen wirkenden Kraft, deren Gegenstand in unbeschrinkter
Weise das Sein ist, die notweadig vollstindige Trennung des
gottlichen Wesens von aller Natur und dabei die tiefste Durch-
dringung seitens der gottlichen wirkenden K raft mit Riicksicht auf
alles, was ist und sein kann. So nahe dem Geschipfe die Kraft
Gottes ist, so ferne steht folgegemils seinem Wesen das gottliche.

Da liegt nun vor uns die zweifelloseste Quelle von allem
Ubernatiirlichen: das innere Wesen Gottes; — und damit
speziell fiir die Offenbarung derinnere Wille Gottes, der innerhalb
seiner selbst sein alleiniges Mals hat. Denn ist das innere Wesen
Gottes aller Natur unzuganglich und mufls es dies sein, weil eben
seine Kraft alles Sein ohne Schranken verursacht; — so kann nur
der Wille Gottes, und zwar ohne allen weiteren Grund, die
Ursache fiir die tubernatiirliche Offenbarung sein. Wozu der
Mensch, abgesehen von diesem unmittelbaren Einflusse des gott-
lichen Willens, gelangen kann, das steht mitten im Bereiche des
Natiirlichen; mag dazu ein Mensch gelangen oder Millionen,
oder mag man es uur erreichen konnen.

So verhiilt es sich also mit der verursachenden Quelle der
iibernatiirlichen Offenbarung. Ihr Gegenstand bestimmt sich aus
dem Gesagten dahin, dals, soweit etwas mit dem inneren Wesen
Gottes verbindet, soweit auch es iibernatiirlich ist.

Kann aber nun die einfache wirkende Kraft Gottes, soweit
sie die wesentlich von ihr geschiedenen Kreaturen wirkt, zum
Wesen Gottes fiihren? Nimmermehr. Das wire einzig und allein
dann der Fall, wenn irgend eine solche Wirkung diese wirkende
Kraft erschopfte; wie ich aus dem Lichte in etwa zur Kenntnis
der Sonne gelangen kann, denn diese Wirkung erschopft gewisser-
mafsen die Natur der Sonne, ist wenigstens notwendig mit ihr



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 351

gegeben. Weil also diese wirkende Kraft Gottes eben wieder
unendlich, also unerschoptlich ist dem Nichts gegeniiber; deshalb
besagt sie selbst es, dals sie von den Kreaturen aus wohl zum
Dasein der ersten Ursache fithren kann, nicht aber zur Kenntnis
des gottlichen Wesens. Nur der ,Sohn“, welcher wesens-
gleich ist mit dem Vater, der das gottliche Sein erschopft,
kann ,erzihlen, was verborgen war vom Beginne der Welt an®.

Herr Tersch moge anstatt seines: ,,Satz, , Gegensatz®, ,,Ver-
bindung* oder ,,Gleichsatz* sagen,.wie dies Thomas in allen solchen
Fillen thut, ,,bestimmendes Vermdgen®, ,,bestimmbares Vermogen®,
,wirkende Kraft, so wird er jedenfalls manche seiner Behaup-
tungen selbst zuriickziehen. Denn eben die einfache Ausdrucks-
weise bei Thomas ist ein besonderes Mittel, um die Folgerungen
aus seinen Grundsiitzen ohne Schwanken und mit moglichster Klar-
heit zu ziehen. Wir glauben kaum, dals einzelne der meditationes
des Verfassers, wie iiber die Dreieinigkeit, die Schiopfung, iiber
die Verbindung des natiirlichen mit dem iibernatiirlichen Elemente
sich konnen aufrecht halten lassen; wenn man sie so streng
wortlich nimmt, wie sie dastehen. Ganz ohne Zweifel sind sie
der Lehre des hl. Thomas nicht gemils. Wir wollen blofs eine
Stelle beispielsweise anfithren, I. S. 142: ,In dem dreieinigen
Leben Gottes ist demnach der Grund oder die Ursache des
Lebens des kreatiirlichen Universums zu suchen, und zwar in Gott
Vater der Urgrund der Physis oder der Einheit und Allgemein-
heit, in Gott Sohn der Urgrund der Vielheit und Besonderheit
der Geisterwelt in ihrem Unterschiede von Gott, und im heil.
Geiste der Urgrund der Verbindung beider, ndamlich der Vielheit
der Geister untereinander durch die Verbindung mit der Physis
und infolgedessen des wirklichen Lebens und Daseins in seiner
Vollendung, in der Wiedervereinigung mit Gott“. Sollte der
Verfasser diese Ausdrucksweise nur als Appropriation be-
trachten, so ginge eine solche doch wohl zu weit.

Wenn der Herr Verfasser dann findet, dafs aus dem Geheim-
nisse der hl. Dreieinigkeit besonderes Licht auf das geschopfliche
Leben als solches falle und im allgemeinen auf die geschopf-
liche Wirklichkeit gerade als Wirklichkeit, so hat er damit

94%



352 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

wiederum einen Beweis gegeben, wie ernst er es mit dem Stu-
dium des hl. Thomas meint, der gerade in seinem Traktat iiber
die Dreieinigkeit das wirkliche Leben der Kreatur mit der be-
stehenden Thatséichlichkeit des Grundgeheimnisses der Offen-
barung verbindet. Weil jedoch Herr Tersch die moderne, zumal
GGiinthersche Anschauungsweise, soweit freilich dieselbe nicht
offen censuriert ist, gerne mitsprechen lassen will, entfernt er
sich in eben dem Malse bei Besprechung des Geschopflichen
recht weit von Thomas. Anstatt aber dadurch, wie er meint,
die Lehre des hl. Thomas den Bediirfnissen der gegenwirtigen
Forschung anzupassen, setzt er sich der Gefahr aus, den Unter-
schied zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem zu verwischen.
Wer dagegen aus den Grundsitzen des hl. Thomas streng die
Folgerungen zieht, ohne daran modeln und bessern zu wollen,
gelangt dazu, das Fundament zwischen Natiirlichem und Uber-
natiirlichem, auch vom Geschopflichen aus, recht fest zu legen.

2. Die Grundlage fiir den Unterschied zwischen Natiirlichem
und Ubernatiirlichem vom Geschopfe aus.

Kéonnen wir von einem iibernatiirlichen Geheimnisse den
inneren Grund angeben? Das sind zwei Begriffe, die sich gegen-
seitig vollstdndig ausschliefsen: Geheimnis und Schauen des
inneren Grundes. Die Geschopfe selber nun geleiten zu dieser
Unvereinbarkeit.

So sehr dieselben auf das offenbarste zur Erkenntnis mit-
wirken, dafls iibernatiirliche Geheimnisse thatsiichlich bestehen:
mit ebenso grofser Kraft leugnen sie, dals diese Geheimnisse von
ihnen aus offenbar werden konnen. Oder wissen wir etwa den aus-
reichenden Grund davon, warum die Gattung ,,Mensch* sich ge-
rade in so vielen und nicht mehr oder weniger Einzelwesen
vorstellt; warum es gerade, wenn wir so sagen wollen, eine Mil-
liarde Menschen gibt und nicht einen mehr oder weniger? Liegt
der Grund davon in der Gattung als dem inneren Wesensgrunde
des Menschen, als ob dieselbe nur in bestimmt so vielen Exem-
plaren bestehen konnte? Gewifs nicht. Von der Gattung aus kann
es ebenso gut einen Menschen geben wie ungezihlte Millionen.
Die allgemeine Wesensgattung ,,Mensch* ist im Gegenteil dafiir



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 353

in positivster Weise gleichgiltig. Sie sagt von sich aus, dals
sie fiir alle Einzelheiten, wie Zeit, Ort, Zahl, Gewicht keinen
hinreichend bestimmenden Grund abgibt.

Oder liegt es etwa am Wesen ,,Mensch®, dafs hier ein Mensch
grols ist, dort klein; hier weise, dort ein Thor; hier einen Tag, dort
hundert Jahre alt? Das Wesen ,,Mensch® ist iiberall genau das
gleiche. Als einen Menschen bezeichnet man ebenso gut Alexan-
der d. Gr. oder Céisar wie den Thersites oder einen beliebigen
Idioten. Am selben Orte, von denselben Eltern, zur selben Zeit
werden in den KEinzelheiten verschiedene Menschen geboren.
Esau war durch und durch anders wie Jakob, obgleich sie als
Zwillinge zur Welt kamen. Nur aber, was einzeln ist, das
ist wirklich. Es existiert kein Mensch im allgemeinen, wie
Thomas oft bemerkt; sondern nur Sokrates, Plato, will sagen,
nur Menschen als einzelne existieren.

Was nun vom Menschen gesagt worden, das gilt von allen
Arten und Gattungen von Wesen. Innerhalb keines geschopf-
lichen Dinges besteht ein hinreichender Grund dafiir, dafls es
gerade dieses und nicht jenes in Wirklichkeit ist, nicht Sonne
anstatt Sandkorn; und dals es gerade so grols im einzelnen ist
und nicht um eine Linie grofser oder kleiner. Also gerade fiir
sein wirkliches Sein trigt kein Geschiopf in sich einen Grund,
der uns lehrte, dafs dasselbe so und nicht anders sein miisse.
Wir konnen aber noch weiter gehen und sagen: im Bereiche
der ganzen Natur besteht kein ausreichender Grund, auch wenn
alle Naturkriifte zusammengenommen werden, dals gerade eine
solche Wirkung im einzelnen erzielt wird und nicht eine andere;
immerdar spielt ja da der sogenannte Zufall eine grofse Rolle.

Und das ist ganz natiirlich. Denn ich kann wohl vom Men-
schen im allgemeinen sagen, warum er zwei Arme, zwei Beine,
warum er Augen, Ohren, Vernunft, freien Willen hat; aber da-
mit gebe ich blofs wieder im allgemeinen den Grund an, warum
er so wirkt und nicht anders. Und der niimliche Fall tritt bei
allen dhnlichen Kriiften ein. Im Gegenteil; je umfassender sie
sind, desto gleichgiltiger erscheinen sie fur alle Einzelheiten in
Zahl, Zeit, Ort, Gewicht, Mals, Figur. Je wichtiger sie also sind



354  Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

und je einschneidender sie wirken, desto weniger liegt in ihnen
der malfsgebende Grund fiir ihre Richtung auf das Einzelne, also
damit auch auf das Wirkliche. Wenn sie aber alle zusammen blofs
den Grund in sich haben fiir ihre Wirkung im allgemeinen;
so kann aus allen zusammen sich nicht der ausreichende Grund
ergeben fiir die Wirkung als eine prédzis wirkliche, einzelne,
Deshalb nannte Schelling das Einzelne, Wirkliche das Kreuz
der Philosophie,.

Denn gerade dieses Hinzelne, Wirkliche trigt alles Allge-
meine; sei dies Wesenheit oder blofse Eigenschaft oder Kraft. Es
gibt kein allgemeines Licht, was nicht in besonderen Verhiltnissen
ware. HEs gibt-keinen Menschen, der eine Vernunft nur im all-
gemeinen hitte und nicht einen bestimmten Grad der Vernunft.
Auf solch Einzelnes, Wirkliches richtet sich alle Thitigkeit der
allgemeinen Krifte; es wird von diesen als Triager ihrer Wir-
kung vorausgesetzt. Ist deshalb hier ein Geheimnis? Ist alles
Wirkliche in der Natur ein Geheimnis? Durchaus nicht. - Zum
Geheimnisse schlechthin gehort nicht nur, dals dessen innerer
Grund fiir alles Aufserliche unzuginglich sei; sondern auch dafs
es ein ,Heim“ sei fiir die menschliche Natur, dals also die
menschliche Natur, bewufst oder unbewulst, darin eine Vollendung
finde und somit, wenn auch nur implicite, danach verlange.

Die Einzelheiten der uns umgebenden Wirklichkeit aber sind
gar nicht geeignet, den Grund dafiir, dafs sie im Augenblicke
so sind und nicht anders, in sich zu haben. Denn was einen
Grund in sich hat, das besitzt dadurch Festigkeit, Dauenr.
Alles Wirkliche als solches jedoch vergeht in der dufseren Erschei-
nung seiner Natur nach bestéindig; steter Wechsel begleitet es.
Festigkeit erhillt es im Bereiche des Geschopflichen nur, soweit
es an der allgemeinen Gattungsstufe des betreffenden Dinges
teilnimmt, soweit es also dem allgemeinen Wesen ,,Mensch¥,
»Stein®, , Pflanze® ete. angehort und somit einen irgendwelchen
Grund fiir sein Dasein in sich hat. Die Vernunft nun hat von Natur
zum Gegenstande den Grund, das Allgemeine. Also ist es
gegen ihre Natur selbst, sich danach zu sehnen, den Grund fiir
diese Einzelheiten in den Geschopfen kennen zu lernen, in-



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 329

soweit dieser Grund in denselben selber wire. Neugierde,
d. h. die Sucht, Einzelheiten als solche zu wissen, ist ein Fehler,
ein Abfallen von der Wiirde der Vernunft. Wifsbegierde,
d. h. die Neigung, zu wissen, inwiefern die Einzelheiten von der
inneren allgemeinen Wesensform durchdrungen sind und darin ihre
begriindende Richtschnur haben, ist ein Vorzug der Vernunft.

Ist also auch die Wirklichkeit als solche in der uns umgeben-
den Welt kein Geheimnis, so ist sie doch ein lebendiges sicheres
Zeugnis fiir den thatsiichlichen Bestand eines wahrhaft iibernatiir-
lichen Geheimnisses. Sie trigt alle allgemeinen Krifte hier im
Geschopflichen, ist also wahrhaft die Grundlage aller iibrigen ge-
schopflichen Unterschiede; — kann sie deshalb iiberhaupt ohme
Grund sein, wenn sie auch denselben nicht in sich trigt? Dann
wiire eben alles Geschopfliche ohne Grund. Ihr mafsgebender hin-
reichender Grund sonach mufs auf(serhalb aller natiirlichen Wirk-
lichkeit, aulserhalb aller natiirlichen Vermégen und Krifte, mufs
aufserhalb aller geschopflichen Vernunft liegen, die ja nur immer
das Allgemeine, Notwendige zum Gegenstande hat. Dieser Grund
mufs in sich ganz frei, losgelost sein von allem Andern. Er muls
zuvorderst Einzelbestand sein, Wirklichkeit seinem Wesen
nach., Sonst konnte er nicht das Einzelne, Wirkliche als solches
begriinden, sondern miilste wieder auf einen andern Grund sich
stiitzen; wie jede Wirme immer schliefslich ein Feuer voraus-
setzt, dem als solchem Wirme, nimlich wesentlich zukommt.
Und dann mufs dieser Grund zugleich durchaus allumfassend
sein; sonst wiirde er den Grund seines eigenen Bestandes nicht
innerhalb seiner selbst haben konnen.

Mit Notwendigkeit also weist schlechthin die geschiopfliche
Wirklichkeit und somit die Grundiage alles geschopflichen Seins
auf einen sie wirkenden Grund, dessen Wesen durchaus abge-
schlossen in sich ist. Denn sie hat ihrer Natur nach den Grund
ihres Kinzelseins allgemein anerkanntermaflsen nicht in sich. Also
mufs derselbe Grund aufserhalb aller geschopflichen Wirklichkeit
bestehen, d. h. er mufs sich selber Wesen sein. Und darin liegt
dann der Unterschied zwischen der geschépflichen Wirk-
lichkeit und der reinen Thatsichlichkeit des Schépfers, dals



300 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.
1. jene den Grund in sich besitzt nur fiir die allgemeine Gat-
tungsstufe, der sie zugehort; damit aber selber es von sich abweist,
nur in jener bestimmten Weise im einzelnen sein zu kionnen wie
sie wirklich ist; — und dals 2. das Wesen des Schopfers in sich
selber mit Notwendigkeit Einzelbestand ist, somit an sich nie
anders im einzelnen sein kann. Sowie aber dieser Einzelbestand
in Thm Wesen ist, d. h. allumfassend, allgemein; so kann Gott
in unbegrenzter Weise fiir Wirklichkeiten der Grund sein, etwa
wie das Feuer von sich aus unbegrenzt, ohne sich zu erschopfen,
wiarmen kann, da die Warme sein Wesen ist.

Das Ubernatiirliche scheidet sich also hier, auch vom Ge-
schipfe aus, vom rein Natiirlichen. Vom Ubernatiirlichen kann gar
kein innerer Grund angegeben werden, der nicht es selber wire; es
hat keinen. Sein Bestand ist sein Grund. Dafs die Offenbarung
desselben einmal feststeht; die Existenz des Ubernatiirlichen,
das ist davon die einzige Rechtfertigung. Griinde angeben wollen
vom Ubernatiirlichen heilst ebensoviel, als es in den Bereich des
Natiirlichen ziehen. Erleuchten kann es wohl, so viel ihm unter-
stellt wird; beleuchtet werden kann es nur von sich selber. Ahn-
lich wie das einzein Wirkliche als solches bereits im Geschopfe,
weist das Ubernatiirliche dies von sich ab, dals im Geschopf-
lichen der malsgebende Grund von ihm niedergelegt sei. Das
Wirkliche ist das Hochste im Bereiche des Geschopfes, denn
selbst die gewaltigsten Naturkrifte sind nichts ohne das Wirkliche;
-~ deshalb weist das Wirkliche aulserhalb seiner selbst auf Grott
als seinen alleinigen hinreichenden, bestimmenden Grund. Das
Ubernatiirliche demnach ist iiber alle geschopfliche Wirk-
lichkeit; denn es hat keinen weiteren bestimmenden oder allge-
meineren Grund aulserhalb sciner selbst, es schlielst seinen Grund
in sich ein. Es ist deshalb von seiner Natur aus herrschend,
bestimmend, maflsgebend fiir alles Natiirliche.

Das Wirkliche hier um uns ist kein Geheimnis. Denn
es bietet kein ,,Heim* unserer Vernunft; schlielst es ja doch
den Grund als einen ihm innewohnenden, soweit es wahrhaft
wirklich, etwas Einzelnes ist, von sich positiv aus und damit zu-
gleich schlielst eg aus die einzige Nahrung und die Ruhe unserer



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 357

Vernunft. Das Ubernatiirliche aber ist Geheimnis. Denn in
ihm ist eingeschlossen das wahre, trauteste ,,Heim* unserer Ver-
nunft, von dem aus sie nicht mehr nach aulsen zu schauen, nicht
mehr zu wandern braucht: der erste Grund des All leuchtet
darin, der Gegenstand alles Verlangens. Darum bilden die wahr-
nehmbare Grundlage des Ubernatiirlich en, welche zu deren
Kenntnis fiihrt, auch immer gerade einzelne Thatsachen,
von denen keine weiteren allgemeinen Griinde angegeben werden
konnen: nimlich zuvorderst die reine Thatsichlichkeit Gottes,
dann die Thatsache der Erlosung, die Thatsache des Bestandes
der Kirche, die Thatsachen der Wunder und dgl. Das Wirk-
liche in der Natur dagegen hat zur geschopflichen Grundlage
in sich die Allgemeinheiten von Wesenheiten, Vermogen,
Krifte; und seine Wirkung ist deshalb auch immer etwas noch
weiter Bestimmbares.

Herr Tersch hat offenbar den hl. Thomas mit Bezug ant den
eben entwickelten Punkt milsverstanden. Denn er gibt dem
Stoffe die Charaktermerkmale der Einheit und Allgemeinheit und
macht ihn zum Gegenstande des begrifflichen Denkens, d. h.
des Abstrahierens; wihrend er den Individuen die Vielheit und
Besonderheit zuschreibt und sie zum Gegenstande des geisti-
gen Erkennens, des Schauens macht. Obwohl nicht so klar,
wie bei andern Punkten, es erkennbar ist, ob der Verfasser diese
Anschanungsweise dem heiligen Thomas vindiziert, so halten
wir doch darauf, bei der Wichtigkeit dieses Gegenstandes im
System des hl. Thomas, zu bemerken, dafs, sollte der Ver-
fasser sich darin auf Thomas berufen wollen, dals er das so ver-
standene Allgemeine zum Objekt der verniinftigen Auffassung
macht, er j'edenf'alls das ,,Allgemeine universale fiir gleich-
bedeutend mit ,,Unbestimmt* indistinctum genommen hat,
Es kann ja sein, dafls bei Thomas, wenn voriibergehend davon
die Rede ist, wie der Mensch zuerst das Unbestimmtere
auffafst, hie und da ebenfalls der Ausdruck universale gebraucht
wird. In der 85. Qu. des ersten Teiles erklart der hl. Lehrer
jedoch weitlinfig, dals dies im Sinme von ,indistinctum* zu
verstehen sel.



358 Die (Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

Denn, weit entfernt dafs die Vernunft nach Thomas im
Stoffe selbst ihren Gegenstand finde, mufs sie das Allgemeine
vom Stoffe loslosen, damit es in sie trete und sie vermittelst
dessen erkenne. Der Stoff ist immer das bestimmbare, im Zu-
stande des Vermogens befindliche Element; die Vernunft aber
hat zum Gegenstande das, ,,was in bestimmtester Weise ist. Des-
halb sagt Thomas auch ausdriicklich: ,,das Individuum an und
fiir sich oder das Besondere konne ganz wohl direkter Gegen-
stand des verniinftigen Erkennens sein; nicht aber das stoffliche
Individuum oder das stoffliche Besondere“. Er unterscheidet
also zwischen den geistigen Substanzen als Einzelwesen, und
den stofflichen. Denn jene haben dies, dals sie Einzelwesen
sind, einzig und allein kratt dessen, dals sie eine Wesensform in
sich tragen und dafs ihr Sein von Gott verursacht ist. Bei ihnen
unterscheiden sich nicht ,,Gattung® und , Einzelwesen®, als ob
mehrere Einzelwesen in ein und derselben Gattung enthalten
wiaren. Der Grund fiir ihr Kinzelbestehen ist mit in ihrer
allgemeinen Wesensform enthalten; und deshalb ist im selben
Grade ihr wirklicher Einzelbestand auch verniinftiger Erkenntnis-
gegenstand. |

Das Wirkliche oder Einzelne im Stoffe aber hat es nicht
von dem allgemeinen Wesen in ihm, dals es einzeln ist; z, B.
der einzelne Mensch hat es nicht von seiner allgemeinen Wesen-
heit ,,Mensch®, dals er ein einzelner, dieser und nicht jener ist;
von da her hat er vielmehr, dafs er dasselbe ist wie der
andere. Von diesem EKinzelnen, Wirklichen als solchem also ist
im stofflichen Dinge keinerlei Grund vorhanden aufser im Stoffe
selber, der aber nur im allgemeinen das Einzelne begriindet, dals
namlich das eine davon nicht das andere ist. Und des-
halb fiithrt uns gerade das Stoffliche in etwa leichter und
schneller zur *Anerkennung eines selbstindigen Grundes der
Schopfung aufserhalb alles Geschopflichen; und somit zu einer
reich fliefsenden Quelle, um zu erkennen den Bestand von Uber-
natiirlichem. Dies wird uns noch eindringlicher die Erwi-
gung der besonderen Art und Weise unserer Erkenntnis
darthun.



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 359

3. Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen und
Ubernatiirlichen von seiten der menschlich-verniinf-
tigen Kenntnis.

»Diese Unterscheidung und Geltendmachung des Indivi-
duellen bei jedem einzelnen Menschen®, so Herr Tersch S. 161,
.gegeniiber allen andern Individuen und dem Universellen der
Physis soll das charakteristische Prinzip und die philosophische
Grundlage dieser Meditationen sein; jeder einzelne Mensch soll
das gesamte Universum, das sinnliche und geistige, das wahr-
zunehmen er imstande ist, und seine Einwirkungen zwar in sich,
in sein eigenes Ich aufnehmen, es mit seinem Ich verbinden,
dann aber wieder sein Ich davon unterscheiden oder trennen
und zugleich unter Aufrechthaltung dieser Unterscheidung oder
Trennung damit wieder verbinden.”

Sehen wir von dem ,Universellen der Physis“ ab, einem
Ausdrucke, der wegen seiner Unbestimmtheit im allgemeinen und
speziell noch wegen der nirgends im Werke geniigend definierten
Physis zu wenig Halt bietet, und setzen wir dafiir ,,den all-
gemeinen Wesenheiten und Vermogen®; so kounen wir diesen
Satz als die kurze Beschreibung der Aufgabe unseres BEr-
kennens ganz wohl unterschreiben. Wir wollen nur nédher ein-
gehen auf die Stellung des Individuellen oder Einzeln- Wirk-
lichen und des Allgemeinen zu unserer Erkenntnis; es wird
uns dies von der dritten Seite her zur Auffassung der Grund-
lage fiir den durchgreifenden Unterschied des Natiirlichen und
Ubernatiirlichen hinleiten.

Es ist zu bedauern, dals Herr Pralat Tersch bei Thomas
auf jenen Anteil an der menschlichen Erkenntnis zu wenig Riick-
sicht genommen hat, den dieser den Sinnen gibt. Er hétte in
diesem Falle dem hl. Kirchenlehrer nicht den Vorwurf gemacht,
als ob er zu viel dem rein begrifflichen Denken zuteile und
die Verbindung mit der Aufsenwelt vernachlissige. Bei Thomas
haben gerade die Sinne zum direkten Gegenstande und zur mafs-
gebenden Richtschnur ihrer Kenntnis das ,Individuelle®, das
Einzelne, Besondere, also die Wirklichkeit; und kraft dessen
nehmen sie in ilirer Weise Antell an der verniinftigen Kenntnis.



360 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

In welcher Weise nun? Wir wollen es ganz kurz und prézis aus-
driicken: indem sie der Vernunft ihren Gegenstand vorbereiten
und gleichsam vorhalten. Aller Anteil der Sinne an der menschlich-
verniinftigen Kenntnis ist auf seiten des Gegenstandes; nicht
auf seiten des Mittels fiir die Erkenntnis. Nicht dals die Sinne
ein Mittel sind, durch welches die Vernuntt wie etwa durch ein
Supplement ihrer Idee erkennt; nein, nach dieser Seite hin ist die
geistige Idee durchaus unabhéingig und selbstéindig. Die Sinne sind
vielmehr fiir die Vernunft, was das Gemilde fir das Sehen, das
Buch fir das Lesen ist. Das Gemilde ist durchaus kein Mittel,
um zu sehen vom Auge aus; dazu geniigt das Lichtbild im Auge.
Das Buch macht in keiner Weise jemanden geeignet, dals er
nun lesen kann; dazu geniigt die Féhigkeit zu lesen allein. Aber
ich kann nicht sehen, wenn kein sichtbarer Gegenstand da ist;
und ich kann nicht lesen, wenn keine Schrift vor mir sich findet.
Dabei sehe ich nur, insoweif der Gegenstand farbig ist; und ich
lese nur, soweit da etwas in verstindlicher Weise Geschriebenes
vor mir liegt. '

In dieser Weise gehoren die Sinne wesentlich zum ver-
ninftigen Erkennen im Menschen; — nicht zwar wesentlich,
insoweit es auf die Richtschnur, auf das Mittel, um fiir die Er-
kenntnis geeignet zu sein, ankommt; sondern wesentlich, in-
soweit das Erkennen von der Vernunft aus kraft der Natur seinen
Gegenstand nicht mitsichbringt; — wie dies beim Engel der Fall
ist, dessen Natur oder Substanz selber eine Idee ist und somit etwas
unmittelbar geistiz Erkennbares, sobald nur die Engel-Substanz
in Thiitigkeit gesetzt ist; oder wie in unendlich hoherem Grade
es bei Gott geschieht, der seine eigene thatséchliche Erkenntnis
ist. ,,Das Phantasiebild®, so Thomas oft, ,ist fiir die Vernunft,
was die Farben fiir das Auge sind.“

Sonderbare Krscheinung! Unser verniinftiger Geist wird
dann ruhig in seinem Forschen und gewinnt einen iiberzeugen-
den Stitzpunkt fiir weiteres Denken, wenn er das Krgebnis
dieses Denkens, die abstrakte allgemeine Wahrheit, sich
klar machen kann an einem sinnlichen Beispiele. Versteht
der Lehrer exakter Wissenschaften es, seinen Schiillern immer,



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 361

so zu sagen, handgreifliche Beispiele aus den sichtbaren Dingen,
aus der Wirklichkeit heraus zu geben, so werden diese seine
Schiiler leicht Fortschritte machen. An einem Dreieck aus Holz,
aus Papier, aus Leinwand veranschaulicht der Mathematiker die
Lehrsitze iiber die abstrakte Dreiecksform. Thomas hat ja sogar
bei den Wahrheiten, die er iiber das hochste Geheimnis, die heil.
Dreieinigkeit, lehrt, die Gewohuheit, beinahe in jedem Artikel
Beispiele aus dem sinulichen Leben zur Veranschaulichung zu
gebrauchen. Wie kommt das? Das an sich Grundlose, was
also in sich der Vernunft keinerlei Grund vorlegt, dies soll dazu
helfen, die Vernunft zu befestigen in der rein geistigen Speku-
lation; jene Vernunft, deren Gegenstand eben nur der Grund ist?
Die Thatsache liegt vor; und die Erklarung ist bereits im
Vorhergesagten gegeben.

Die Vernunft erkennt wohl das direkt Wirkliche und Ein-
zelne, soweit die Sinne es vorhalten. Aber sie erkennt nicht
in der ndmlichen Weise, wie die Sinne, unter der malsgeben-
den Richtschnur des Einzelnen, Wirklichen. Sie erkennt die
Wirklichkeit unter der Richtschnur der allgemeinen Idee; soweit
nimlich diese bestimmte einzelne Wirklichkeit ein allgemeines
Gattungswesen in sich trigt und darin ihren bestimmenden Grund
und die allgemeine Richtschnur ihres Seins sieht. Insoweit der
einzelne Mensch also mit allen andern Menschen das Menschsein
gemeinschaftlich hat und gemifs diesem allgemeinen Grunde be-
stimmt ist, erkennt die Vernunft den einzelnen Menschen. Aber
ist deshalb das Einzelne als solches beim Menschen ohne allen
Grund? Das ist unmoglich. Denn wenn schon fiir das gemein-
same Menschsein ein bestimmender Grund vorhanden ist in der
Gattung und in der entsprechenden Idee; dann muls ein solch
bestimmender ausreichender Grund auch da sein fiir die Grund-
lage selbst, auf der die Gattung in ihrem thatsiichlichen Sein ruht,
fiir das Wirkliche ndmlich. Wenn fiir einen Teil bereits ein mafs-
gebender Grund bestehen muls, wie dies das Wesen in einem Dinge
ist, dann muls fiir das Ganze als solches, fiir das Einzelwesen, so-
weit es Wesen, Vermogen, Fahigkeiten, Zustande, Thitigkeit u. dgl.
in sich enthilt, auch ein bestimmender Grund da sein. Und kann



362 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

dieser Grund nicht innerhalb dieses Wirklichen als eines Wirk-
lichen sein, nun so mufs er aufsen sein. Wenn die Vernunft
sich beruhigt beim Wirklichsein der Dinge, wie es einmal ist,
trotzdem an sich die Sinne es vermitteln, so thut sie dies, nicht
weil die Sinne in diesem Wirklichsein ihren Gegenstand haben
und danach dieser letztere etwas Grundloses ist; -— sondern
weil das Wirkliche, das die Sinne vorstellen, aus jenem ersten,
reinsten Wirklichen unmittelbar fliefst und darin seinen mals-
gebenden Grund hat, was seinem W esen nach Wirklichkeit
ist und demgemils den Grund in sich enthilt fiir seine Wirk-
lichkeit sowie fiir die Wirklichkeit von Allem, was existiert.
Zwel Mingel also hat die natiirliche Vernunft; und sie selber
weist ihrer Natur gemils auf sie hin. Sie bringt 1. ihren Er-
kenutnisgegenstand nicht mit sich, sondern ist in der Vergegen-
wirtigung desselben auf die Sinne als diesbeziigliche Werkzeuge,
die den Meister gleichsam den Stoff zutragen, durchaus angewiesen.
Und 2. ist ihr der Grund des Wirklichen als Wirklichen, des
Einzelnen als solchen unzugiinglich, denn er ist nicht im allge-
meinen Wesen des wirklichen Dinges vorhanden; und eine andere
Erkenntnisrichtschnur oder ein anderes Erkenntnismittel fiir die
Vernunft gibt es nicht im Bereiche des Geschopflichen als das
Wesen in ihm. Da aber das Wirkliche die Grundlage ist fiir
alle Vermogen im einzelnen Dinge, so ist hier die Beschrinkung
der Vernunft noch eine weit griofsere wie im ersten Punkte.
Denn das Allgemeine sagt ihr nur, dafs noch endlos viele ein-
zelne Umstinde und Verhiltnisse es geben kann. Je mehr die
natiirliche Vernunft das Allgemeine durchdringt, desto mehr offen-
bart sich ihr das Endlose. Das Feld ihrer natiirlichen Thitigkeit
wird am Ende uniibersehbar grofs. Man darf nur wirkliche
Fortschritte in einer Wissenschaft gemacht haben, so ist das erste
Ergebnis dieses, dals man sieht, wie endlos viel noch iibrig bleibt,
wenn man auch nur diese eine Wissenschatt vollkommen besitzen
wollte. Die Natur offnet den Weg zum Endlosen, ohne dals sie
jedoch jenen findet, der nicht dem Vermogen nach allgemein,
endlos ist; sondern dessen allgemeines, allumfassendes Wesen zu-
gleich notwendig einzelne Wirklichkeit ist. Und warum kann sie



Di¢ Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen etc. 363

ihn, soweit es auf sein inneres Wesen ankommt, nicht finden?
Weil das Wirkliche ihr den Grund, weshalb es gerade so und nicht
anders ist, keineswegs offenbart; denn es enthilt ihn nicht in sich.
Nur aber der Grund des Wirklichen, weshalb es so im einzelnen
ist und nicht anders, konnte zum Wesen der reinsten Wirklichkeit
filhren; wie einzig und allein das Warme zum Feuer fiihrt.

Danach bemilst sich von dieser Seite her der Unterschied
zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem folgendermalsen: Das
Ubernatiirliche bringt 1. seinen Gegenstand mit sich; nicht der
Sinne bedart es, um ihn vorzustellen: ,,Der Lichtbringer®, sagt
Paulus, ,,leachtet urplotzlich in dem innersten Herzen auf. Die
Sinne konnen hier dienen, vorbereiten, veranschau-
lichen helfen. Aber den Gegenstand des Ubernatiiriichen tragen
sie in keiner Weise in sich; und in keiner Weise kann selbiger
aus dem Sichtbaren abstrahiert werden. Die Vernunft wird nach
der Seite ihres Gegenstandes hin selbstindig. Im Uber-
natirlichen beginnt 2, die Vernun{t nicht mit allgemeinen Ideen
und Wesenheiten, um im absolut Endlosen zu enden; — sondern
der thatsdchlich Kine, von Sich aus rein Unendliche, das Mafs
und der Grund alles Endlichen in der Wirklichkeit und damit
ebenso das Mals und der Grund alles Unendlichen dem Ver-
mogen und allgemeinen Wesen nach bestimmt die Vernunft ge-
mils dem endgiltig malsgebenden Grunde; nicht wie im Bereiche
der Natur nach einem Grunde, der mit Riicksicht auf einen
andern noch weiter bestimmbar und vollendungsfihig ist.

Von diesen drei eben entwickelten Gesichtspunkten aus er-
hellt nun, wie das Natiirliche vom Ubernatiirlichen scharf
geschieden ist; und wie die Natur selber die Grundlage fiir die
Skizzierung dieses Unterschiedes in sich enthélt. Freilich besteht
die Offenbarung nicht ohne die Natur; aber keineswegs in einer
Weise, dafs man nicht mehr genau trennen konnte, was Natur,
was Offenbarung ist — wir sprechen von der Theorie —; son-
dern vielmehr so, dafs die Natur immer jenes Element vorstellt,
welches durch das Ubernatiirliche fiir den letzten mafsgebenden
Zweck, der keiner weiteren Bestimmung mehr unterliegt, ge-
biithrend vollendet wird.



364 Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete.

Der Verfasser der Meditationen scheint es nicht zu billigen,
dals Thomas sowohl in der summa C. G., wie in der summa theo-
logica von Gott her den Anfang macht. Es scheint ihm, ein ange-
messcneres Verfahren wire es gewesen, wenn zuerst das We rk-
zeug fiir dieses Aunfsteigen zu Gott, nimlich die Vernunft, in der
Art und Weise ihres Vorgehens zergliedert worden wire. Mit Un-
recht! Thomas geht durchaus logisch vor. Denn in welcher Weise
allein kann die menschliche Vernunft in ihrer Natur und in ihrem
wissenschaftlichen Vorgehen ausreichend gekannt werden? Nur
vermittelst der Ursachen. ,,Wissen“ heilst ja vermittelst der
Ursache erkennen. Will ich also vom inneren Wesen der Ver-
nunft wirklich etwas Zuverldssiges wissen, so muls dies, um
objektiv wissenschaftlich zu sein, nicht vermittelst unbestimmter
Erfahrungen oder subjektiver Stimmungen und Gefiihle geschehen,
sondern durch Anwendung der Ursachen auf die Vernunft: also
der wirkenden, formalen, materialen und Zweckursache. Gott ist
aber in jedem Sinne die erste aller Ursachen; denn selbst die
materiale Ursache, den zu vollendenden Stoff oder das allgemeine
Vermogen, schafft Er und fir die formalen Ursachen in den Dingen
ist Er das Exemplar. Ein Absehen also von Ihm kann nur beispiel-
lose Verwirrung erzeugen in den Ansichten iiber die Vernunft.

Uber Gott nun gewinne ich auf dem genannten Wege
keinerlei objektiv wissenschaftliche Ansicht. Denn Er hat
keine Ursachen; scin Wesen als die Formalursache in Ihm kenne
ich nicht. Also kann ich in dieser Weise keine zuverlissige
Kenntnis von Ihm erlangen. Nur das Wirkliche als Wirkung
von Ihm kann mich zur Erkenntnis seines Daseins fiihren.
Und da das Wirkliche gerade der erste direkte Gegenstand der
Vernunft ist, wenn auch unter dem Gesichtspunkte und der
Richtschnur des Allgemeinen, d. h. der Wesensgriinde; das Wirk-
liche aber iiberall die Vernunft umgibt; — so wird sie wie von
selbst von der Wirkung zur ersten Ursache getragen und kann
dann, indem sie das Beschrinkte und Beschrinkende von ihr
entfernt, die Vollkommenheiten dieser ersten Ursache erforschen,
wonach ein Malsstab gewonnen ist zur Beurteilung der geschopt-
lichen Vermigen und Krifte.



Die Grundlage fiir den Unterschied des Natiirlichen ete. 365

Wir hitten gewiinscht, der Verfasser wiirde mit seinem tief-
frommen Gemiite, das ihn bei jeder Gelegenheit zu den himm-
lischen Wahrheiten zieht, mit seiner Kenntnis der hl. Schrift und
der kirchlichen Gebrauche diese Meditationen ebenso behandelt
haben, wie er in einem kleinen Werkchen das Geheimnis der
hl. Dreieinigkeit behandelt hat. [Sancta Trinitas, unus Deus.
Vierzehn Vortrige, gehalten bei den Priesterexercitien in Konig-
eritz von Dr. Eduard Tersch. Prag 1884. S. 274 Das ist ein
zum Herzen sprechendes, der Seele reichen Nutzen gewihrendes
Biichlein. Tiefes Wissen ist hier vereint mit duflserst einfacher
Sprache. Die hl. Schrift ist mit den kirchlichen Lehrsitzen und
den Ausspriichen der hl. Viter in der erbauendsten Weise ver-
flochten. Wie aus vollem Herzen stromen da die Wasser heiliger
Wahrheiten. Ganz eigen ist diesen Exerzitien die Verbindung
der dogmatischen Wahrheiten mit den hl. Kult-Verrichtungen des
Priesters, so dafs bei dieser Lesung der Priester gleichsam in seiner
Praxis bleibt und sie wiirdig ausiiben lernt, zugleich jedoch bis
zur erhabensten Begriindung der heiligen rituellen Texte und Ge-
brauche ohne Miihe, wie von selbst hinaufgefiihrt wird. Der
Verfasser wendet das Geheimnis der Dreieinigkeit an auf die
Schopfung, die Erlosung, das Studium, die Seelsorge und das
Gebet des Priesters und schliefslich auf das heiligste Altars-
sakrament und die hl. Messe. Der Priester wird aus der Lek-
tire reichen Nutzen und bleibende Auferbauung schopfen.] Wir
sagen, wir hitten gewiinscht, er hétte seine ,,Meditationen* ebenso
behandelt und nicht ein fremdes Element hineingemengt, was
iiberall den Flug des Geistes stort. Es wird dem Verfasser
nicht gelingen, die Grundsitze der modernen, zumal der Giinther-
schen Philosophie, durch die Verbindung mit einigen Prinzipien des
hl. Thomas lebensfihig zu machen. Thomas muls ganz genommen
werden oder nich ts von ihm. Es braucht nicht bemerkt zu wer-
den, dals der Herr Verfasser das, was die Kirche von Giinther-
schen Sitzen verworfen hat, ebenfalls ohne Umschweife verwirft.
Aber er mochte sich nicht gerne losreilsen, mochten wir sagen,
vom Mechanismus der genannten Philosophie.

———<¥b—e—
Jahrbuch fiir Philosophie etc. 1. 25



	Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen und Übernatürlichen nach Thomas

