
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen und
Übernatürlichen nach Thomas

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE GRÜNDLAGE FÜR DEN UNTERSCHIED DES
NATÜRLICHEN UND ÜBERNATÜRLICHEN

NACH THOMAS.

Von Dr. C. M. Schneider.

c»-©o

»Meditationen über die Philosophie und Theologie
des hl. Thomas v. Aquin von Dr. Eduard Tersch, Prälat-
Scholastikus im Metropolitankapitel zum hl. Veit in
Prag. Erster Band. Einleitung und Meditationen über
die Philosophie des hl. Thomas. Zweiter Band.
Meditationen über die Theologie des-hl. Thomas. Prag 1885,
1886. Selbstverlag des Verfassers." 584 S. u. 636 S.

Vorliegendes Werk ist ein neuer Beweis, wie die Eneyklika
des hl. Vaters Leos XIII. „Aeterni Patris" die von Liebe zur
ewigen Wahrheit erfüllten Herzen zum hl. Thomas und zu
seiner Lehre hingelenkt hat. Die Absicht des Herrn Verfassers
besteht darin, dafs die Leser angeregt werden, „über das System
des hl. Thomas und insbesondere über einzelne disputable Lehren
desselben nachzudenken, sich selbst ein Urteil zu bilden und auf
diese Weise das, was Thomas gelehrt, mit eigenem Verständnisse

zu erfassen (da nobis, quae docuit, intellectu conspicere).
Es wird nicht darauf ankommen, ob sie dann bei der Lehre des

hl. Thomas bleiben oder ob sie die in dem vorliegenden Buche

angedeutete Ansicht adoptieren oder ob sie sich selbst eine neue

Ansicht bilden, sondern darauf, dafs sie sich im eigenen
Machdenken über die Lehren des Christentums, über Philosophie und

Theologie üben und auf diese Weise in der Wissenschaft der
Heiligen zunehmen." „Wie der hl. Thomas" (so S. 38) „zur
Verarbeitung der sog. Vernunftwahrheiten den besten und ver-
läfslichsten, damals auch am meisten geschätzten Philosophen des

Altertums, Aristoteles, zugrunde gelegt, ohne jedoch alles blind



342 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

anzunehmen, was dieser gelehrt hat; wie er zur Verarbeitung
der Offenbarungswahrheiten die Schriften der hl. Kirchenväter,
namentlich des hl. Augustin, benutzt hat; — so mögen auch in
diesem Werke bei der philosophischen Bearbeitung der gesamten
katholischen Glaubenslehre vorzugsweise die Schriften des heil.
Thomas zugrunde gelegt, doch nach den Resultaten der eigenen
Meditation mit Rücksicht auf die eigenen Bedürfnisse und auf
die jetzt herrschenden philosophischen Ansichten verarbeitet und
dadurch der freundliche Leser dieser Meditationen angeregt
werden, darüber selbständig nachzudenken, das Wahre vom
Falschen zu unterscheiden und sich danach seine eigene
Philosophie oder spekulative Theologie zu bilden. Es sollen daher
in diesem Werke aus den Schriften des hl. Thomas die wichtigsten
Lehren dargestellt werden, zugleich soll aber das infolge des

eifrigen Studiums dieser Lehren und der eigenen selbständigen
Meditation gewonnene Resultat als eigene Verarbeitung des

gesamten philosophischen und theologischen Materials zusammengestellt

werden."
Mit diesen Worten charakterisiert der Verfasser selbst sein

ganz eigenartig angelegtes, den betrachtenden Geist in hohem

Grade anregendes Werk. Der Leser darf darin, wie dies der Titel
anzudeuten schien, allerdings nicht die Anwendung der Lehre des

hl. Thomas auf das praktisch christliche Leben suchen und noch

weniger etwa eine Darlegung des thomistischen Lehrinhalts, wie

ihn die thomistische Schule bietet. Das Werk ist vielmehr die

„kritische Sichtung des wissenschaftlichen Materials,
wie es in der summa 0. G. und der theologischen Summa

niedergelegt ist, gemäfs den Regeln und Ergebnissen
der modernen Philosophie". Wir bestreiten durchaus nicht die

Berechtigung eines solchen Standpunktes. Wir sind am wenigsten
der Ansicht, man müsse blind die Autorität des Engels der Schule

verehren und alles, was er sagt, annehmen nur eben deshalb,
weil e r es sagt. Es ist vielmehr unsere Überzeugung, dafs eine

solche blinde Verehrung weder nach der Meinung des hl. Thomas,
noch nach der Meinung der Kirche ist und auch nicht die

Ausbreitung der Lehre des Aquinaten befördert.



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 343

Denn Thomas selber trägt immer wahrhaft ängstlich Sorge,
dafs er für jede seiner Behauptungen Gründe beibringe; er
will somit nur insoweit gelten als seine Gründe gelten. Der
Verbreitung und Anerkennung der von ihm befolgten Grundsätze

aber kann es nur dienen, wenn Werke, wie das vorliegende,
den menschlichen Geist so zu sagen zwingen, die Beweisgründe,
welche Thomas anführt, recht tief zu erforschen. Er wird dann
schliefslich immer zur Überzeugung gelangen, dafs desto mehr
die siegende Gewalt dieser Gründe und somit der Grundsätze
des hl. Thomas wächst, je genauer der Wortlaut der thomisti-
sehen Texte geprüft und je konsequenter man sie auf die
moderne wissenschaftliche Richtung anwendet.

Wir thun dies dar an einem Beispiele, und zwar an einem

solchen, welches sich genau an den Kardinalpunkt des gesamten
Werkes des Herrn Prälaten Tersch anschliefst: wir meinen

die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen und
Ubernatürlichen. Wir geben jedoch zuvörderst in Nr. 1 dem

Leser Gelegenheit, Kenntnis zu nehmen von dem reichen Inhalte
der „Meditationen".

I.

Nachdem der Verfasser auf die Schwierigkeiten einer
gänzlichen Trennung der Philosophie von der Theologie, der
Vernunft von den Offenbarungswahrheiten, aufmerksam gemacht, gibt
er in den ersten 157 Seiten eine Übersicht über das philosophische

und theologische System des hl. Thomas und stellt dem

gegenüber ein anderes System, welches er selbst aus den „jetzt
herrschenden philosophischen Ansiebten" geschöpft und das „als
eigene Verarbeitung des gesamten philosophischen und theologischen

Materials" er „den Meditationen über die Lehren des heil.
Thomas zugrunde legen möchte".

Darauf folgt im „ersten Teile" die Auseinandersetzung der
Lehre des hl. Thomas; und zwar im „ersten Buche": „Von Gott
an und für sich", worin die Beweise des Daseins Gottes, die

Einfachheit, Vollendung etc. des göttlichen Wesens, sowie die
Erkenntnis und Benennung Gottes behandelt werden. Im „zweiten



344 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

Buche" wird der Begriff der Schöpfung nach Thomas dargelegt,
die Dauer und der Unterschied der Kreaturen, die rein
intellektuelle Substanz und endlich der Mensch mit seinem Wissen
und Wollen. Das „dritte Buch" enthält die Lehre vom
Endziele, von den menschlichen Handlungen, von den Leidenschaften,
den Zuständen, vom Gesetze und von der Gnade. Wir müssen

hier als nachahmenswert hervorheben, dafs der Verfasser sich

in der Darlegung dieser Lehre ganz und gar an Thomas hält
und fast nur mit den eigenen Worten des hl. Lehrers spricht.
Der Leser erhält einen rein objektiven Bericht, der ihn instandsetzt,

sich ein wahres Bild von der Lehre des Fürsten der Schule

zu machen. Er hat da kein Zerrbild vor sich, wie das leider zu
oft in ähnlichen Werken der Fall ist, wo der Autor seine eigene
Lehre vorträgt und durch einige hineingeworfene Stellen die

Voraussetzung erweckt, als sei es die Lehre des hl. Thomas.

Der Verfasser trennt durchaus seine eigenen Ansichten von der

Darlegung der Lehre des Aquinaten. Es ist dies ein Vorzug,
welcher der aufrichtigen Absicht des Verfassers thatsächlich

entspricht; dahin nämlich zu wirken, dafs dem Leser ein selbständiges
Urteil ermöglicht werde.

Seine eigenen Ansichten bringt der Verfasser im folgenden

Teile, nämlich in den „Meditationen über die Philosophie des

hl. Thomas". Hier bespricht er den Wert der Beweise des

hl. Thomas für das Dasein Gottes und den der modernen ; z. B.

des geschichtlichen. Er geht ein auf das Wesen und die

Vollkommenheiten Gottes und schliefst das erste Buch mit der

Meditation über das immanente Leben Gottes. Das zweite Buch

dieses Teiles beschäftigt sich mit den verschiedenen Stufen der

Geschöpfe; und das dritte behandelt kurz die menschlichen

Handlungen und schliefst ab mit der Vorsehung und der Gnade

Gottes.

Der zweite Band hat die Theologie des hl. Thomas zum

Gegenstande und richtet sich in der Methode ganz nach dem

ersten Bande. Bis Seite 292 wird objektiv die Lehre des heil.

Thomas berichtet über „Gott den Drei-Einen", über „den
Ausgang der Kreaturen aus Gott", „die allgemeinen Moralprinzipien",



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 345

die besonderen Tugenden, den Erlöser und die Sakramente;
und es schliefst diese Abteilung ab „mit den letzten Dingen".
Von S. 292 ab gibt der Verfasser seine eigenen Meditationen
über die Theologie des hl. Thomas, „r e duziert alle Offenbarungs-
wahrheiten auf Gott den Drei-Einen", und „d e duziert" dann in
der folgenden Abteilung der Meditationen „alle Offenbarungswahrheiten

aus der Lehre von Gott dem Drei-Einen".
Der Leser wird aus dieser Inhaltsangabe schon entnommen

haben, wie wir mit Recht das Verhältnis des Natürlichen zum
Übernatürlichen als den Kardinalpunkt der ganzen Auseinandersetzung

bezeichnet haben. Nehmen wir also diesen Punkt für
unsere Besprechung speziell heraus, so haben wir die
entscheidende mafsgebende Richtschnur berücksichtigt, von der alles

Übrige abhängt. Welche Grundlage legt Thomas für den Unterschied

zwischen Natürlichem und Übernatürlichem?

Haben wir diese Frage beantwortet, so wird sich leicht ergeben,
wie es bei weitem besser ist, die Folgerungen aus der Lehre des

hl. Thomas bis zum äufsersten hin zu ziehen und auf moderne

Irrtümer anzuwenden; als dafs man der Ansicht folge, es müsse

an den Grundsätzen der thomistischen Lehre selber geändert, resp.
gebessert werden, damit sie die modernen Irrtümer überwinden
können. Es ist dies eben der Unterschied zwischen dem

Vorgehen des hl. Thomas selbst und dem Vorgehen derer, die der
oben erwähnten Ansicht huldigen. Thomas hat nicht die Grundsätze

des Aristoteles und die Lehren der Augustine, Gregore und

ähnlicher nur „als reines Material" betrachtet; sondern er hat sie

durchaus anerkannt, sich ungescheut und ganz entschieden auf
den Boden derselben gestellt und hat aus ihnen selber heraus

gezeigt, indem er die letzten Folgerungen zog, wie in manchen

Punkten Aristoteles unrecht hatte. Wir erinnern blofs an die

Schöpfungsidee aus Nichts, wo er sich jedesmal, wenn er davon

spricht, den Aristoteles als Gegner hinstellt und auf dessen

Zeugnis stetig erwidert, die alten Philosophen hätten nicht kraft
konsequenter Benutzung ihrer eigenen Prinzipien sich

eine wahre Seins fülle vorzustellen bemüht, von der also

alles Sein in einem Dinge stammen müfste.



346 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

In der modernen Zeit folgt man häufig diesem Beispiele nicht.
Man möchte vielmehr sogleich die Grundsätze selber ändern,
anstatt ihre Kraft erst einmal zu erproben. Wir konnten im
vorliegenden Werke des Herrn Prälaten Tersch an vielen Stellen die

richtigen Grundsätze des hl. Thomas anerkannt und verteidigt
finden. Hätte er sich der Kraft derselben vertrauungsvoll
überlassen; er wäre nicht zu so manchen Resultaten gekommen, deren
Widerstreit mit der Lehre des hl. Thomas er selbst offen

eingesteht und „mit den Bedürfnissen der neueren Zeit begründet".
So hält Tersch zu unserer grofsen Genugthuung fest an dem

fundamentalen Grundsatze, worauf Thomas seine ganze Philosophie

aufbaut; nämlich am wirklichen, realen Unterschiede
zwischen dem Wesen oder der Natur in jedem Geschöpfe und dem

thatsächlichen Sein und Wirken. Gerade hier nun ruht die

tiefste Grundlage für den Unterschied des Natürlichen und
Ubernatürlichen. Prüfen wir dies 1. von Seiten Gottes; 2. von Seiten

des geschöpfliehen Seins; 3. von Seiten des Erkennens.

II.
1. Die Grundlage für den Unterschied zwischen Natürlichem

und Übernatürlichem von Seiten Gottes.
Kardinal Newman macht in der Schrift, in welcher er seine

Umkehr zur katholischen Kirche schildert, gelegentlich die

Bemerkung, bei den theologischen Ansichten seien oft gerade die

extremsten die richtigen. Es gilt dies vor allem von der

wirkenden Kraft Gottes. Dieser kann niemals zu viel Ein-
flufs zugemessen werden auf das Geschöpfliche. Je mehr sie

einwirkt; desto vollkommener, freier, selbständiger mufs das

Geschöpfliche sein. Von nichts aufserhalb ihrer selbst kann sie

bestimmt oder bewegt werden. Nichts aufser sie selbst kann
ihr Bedingungen auflegen. Ihre rein thatsächliche innere
Unendlichkeit oder Grenzenlosigkeit mufs zu allererst festgehalten
werden, wenn man die wahre Übernatürlichkeit des göttlichen
Wesens begründen will.

In der That! Kann das Eeuer Kälte verursachen? Kann das

Auge hören, das Ohr sehen? Keineswegs. Warum nicht? Das



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 347

innere Wesen des Feuers ist dermafsen gebunden an die Wirkung
der Wärme, dafs keine andere Wirkung, geschweige denn die

entgegengesetzte, von ihm ausgehen kann. Das innere Wesen des Auges
hat eine derartige Beziehung zum thatsächlichen Sehen, dafs das

Hören ausgeschlossen ist. Kann das Tier einen Menschen zeugen?
Nein; es zeugt nur wieder ein anderes Tier und zwar innerhalb
der nämlichen Tiergattung. Warum? Das Wesen ist gemeinschaftlich

dem Zeugenden und dem Erzeugten. Das eine Wesen ist von
sich aus darauf angewiesen, ein anderes gleichartiges zu zeugen.
In allen diesen Fällen zeigt das innere Wesen auf ein ganz und
durchaus abgeschlossenes Bereich im Sein, dessen Gegenteil ihm

unzugänglich, von ihm ausgeschlossen ist. Es besteht da eine

durchaus von innen her notwendige Verbindung; z.B. zwischen Feuer
und warm, zwischen Auge und Sehen, zwischen Ohr und Hören.
Das Feuer macht nicht, dafs etwas ist; sondern nur, dafs es warm
ist; das Licht macht nicht, dafs etwas ist; sondern nur, dafs es

hell ist; und so geht es weiter in allen ähnlichen Dingen.
Woher allein kann es nun stammen, dafs etwas ist? Da

müssen zuvörderst notwendig diese zwei Merkmale sich finden:

Erstens mufs diese Kraft einem Wesen zugehören, welches von
sich aus auf nichts Beschränktes mit Notwendigkeit Bezug hat.

Denn hätte es zu dem einen beschränkten Sein notwendige
Beziehung, so würde dessen Gegenteil von seiner Wirkung
ausgeschlossen werden müssen; dieses könnte also nicht Sein haben, da

ja das Sein allen Dingen gemeinsam ist, also von einer Kraft
kommen mufs, die ebenso gut machen kann, dafs das Weifse ist
wie das Schwarze, die Wärme ebenso gut wie die Kälte, das

Leben ganz ebenso wie das Leblose. Also darf dieses Wesen,
dessen Kraft die wirkende Ursache des Seins ist, mit keinem

andern Wesen die geringste Wesensgemeinschaft haben, wie das

Feuer mit der Wärme, das Auge mit dem Sehen. Denn die ihm

entsprechende wirkende Kraft darf kein Sein von sich aus-

schliefsen, als ob es nicht von ihm ausgehen könne.

Dann folgt aber das zweite Merkmal von selbst: Dieses

Wesen mufs über alle beschränkte Natur erhaben sein,
in keinem Verbände der Notwendigkeit darf es stehen; es mufs



348 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

übernatürlich seiD. Die geringste Beschränkung der wirkenden
Kraft also in Gott, mag sie kommen woher sie will, vorausgesetzt
nur dafs sie von aul'sen kommt, nimmt Gott dem Herrn die Über-
natürlichkeit. Warum? Sie kann dann nicht auf Alles sich
erstrecken. Denn das Gegenteil der Beschränktheit in ihrer
Wirkung käme ihr dann jedenfalls nicht zu. Wäre sie nach rechts
beschränkt, so könnte sie nicht nach links hin wirken. Wäre sie
nach unten beschränkt, so könnte sie nicht nach oben hin,wirken.
Damit würde aber von selbst gesagt sein, dafs ihr innerliches
Wesen notwendige Beziehung hätte zu Äufserem, also mit
demselben in Wesensgemeinschaft stände, wie das Licht mit dem Hellen.
Demgemäfs könnte jedoch eine solche Kraft nicht Sein
verursachen. Denn was auch immer sonst untereinander im direktesten
Gegensatze steht, kommt doch überein im Sein. Was aber an sich

von Natur auf einen bestimmten Bereich im Sein beschränkt ist,
das kann in keinem Falle verursachen, was allem Seinsbereich

ohne Schranken gemeinsam ist. Die wirkende Kraft in Gott
also, soll anders überhaupt etwas Sein haben, mufs einem Wesen

zugehören, das über alle Schranken der Natur erhaben ist und

notwendigerweise als Wesen mit nichts Gemeinschaft hat, zu
nichts in Gegensatz steht, nur allein es selbst ist.

Ist ein Pianist von sehr beschränkten Fähigkeiten, so mufs

das Instrument, welches er spielt, ein sehr gut beschaffenes sein;
soll anders sein Spiel überhaupt in etwa anziehen. Nur eine

beschränkte Zahl der Instrumente wird seiner Kunst entsprechen.

Ist er aber von höchst bedeutenden Fähigkeiten, so gibt unter
seinen Fingern noch das schlechteste Instrument Zeugnis von
seiner Kraft und Geschicklichkeit. DieZahl der Instrumente, soweit
sie diesen Namen überhaupt noch verdienen, ist unbeschränkt
im Vergleiche mit dieser Kunst. Letztere ist erhaben, sie ist

unabhängig mit Rücksicht auf die Beschaffenheit der betreffenden

Art Instrumente. Die wirkende Kraft steht da immer in ihrer
Ausdehnung im direkten Verhältnisse zur innerlichen Kunst. Je
höher und erhabener die Kunst, desto weniger ist. sie an Anderes

gebunden. Handelt es sich also um eine unendliche wirksame
Kraft, so ist deren Wesen absolut und ohne Schranken getrennt



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 341)

von allem Wesen des Gewirkten. Und demgemäfs steht dies im
direktesten Verhältnisse: Die Übernatiirlichkeit des Wesens
Gottes und die ohne Grenzen wirkende Kraft Gottes. Wer
letzterer auch nur das geringste Sein als ihre Wirkung entzieht,
der kann das Wesen Gottes als ein schlechthin übernatürliches

nicht mehr aufrecht halten. Er mufs die Zugänglichkeit
des göttlichen Wesens von Seiten der Natur anerkennen.

In den theologischen und philosophischen Systemen der
modernen Zeit kann man zwei Richtungen unterscheiden, die, scheinbar

einander entgegengesetzt, trotzdem den gleichen Abschlufspunkt
haben. Die einen beginnen mit dem zu entwickelnden Wesen
der Natur oder eines Vermögens; und wollen, dafs ein anfangs
reines Vermögen nach und nach Seinsfülle, Gott werde; zu ihnen

gehört Spinoza, Kant, Hegel, Fichte. Die andern beginnen mit der

thatsächlichen Seinsfülle, mit Gott; und lassen dessen Wesen
nach und nach sich mitteilen, so dafs da Gott recht eigentlich
am Ende Kreatur wird, d. h. in notwendige Wesensverbindung
tritt mit anderem Sein. Es ist dies die scheinbar katholisierende

Richtung in der Wissenschaft, die Baaders, zum Teil Schellings;
und auch Günther kommt da nicht vorbei. Es ist ja klar, dafs

dies am Ende ganz dasselbe ist, Gott in das Bereich der Natur
ziehen; oder die Geheimnisse, welche ihm als Wesen und zwar
als einem von der Welt notwendig getrennten Wesen zukommen,
der natürlichen Vernunft zugänglich machen. Die letztgenannte
Klasse von Philosophen möchte Gott verherrlichen. Aber anstatt
alles Geschöpf liehe von seiner wirkenden Kraft allein
unbeschränkt abzuleiten, stellen sie in ihrem Denken eine Brücke
her vom rein Kreatürlichen aus zum Wesen Gottes; und
verkleinern so auch seine, Gottes, wirkende Kraft.

Und doch hätte ihnen bereits die natürliche Umgebung der
sichtbaren Dinge die Wahrheit eröffnen können. Denn um so

dauerhafter, umfassender, durchdringender ist eine Kraft; je mehr
ihr Wesen in sich geeint und somit von der Wirkung getrennt bleibt.
Zünde in einem Ofen ein Feuer an; es wird wohl wärmen; —
aber sein Wesen teilt sich dem Zimmer mit; es vergeht selber,
während es thätig ist. Die Sonne da oben bleibt dagegen in ihrem

Jahrbuch für Philosophie etc. 1. 24



350 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

Wesen stets die gleiche; und keine Pflanze, die ihr Entstehen

den wärmenden Sonnenstrahlen verdankt, hat mit der Sonne das

geringste im Wesen der Gattung gemein. Dafür ist aber auch die

Sonnenkraft im Wärmen ungemessen weiter, umfassender, wie die

des Feuers; sie ist eine ohne weiteres alle sichtbare Schöpfung
durchdringende. Sage dasselbe vom Sein Gottes, was vom Leuchten
und Wärmen der Sonne gilt; und du hast eben auf Grund der

göttlichen wirkenden Kraft, deren Gegenstand in unbeschränkter
Weise das Sein ist, die notwendig vollständige Trennung des

göttlichen Wesens von aller Natur und dabei die tiefste
Durchdringung seitens der göttlichen wirkenden Kraft mit Rücksicht auf

alles, was ist und sein kann. So nahe dem Geschöpfe die Kraft
Gottes ist, so ferne steht folgegemäfs seinem Wesen das göttliche.

Da liegt nun vor uns die zweifelloseste Quelle von allem
Übernatürlichen: das innere Wesen Gottes; — und damit

speziell für die Offenbarung der in nere Wille Gottes, der innerhalb
seiner selbst sein alleiniges Mafs hat. Denn ist das innere Wesen
Gottes aller Natur unzugänglich und mufs es dies sein, weil eben

seine Kraft alles Sein ohne Schranken verursacht; — so kann nur
der Wille Gottes, und zwar ohne allen weiteren Grund, die

Ursache für die übernatürliche Offenbarung sein. Wozu der

Mensch, abgesehen von diesem unmittelbai-en Einflüsse des

göttlichen Willens, gelangen kann, das steht mitten im Bereiche des

Natürlichen; mag dazu ein Mensch gelangen oder Millionen,
oder mag man es nur erreichen können.

So verhält es sich also mit der verursachenden Quelle der
übernatürlichen Offenbarung. Ihr Gegenstand bestimmt sich aus
dem Gesagten dahin, dafs, soweit etwas mit dem inneren Wesen
Gottes verbindet, soweit auch es übernatürlich ist.

Kann aber nun die einfache wirkende Kraft Gottes, soweit
sie die wesentlich von ihr geschiedenen Kreaturen wirkt, zum
Wesen Gottes führen? Nimmermehr. Das wäre einzig und allein
dann der Fall, wenn irgend eine solche Wirkung diese wirkende
Kraft erschöpfte; wie ich aus dem Lichte in etwa zur Kenntnis
der Sonne gelangen kann, denn diese Wirkung erschöpft gewisser-
mafsen die Natur der Sonne, ist wenigstens notwendig mit ihr



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 351

gegeben. Weil also diese wirkende Kraft Gottes eben wieder

unendlich, also unerschöpflich ist dem Nichts gegenüber; deshalb

besagt sie selbst es, dafs sie von den Kreaturen aus wohl zum

Dasein der ersten Ursache führen kann, nicht aber zur Kenntnis
des göttlichen Wesens. Nur der „Sohn", welcher wesensgleich

ist mit dem Vater, der das göttliche Sein erschöpft,
kann „erzählen, was verborgen war vom Beginne der Welt an".

Herr Tersch möge anstatt seines: „Satz", „Gegensatz",
„Verbindung" oder „Gleichsatz" sagen, wie dies Thomas in allen solchen

Fällen thut, „bestimmendes Vermögen", „bestimmbares Vermögen",
„wirkende Kraft", so wird er jedenfalls manche seiner Behauptungen

selbst zurückziehen. Denn eben die einfache Ausdrucksweise

bei Thomas ist ein besonderes Mittel, um die Folgerungen
aus seinen Grundsätzen ohne Schwanken und mit möglichster Klarheit

zu ziehen. Wir glauben kaum, dafs einzelne der meditationes

des Verfassers, wie liber die Dreieinigkeit, die Schöpfung, über
die Verbindung des natürlichen mit dem übernatürlichen Elemente

sich können aufrecht halten lassen; wenn man sie so streng
wörtlich nimmt, wie sie dastehen. Ganz ohne Zweifel sind sie

der Lehre des hl. Thomas nicht gemäfs. Wir wollen blofs eine

Stelle beispielsweise anführen, I. S. 142: „In dem dreieinigen
Leben Gottes ist demnach der Grund oder die Ursache des

Lebens des kreatürlichen Universums zu suchen, und zwar in Gott
Vater der Urgrund der Physis oder der Einheit und Allgemeinheit,

in Gott Sohn der Urgrund der Vielheit und Besonderheit
der Geisterwelt in ihrem Unterschiede von Gott, und im heil.
Geiste der Urgrund der Verbindung beider, nämlich der Vielheit
der Geister untereinander durch die Verbindung mit der Physis
und infolgedessen des wirklichen Lebens und Daseins in seiner

Vollendung, in der Wiedervereinigung mit Gott". Sollte der
Verfasser diese Ausdrucksweise nur als Appropriation
betrachten, so ginge eine solche doch wohl zu weit.

Wenn der Herr Verfasser dann findet, dafs aus dem Geheimnisse

der hl. Dreieinigkeit besonderes Licht auf das geschöpfliche
Leben als solches falle und im allgemeinen auf die geschöpfliche

Wirklichkeit gerade als Wirklichkeit, so hat er damit
2 t*



352 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

wiederum einen Beweis gegeben, wie ernst er es mit dem
Studium des hl. Thomas meint, der gerade in seinem Traktat über
die Dreieinigkeit das wirkliche Leben der Kreatur mit der
bestehenden Thatsächlichkeit des Grundgeheimnisses der
Offenbarung verbindet. Weil jedoch Herr Terseh die moderne, zumal
Günther8che Anschauungsweise, soweit freilich dieselbe nicht
offen censuriert ist, gerne mitsprechen lassen will, entfernt er
sich in eben dem Mafse bei Besprechung des Geschöpf liehen
recht weit von Thomas. Anstatt aber dadurch, wie er meint,
die Lehre des hl. Thomas den Bedürfnissen der gegenwärtigen
Forschung anzupassen, setzt er sich der Gefahr aus, den Unterschied

zwischen Natürlichem und Übernatürlichem zu verwischen.
Wer dagegen aus den Grundsätzen des hl. Thomas streng die

Folgerungen zieht, ohne daran modeln und bessern zu wollen,
gelangt dazu, das Fundament zwischen Natürlichem und
Übernatürlichem, auch vom Geschöpflichen aus, recht fest zu legen.

2. Die Grundlage für den Unterschied zwischen Natürlichem
und Übernatürlichem vom Geschöpfe aus.

Können wir von einem übernatürlichen Geheimnisse den

inneren Grund angeben? Das sind zwei Begriffe, die sich gegenseitig

vollständig ausschliefsen: Geheimnis und Schauen des
inneren Grundes. Die Geschöpfe selber nun geleiten zu dieser

Unvereinbarkeit.
So sehr dieselben auf das offenbarste zur Erkenntnis

mitwirken, dafs übernatürliche Geheimnisse thatsächlich bestehen;
mit ebenso grofser Kraft leugnen sie, dafs diese Geheimnisse von
ihnen aus offenbar werden können. Oder wissen wir etwa den

ausreichenden Grund davon, warum die Gattung „Mensch" sich
gerade in so vielen und nicht mehr oder weniger Einzelwesen

vorstellt; warum es gerade, wenn wir so sagen wollen, eine
Milliarde Menschen gibt und nicht einen mehr oder weniger? Liegt
der Grund davon in der Gattung als dem inneren Wesensgrunde
des Menschen, als ob dieselbe nur in bestimmt so vielen Exemplaren

bestehen könnte? Gewifs nicht. Von der Gattung aus kann

es ebenso gut einen Menschen geben wie ungezählte Millionen.
Die allgemeine Wesensgattung „Mensch" ist im Gegenteil dafür



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 353

in positivster Weise gleichgiltig. Sie sagt von sich aus, dafs

sie für alle Einzelheiten, wie Zeit, Ort, Zahl, Gewicht keinen
hinreichend bestimmenden Grund abgibt.

Oder liegt es etwa am Wesen „Mensch", dafs hier ein Mensch

grofsist, dort klein; hier weise, dort ein Thor; hier einen Tag, dort
hundert Jahre alt? Das Wesen „Mensch" ist überall genau das

gleiche. Als einen Menschen bezeichnet man ebenso gut Alexander

d. Gr. oder Cäsar wie den Thersites oder einen beliebigen
Idioten. Am selben Orte, von denselben Eltern, zur selben Zeit
werden in den Einzelheiten verschiedene Menschen geboren.
Esau war durch und durch anders wie Jakob, obgleich sie als

Zwillinge zur Welt kamen. Nur aber, was ei-nzeln ist, das

ist wirklich. Es existiert kein Mensch im allgemeinen, wie
Thomas oft bemerkt; sondern nur Sokrates, Plato, will sagen,

nur Menschen als einzelne existieren.
Was nun vom Menschen gesagt worden, das gilt von allen

Arten und Gattungen von Wesen. Innerhalb keines geschöpflichen

Dinges besteht ein hinreichender Grund dafür, dafs es

gerade dieses und nicht jenes in Wirklichkeit ist, nicht Sonne

anstatt Sandkorn; und dafs es gerade so grofs im einzelnen ist
und nicht um eine Linie gröfser oder kleiner. Also gerade für
sein wirkliches Sein trägt kein Geschöpf in sich einen Grund,
der uns lehrte, dafs dasselbe so und nicht anders sein müsse.

Wir können aber noch weiter gehen und sagen: im Bereiche

der ganzen Natur besteht kein ausreichender Grund, auch wenn
alle Naturkräfte zusammengenommen werden, dafs gerade eine

solche Wirkung im einzelnen erzielt wird und nicht eine andere;
immerdar spielt ja da der sogenannte Zufall eine grofse Rolle.

Und das ist ganz natürlich. Denn ich kann wohl vom
Menschen im allgemeinen sagen, warum er zwei Arme, zwei Beine,

warum er Augen, Ohren, Vernunft, freien Willen hat; aber
damit gebe ich blofs wieder im allgemeinen den Grund an, warum
er so wirkt und nicht anders. Und der nämliche Fall tritt bei

allen ähnlichen Kräften ein. Im Gegenteil; je umfassender sie

sind, desto gleichgiltiger erscheinen sie für alle Einzelheiten in

Zahl, Zeit, Ort, Gewicht, Mafs, Figur. Je wichtiger sie also sind



354 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

und je einschneidender sie wirken, desto weniger liegt in ihnen
der mafsgebende Grund für ihre Richtung auf das Einzelne, also

damit auch auf das Wirkliche. Wenn sie aber alle zusammen blofs
den Grund in sich haben für ihre Wirkung im allgemeinen;
so kann aus allen zusammen sich nicht der ausreichende Grund
ergeben für die Wirkung als eine präzis wirkliche, einzelne.
Deshalb nannte Schelling das Einzelne, Wirkliche das Kreuz
der Philosophie.

Denn gerade dieses Einzelne, Wirkliche trägt alles
Allgemeine; sei dies Wesenheit oder blofse Eigenschaft oder Kraft. Es

gibt kein allgemeines Licht, was nicht in besonderen Verhältnissen
wäre. Es gibt -keinen Menschen, der eine Vernunft nur im
allgemeinen hätte und nicht einen bestimmten Grad der Vernunft.
Auf solch Einzelnes, Wirkliches richtet sich alle Thätigkeit der

allgemeinen Kräfte; es wird von diesen als Träger ihrer
Wirkung vorausgesetzt. Ist deshalb hier ein Geheimnis? Ist alles

Wirkliche in der Natur ein Geheimnis? Durchaus nicht. 1 Zum

Geheimnisse schlechthin gehört nicht nur, dafs dessen innerer
Grund für alles Aufserliche unzugänglich sei; sondern auch dafs

es ein „Heim" sei für die menschliche Natur, dafs also die

menschliche Natur, bewufst oder unbewufst, darin eine Vollendung
finde und somit, wenn auch nur implicite, danach verlange.

Die Einzelheiten der uns umgebenden Wirklichkeit aber sind

gar nicht geeignet, den Grund dafür, dafs sie im Augenblicke
so sind und nicht anders, in sich zu haben. Denn was einen

Grund in sich hat, das besitzt dadurch Festigkeit, Dauer.
Alles Wirkliche als solches jedoch vergeht in der äufseren Erscheinung

seiner Natur nach beständig; steter Wechsel begleitet es.

Festigkeit erhält es im Bereiche des Geschöpflichen nur, soweit
es an der allgemeinen Gattungsstufe des betreffenden Dinges
teilnimmt, soweit es also dem allgemeinen Wesen „Mensch",
„Stein", „Pflanze" etc. angehört und somit einen irgendwelchen
Grund für sein Dasein in sich hat. Die Vernunft nun hat von Natur
zum Gegenstande den Grund, das Allgemeine. Also ist es

gegen ihre Natur selbst, sich danach zu sehnen, den Grund für
diese Einzelheiten in den Geschöpfen kennen zulernen, in-



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 355-

soweit dieser Grund in denselben selber wäre. Neugierde,
d. h. die Sucht, Einzelheiten als solche zu wissen, ist ein Fehler,
ein Abfallen von der Würde der Vernunft. Wifsbegierde,
d. h. die Neigung, zu wissen, inwiefern die Einzelheiten von der
inneren allgemeinen Wesensform durchdrungen sind und darin ihre
begründende Richtschnur haben, ist ein Vorzug der Vernunft.

Ist also auch die Wirklichkeit als solche in der uns umgebenden

Welt kein Geheimnis, so ist sie doch ein lebendiges sicheres

Zeugnis für den thatsächlichen Bestand eines wahrhaft übernatürlichen

Geheimnisses. Sie trägt alle allgemeinen Kräfte hier im

Geschöpflichen, ist also wahrhaft die Grundlage aller übrigen
geschöpflichen Unterschiede; — kann sie deshalb überhaupt ohne

Grund sein, wenn sie auch denselben nicht in sich trägt? Dann

wäre eben alles Geschöpf liehe ohne Grund. Ihr mafsgebender
hinreichender Grund sonach mufs aufs erhalb aller natürlichen
Wirklichkeit, aufserhalb aller natürlichen Vermögen und Kräfte, mufs

aufserhalb aller geschöpflichen Vernunft liegen, die ja nur immer
das Allgemeine, Notwendige zum Gegenstande hat. Dieser Grund
mufs in sich ganz frei, losgelöst sein von allem Andern. Er mufs

zuvörderst Einzelbestand sein, Wirklichkeit seinem Wesen
nach. Sonst könnte er nicht das Einzelne, Wirkliche als solches

begründen, sondern müfste wieder auf einen andern Grund sich

stützen; wie jede Wärme immer schliefslich ein Feuer voraussetzt,

dem als solchem Wärme, nämlich wesentlich zukommt.

Und dann mufs dieser Grund zugleich durchaus allumfassend
sein; sonst würde er den Grund seines eigenen Bestandes nicht
innerhalb seiner selbst haben können.

Mit Notwendigkeit also weist schlechthin die geschöpfliche
Wirklichkeit und somit die Grundlage alles geschöpflichen Seins

auf einen sie wirkenden Grund, dessen Wesen durchaus
abgeschlossen in sich ist. Denn sie hat ihrer Natur nach den Grund
ihres Einzelseins allgemein anerkanntermafsen nicht in sich. Also
mufs derselbe Grund aufserhalb aller geschöpflichen Wirklichkeit
bestehen, d. h. er mufs sich selber Wesen sein. Und darin liegt
dann der Unterschied zwischen der geschöpflichen
Wirklichkeit und der reinen Thatsächlichkeit des Schöpfers, dafs



356 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

1. jene den Grund in sieh besitzt nur für die allgemeine
Gattungsstufe, der sie zugehört; damit aber selber es von sich abweist,

nur in jener bestimmten Weise im einzelnen sein zu können wie
sie wirklich ist; — und dafs 2. das Wesen des Schöpfers in sich
selber mit Notwendigkeit Einzelbestand ist, somit an sich nie
anders im einzelnen sein kann. Sowie aber dieser Einzelbestand
in Ihm Wesen ist, d. h. allumfassend, allgemein; so kann Gott
in unbegrenzter Weise für Wirklichkeiten der Grund sein, etwa
wie das Feuer von sich aus unbegrenzt, ohne sich zu erschöpfen,
wärmen kann, da die Wärme sein Wesen ist.

Das Übernatürliche scheidet sich also hier, auch vom
Geschöpfe aus, vom rein Natürlichen. Vom Übernatürlichen kann gar
kein innerer Grund angegeben werden, der nicht es selber wäre ; es

hat keinen. Sein Bestand ist sein Grund. Dafs die Offenbarung
desselben einmal feststeht; die Existenz des Übernatürlichen,
das ist davon die einzige Rechtfertigung. Gründe angeben wollen

vom Übernatürlichen heifst ebensoviel, als es in den Bereich des

Natürlichen ziehen. Erleuchten kann es wohl, so viel ihm unterstellt

wird; beleuchtet werden kann es nur von sich selber. Ähnlich

wie das einzeln Wirkliche als solches bereits im Geschöpfe,
weist das Übernatürliche dies von sich ab, dafs im Geschöpflichen

der mafsgebende Grund von ihm niedergelegt sei. Das

Wirkliche ist das Höchste im Bereiche des Geschöpfes, denn

selbst die gewaltigsten Naturkräfte sind nichts ohne das Wirkliche;
— deshalb weist das Wirkliche aufserhal'b seiner selbst auf Gott
als seinen alleinigen hinreichenden, bestimmenden Grund. Das

Übernatürliche demnach ist über alle geschöpfliche
Wirklichkeit; denn es hat keinen weiteren bestimmenden oder
allgemeineren Grund aufserhalb seiner selbst, es schliefst seinen Grund
in sich ein. Es ist deshalb von seiner Natur aus herrschend,
bestimmend, mafsgebend für alles Natürliche.

Das Wirkliche hier um uns ist kein Geheimnis. Denn

es bietet kein „Heim" unserer Vernunft; schliefst es ja doch

den Grund als einen ihm innewohnenden, soweit es wahrhaft

wirklich, etwas Einzelnes ist, von sich positiv aus und damit
zugleich schliefst eg aus die einzige Nahrung und die Buhe unserer



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 357

Vernunft. Das Übernatürliche aber ist Geheimnis. Denn in
ihm ist eingeschlossen das wahre, trauteste „Heim" unserer
Vernunft, von dem aus sie nicht mehr nach aufsen zu schauen, nicht
mehr zu wandern braucht: der erste Grund des All leuchtet

darin, der Gegenstand alles Verlangens. Darum bilden die
wahrnehmbare Gnmdlage des Übernatürlichen, welche zu deren

Kenntnis führt, auch immer gerade einzelne Thatsachen,
von denen keine weiteren allgemeinen Gründe angegeben werden
können: nämlich zuvörderst die reine Thatsächlichkeit Gottes,
dann die Thatsache der Erlösung, die Thatsache des Bestandes

der Kirche, die Thatsachen der Wunder und dgl. Das Wirkliche

in der Natur dagegen hat zur geschöpflichen Grundlage
in sich die Allgemeinheiten von Wesenheiten, Vermögen,
Kräfte; und seine Wirkung ist deshalb auch immer etwas noch

weiter Bestimmbares.
Herr Tersch hat offenbar den hl. Thomas mit Bezug auf den

eben entwickelten Punkt mifsverstanden. Denn er gibt dem

Stoffe die Charaktermerkmale der Einheit und Allgemeinheit und

macht ihn zum Gegenstande des begrifflichen Denkens, d. h.

des Abstrahierens; während er den Individuen die Vielheit und
Besonderheit zuschreibt und sie zum Gegenstande des geistigen

Erkennens, des Schauens macht. Obwohl nicht so klar,
wie bei andern Punkten, es erkennbar ist, ob der Verfasser diese

Anschauungsweise dem heiligen Thomas vindiziert, so halten

wir doch darauf, bei der Wichtigkeit dieses Gegenstandes im

System des hl. Thomas, zu bemerken, dafs, sollte der
Verfasser sich darin auf Thomas berufen wollen, dafs er das so

verstandene Allgemeine zum Objekt der vernünftigen Auffassung

macht, er jedenfalls das „Allgemeine" universale für
gleichbedeutend mit „Unbestimmt" indistinetum genommen hat.

Es kann ja sein, dafs bei Thomas, wenn vorübergehend davon

die Rede ist, wie der Mensch zuerst das Unbestimmtere
auffafst, hie und da ebenfalls der Ausdruck universale gebraucht
wird. In der 85. Qu. des ersten Teiles erklärt der hl. Lehrer

jedoch weitläufig, dafs dies im Sinne von „indistinetum" zu
verstehen sei. -



358 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

Denn, weit entfernt dafs die Vernunft nach Thomas im

Stoffe selbst ihren Gegenstand fände, mufs sie das Allgemeine
vom Stoffe loslösen, damit es in sie trete und sie vermittelst
dessen erkenne. Der Stoff ist immer das bestimmbare, im
Zustande des Vermögens befindliche Element; die Vernunft aber
hat zum Gegenstande das, „was in bestimmtester "Weise ist". Deshalb

sagt Thomas auch ausdrücklich: „das Individuum an und
für sich oder das Besondere könne ganz wohl direkter Gegenstand

des vernünftigen Eruennens sein; nicht aber das stoffliche
Individuum oder das stoff 1 i ch e Besondere". Er unterscheidet
also zwischen den ge i s ti ge n Substanzen als Einzelwesen, und
den stofflichen. Denn jene haben dies, dafs sie Einzelwesen
sind, einzig und allein kraft dessen, dafs sie eine Wesensform in
sich tragen und dafs ihr Sein von Gott verursacht ist. Bei ihnen
unterscheiden sich nicht „Gattung" und „Einzelwesen", als ob

mehrere Einzelwesen in ein und derselben Gattung enthalten
wären. Der Grund für ihr Einzelbestehen ist mit in ihrer
allgemeinen Wesensform enthalten; und deshalb ist im selben

Grade ihr wirklicher Einzelbestand auch vernünftiger
Erkenntnisgegenstand.

Das Wirkliche oder Einzelne im Stoffe aber hat es nicht
von dem allgemeinen Wesen in ihm, dafs es einzeln ist; z, B.

der einzelne Mensch hat es nicht von seiner allgemeinen Wesen-

heit „Mensch", dafs er ein einzelner, dieser und nicht jener ist;
von da her hat er vielmehr, dafs er dasselbe ist wie der
andere. Von diesem Einzelnen, Wirklichen als solchem also ist
im stofflichen Dinge keinerlei Grund vorhanden aufser im Stoffe

selber, der aber nur im allgemeinen das Einzelne begründet, dafs

nämlich das eine davon nicht das andere ist. Und
deshalb führt uns gerade das Stoffliche in etwa leichter und

schneller zur Anerkennung eines selbständigen Grundes der

Schöpfung aufserhalb alles Geschöpfliehen; und somit zu einer
reich fliefsenden Quelle, um zu erkennen den Bestand von
Übernatürlichem. Dies wird uns noch eindringlicher die Erwägung

der besonderen Art und Weise unserer Erkenntnis
darthun.



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 359

3. Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen und
Übernatürlichen von Seiten der menschlich-vernünftigen

Kenntnis.
„Diese Unterscheidung und Geltendmachung des

Individuellen bei jedem einzelnen Menschen", so Herr Tersch S. 161,
„gegenüber allen andern Individuen und dem Universellen der
P h y s i s soll das charakteristische Prinzip und die philosophische
Grundlage dieser Meditationen sein; jeder einzelne Mensch soll
das gesamte Universum, das sinnliche und geistige, das
wahrzunehmen er imstande ist, und seine Einwirkungen zwar in sich,
in sein eigenes Ich aufnehmen, es mit seinem Ich verbinden,
dann aber wieder sein Ich davon unterscheiden oder trennen
und zugleich unter Aufrechthaltung dieser Unterscheidung oder

Trennung damit wieder verbinden."
Sehen wir von dem „Universellen der Physis" ab, einem

Ausdrucke, der wegen seiner Unbestimmtheit im allgemeinen und

speziell noch wegen der nirgends im Werke genügend definierten

Physis zu wenig Halt bietet, und setzen wir dafür „den
allgemeinen Wesenheiten und Vermögen"; so können wir diesen

Satz als die kurze Beschreibung der Aufgabe unseres
Erkennens ganz wohl unterschreiben. Wir wollen nur näher
eingehen auf die Stellung des Individuellen oder Einzeln - Wirklichen

und des Allgemeinen zu unserer Erkenntnis; es wird
uns dies von der dritten Seite her zur Auffassung der Grundlage

für den durchgreifenden Unterschied des Natürlichen und
Übernatürlichen hinleiten.

Es ist zu bedauern, dafs Herr Prälat Tersch bei Thomas

auf jenen Anteil an der menschlichen Erkenntnis zu wenig Rücksicht

genommen hat, den dieser den Sinnen gibt. Er hätte in
diesem Ealle dem hl. Kirchenlehrer nicht den Vorwurf gemacht,
als ob er zu viel dem rein begrifflichen Denken zuteile und
die Verbindung mit der Aufsenwelt vernachlässige. Bei Thomas
haben gerade die Sinne zum direkten Gegenstande und zur mafs-

gebenden Richtschnur ihrer Kenntnis das „Individuelle", das

Einzelne, Besondere, also die Wirklichkeit; und kraft dessen

nehmen sie in ihrer Weise Anteil an der vernünftigen Kenntnis.



360 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

In welcher Weise nun? Wir wollen es ganz kurz und präzis
ausdrücken: indem sie der Vernunft ihren Gegenstand vorbereiten
und gleichsam vorhalten. Aller Anteil der Sinne an der
menschlichvernünftigen Kenntnis ist auf Seiten des Gegens tandes; nicht
auf seiten des Mittels für die Erkenntnis. Nicht dafs die Sinne

ein Mittel sind, durch welches die Vernunft wie etwa durch ein

Supplement ihrer Idee erkennt; nein, nach dieser Seite hin ist die

geistige Idee durchaus unabhängig und selbständig. Die Sinne sind
vielmehr für die Vernunft, was das Gemälde für das Sehen, das

Buch für das Lesen ist. Das Gemälde ist durchaus kein Mittel,
um zu sehen vom Auge aus; dazu genügt das Lichtbild im Auge.
Das Buch macht in keiner Weise jemanden geeignet, dafs er
nun lesen kann ; dazu genügt die Fähigkeit zu lesen allein. Aber
ich kann nicht sehen, wenn kein sichtbarer Gegenstand da ist;
und ich kann nicht lesen, wenn keine Schrift vor mir sich findet.
Dabei sehe ich nur, insoweit der Gegenstand farbig ist; und ich
lese nur, soweit da etwas in verständlicher Weise Geschriebenes

vor mir liegt.
In dieser Weise gehören die Sinne wesentlich zum

vernünftigen Erkennen im Menschen; — nicht zwar wesentlich,
insoweit es auf die Richtschnur, auf das Mittel, um für die
Erkenntnis geeignet zu sein, ankommt; sondern wesentlich,
insoweit das Erkennen von der Vernunft aus kraft der Natur seinen

Gegenstand nicht mitsichbringt; — wie dies beim Engel der Fall

ist, dessen Natur oder Substanz selber eine Idee ist und somit etwas

unmittelbar geistig Erkennbares, sobald nur die Engel-Substanz

in Thätigkeit gesetzt ist; oder wie in unendlich höherem Grade

es bei Gott geschieht, der seine eigene thatsächliche Erkenntnis
ist. „Das Phantasiebild", so Thomas oft, „ist für die Vernunft,
was die Farben für das Auge sind."

Sonderbare Erscheinung Unser vernünftiger Geist wird
dann ruhig in seinem Forschen und gewinnt einen überzeugenden

Stützpunkt für weiteres Denken, wenn er das Ergebnis
dieses Denkens, die abstrakte allgemeine Wahrheit, sich

klar machen kann an einem sinnlichen Beispiele. Versteht

der Lehrer exakter Wissenschaften es, seinen Schülern immer,



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 361

so zu sagen, handgreifliche Beispiele aus den sichtbaren Dingen,
aus der Wirklichkeit heraus zu geben, so werden diese seine
Schüler leicht Fortschritte machen. An einem Dreieck aus Holz,
aus Papier, aus Leinwand veranschaulicht der Mathematiker die
Lehrsätze über die abstrakte Dreieeksform. Thomas hat ja sogar
bei den WTahrheiten, die er über das höchste Geheimnis, die heil.
Dreieinigkeit, lehrt, die Gewohnheit, beinahe in jedem Artikel
Beispiele aus dem sinnlichen Leben zur Veranschaulichung zu

gebrauchen. Wie kommt das? Das an sich G run dl ose, was
also in sich der Vernunft keinerlei Grund vorlegt, dies soll dazu

helfen, die Vernunft zu befestigen in der rein geistigen Spekulation;

jene Vernunft, deren Gegenstand eben nur der Grund ist?
Die T hats a che liegt vor; und die Erklärung ist bereits im
Vorhergesagten gegeben.

Die Vernunft erkennt wohl das direkt Wirkliche und
Einzelne, soweit die Sinne es vorhalten. Aber sie erkennt nicht
in der nämlichen Weise, wie die Sinne, unter der mafsgeben-
den Richtschnur des Einzelnen, Wirklichen. Sie erkennt die
Wirklichkeit unter der Richtschnur der allgemeinen Idee ; soweit
nämlich diese bestimmte einzelne Wirklichkeit ein allgemeines
Gattungsweson in sich trägt und darin ihreu bestimmenden Grund
und die allgemeine Richtschnur ihres Seins sieht. Insoweit der
einzelne Mensch also mit allen andern Menschen das Mensehsein

gemeinschaftlich hat und gemäfs diesem allgemeinen Grunde
bestimmt ist, erkennt die Vernunft den einzelnen Menschen. Aber
ist deshalb das Einzelne als solches beim Menschen ohne allen

Grund? Das ist unmöglich. Denn wenn schon für das gemeinsame

Menschsein ein bestimmender Grund vorhanden ist in der

Gattung und in der entsprechenden Idee; dann mufs ein solch

bestimmender ausreichender Grund auch da sein für die Grundlage

selbst, auf der die Gattung in ihrem thatsächlichen Sein ruht,
für das Wirkliche nämlich. Wenn für einen Teil bereits ein mafs-

gebender Grund bestehen mufs, wie dies das Wesen in einem Dinge

ist, dann mufs für das Ganze als solches, für das Einzelwesen,
soweit es Wesen, Vermögen, Fähigkeiten, Zustände, Thätigkeit u. dgl.
in sich enthält, auch ein bestimmender Grund da sein. Und kann



362 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

dieser Grund nicht innerhalb dieses Wirklichen als eines Wirklichen

sein, nun so mufs er aufs en sein. Wenn die Vernunft
sich beruhigt beim Wirklichsein der Dinge, wie es einmal ist,
trotzdem an sich die Sinne es vermitteln, so thut sie dies, nicht
weil die Sinne in diesem Wirklichsein ihren Gegenstand haben

und danach dieser letztere etwas Grundloses ist; — sondern
weil das Wirkliche, das die Sinne vorstellen, aus jenem ersten,
reinsten Wirklichen unmittelbar fliefst und darin seinen mafs-

gebenden Grund hat, was seinem W e s e n nach Wirklichkeit
ist und demgemäfs den Grund in sich enthält für seine
Wirklichkeit sowie für die Wirklichkeit von Allem, was existiert.

Zwei Mängel also hat die natürliche Vernunft; und sie selber
weist ihrer Natur gemäfs auf sie hin. Sie bringt 1. ihren
Erkenn tnisgegenstand nicht mit sich, sondern ist in der Vergegenwärtigung

desselben auf die Sinne als diesbezügliche Werkzeuge,
die den Meister gleichsam den Stoff zutragen, durchaus angewiesen.
Und 2. ist ihr der Grund des Wirklichen als Wirklichen, des

Einzelnen als solchen unzugänglich, denn er ist nicht im
allgemeinen Wesen des wirklichen Dinges vorhanden; und eine andere
Erkenntnisrichtschnur oder ein anderes Erkenntnismittel für die

Vernunft gibt es nicht im Bereiche des Geschöpflichen als das

Wesen in ihm. Da aber das Wirkliche die Grundlage ist für
alle Vermögen im einzelnen Dinge, so ist hier die Beschränkung
der Vernunft noch eine weit gröfsere wie im ersten Punkte.
Denn das Allgemeine sagt ihr nur, dafs noch endlos viele
einzelne Umstände und Verhältnisse es geben kann. Je mehr die

natürliche Vernunft das Allgemeine durchdringt, desto mehr offenbart

sich ihr das Endlose. Das Feld ihrer natürlichen Thätigkeit
wird am Ende unübersehbar grofs. Man darf nur wirkliche
Fortschritte in einer Wissenschaft gemacht haben, so ist das erste

Ergebnis dieses, dafs man sieht, wie endlos viel noch übrig bleibt,
wenn man auch nur diese eine Wissenschaft vollkommen besitzen
wollte. Die Natur öffnet den Weg zum Endlosen, ohne dafs sie

jedoch jenen findet, der nicht dem Ve r m ö g e n nach allgemein,
endlos ist; sondern dessen allgemeines, allumfassendes Wesen

zugleich notwendig einzelne Wirklichkeit ist. Und warum kann sie



Did Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 363

ihn, soweit es auf sein inneres Wesen ankommt, nicht finden?
Weil das Wirkliche ihr den Grund, weshalb es gerade so und nicht
anders ist, keineswegs offenbart; denn es enthält ihn nicht in sich.

Nur aber der Grund des Wirklichen, weshalb es so im einzelnen
ist und nicht anders, könnte zum Wesen der reinsten Wirklichkeit
führen; wie einzig und allein das Warme zum Feuer führt.

Danach bemifst sich von dieser Seite her der Unterschied
zwischen Natürlichem und Übernatürlichem folgendermafsen: Das

Übernatürliche bringt 1. seinen Gegenstand mit sich; nicht der
Sinne bedarf es, um ihn vorzustellen: „Der Lichtbringer", sagt
Paulus, „leuchtet urplötzlich in dem innersten Herzen auf." Die
Sinne können hier dienen, vorbereiten, veranschaulichen

helfen. Aber den Gegenstand des übernatürlichen tragen
sie in keiner Wreise in sich; und in keiner Weise kann selbiger
aus dem Sichtbaren abstrahiert werden. Die Vernunft wird nach

der Seite ihres Gegenstandes hin selbständig. Im
Ubernatürlichen beginnt 2. die Vernunft nicht mit allgemeinen Ideen
und Wesenheiten, um im absolut Endlosen zu enden; — sondern

der thatsächlich Eine, von Sich aus rein Unendliche, das Mafs
und der Grund alles Endlichen in der Wirklichkeit und damit
ebenso das Mafs und der Grund alles Unendlichen dem

Vermögen und allgemeinen Wesen nach bestimmt die Vernunft ge-
mäfs dem endgiltig mafsgebenden Grunde; nicht wie im Bereiche

der Natur nach einem Grunde, der mit Rücksicht auf einen

andern noch weiter bestimmbar und vollendungsfähig ist.

Von diesen drei eben entwickelten Gesichtspunkten aus
erhellt nun, wie das Natürliche vom Übernatürlichen scharf

geschieden ist; und wie die Natur selber die Grundlage für die

Skizzierung dieses Unterschiedes in sich enthält. Freilich besteht

die Offenbarung nicht ohne die Natur; aber keineswegs in einer

Weise, dafs mau nicht mehr genau trennen könnte, was Natur,
was Offenbarung ist — wir sprechen von der Theorie —;
sondern vielmehr so, dafs die Natur immer jenes Element vorstellt,
welches durch das Übernatürliche für den letzten malsgebenden

Zweck, der keiner weiteren Bestimmung mehr unterliegt,
gebührend vollendet wird.



364 Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc.

Der Verfasser der Meditationen scheint es nicht zu billigen,
dal's Thomas sowohl in der summa C. G., wie in der summa theo-

logica von Gott her den Anfang macht. Es scheint ihm, ein

angemesseneres Verfahren wäre es gewesen, wenn zuerst das Werkzeug

für dieses Aufsteigen zu Gott, nämlich die Vernunft, in der
Art und Weise ihres Vorgehens zergliedert worden wäre. Mit Un-
recht! Thomas geht durchaus logisch vor. Denn in welcher Weise
allein kann die menschliche Vernunft in ihrer Natur und in ihrem
wissenschaftlichen Vorgehen ausreichend gekannt werden? Nur
vermittelst der Ursachen. „Wissen" heifst ja vermittelst der
Ursache erkennen. Will ich also vom inneren Wesen der
Vernunft wirklich etwas Zuverlässiges wissen, so mufs dies, um

objektiv wissenschaftlich zu sein, nicht vermittelst unbestimmter

Erfahrungen oder subjektiver Stimmungen und Gefühle geschehen,
sondern durch Anwendung der Ursachen auf die Vernunft: also

der wirkenden, formalen, materialen und Zweckursache. Gott ist
aber in jedem Sinne die erste aller Ursachen; denn selbst die

materiale Ursache, den zu vollendenden Stoff oder das allgemeine
Vermögen, schafft Er und für die formalen Ursachen in den Dingen
ist Er das Exemplar. Ein Absehen also von Ihm kann nur beispiellose

Verwirrung erzeugen in den Ansichten über die Vernunft.
Über Gott nun gewinne ich auf dem genannten Wege

keinerlei objektiv wissenschaftliche Ansicht. Denn Er hat
keine Ursachen; sein Wesen als die Formalursache in Ihm kenne

ich nicht. Also kann ich in dieser Weise keine zuverlässige
Kenntnis von Ihm erlangen. Nur das Wirkliche als Wirkung
von Ihm kann mich zur Erkenntnis seines Daseins führen.
Und da das Wirkliche gerade der erste direkte Gegenstand der
Vernunft ist, wenn auch unter dem Gesichtspunkte und der
Richtschnur des Allgemeinen, d. h. der Wesensgründe; das Wirkliche

aber überall die Vernunft umgibt; — so wird sie wie von
selbst von der Wirkung zur ersten Ursache getragen und kann

dann, indem sie das Beschränkte und Beschränkende von ihr
entfernt, die Vollkommenheiten dieser ersten Ursache erforschen,
wonach ein Mafsstab gewonnen ist zur Beurteilung der geschöpflichen

Vermögen und Kräfte.



Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen etc. 365

Wir hätten gewünscht, der Verfasser würde mit seinem
tieffrommen Gemüte, das ihn bei jeder Gelegenheit zu den
himmlischen Wahrheiten zieht, mit seiner Kenntnis der hl. Schrift und
der kirchlichen Gebräuche diese Meditationen ebenso behandelt

haben, wie er in einem kleinen Werkchen das Geheimnis der
hl. Dreieinigkeit behandelt hat. [Sancta Trinitas, unus Deus.
Vierzehn Vorträge, gehalten bei den Priesterexercitien in König-
grätz von Dr. Eduard Tersch. Prag 1884. S. 274 Das ist ein

zum Herzen sprechendes, der Seele reichen Nutzen gewährendes
Büchlein. Tiefes Wissen ist hier vereint mit äufserst einfacher

Sprache. Die hl. Schrift ist mit den kirchlichen Lehrsätzen und
den Aussprüchen der hl. Väter in der erbauendsten Weise
verflochten. Wie aus vollem Herzen strömen da die Wasser heiliger
Wahrheiten. Ganz eigen ist diesen Exerzitien die Verbindung
der dogmatischen Wahrheiten mit den hl. Kult-Verrichtungen des

Priesters, so dafs bei dieser Lesung der Priester gleichsam in seiner

Praxis bleibt und sie würdig ausüben lernt, zugleich jedoch bis

zur erhabensten Begründung der heiligen rituellen Texte und
Gebräuche ohne Mühe, wie von selbst hinaufgeführt wird. Der
Verfasser wendet das Geheimnis der Dreieinigkeit an auf die

Schöpfung, die Erlösung, das Studium, die Seelsorge und das

Gebet des Priesters und schliefslich auf das heiligste
Altarssakrament und die hl. Messe. Der Priester wird aus der Lektüre

reichen Nutzen und bleibende Auferbauung schöpfen.] Wir
sagen, wir hätten gewünscht, er hätte seine „Meditationen" ebenso

behandelt und nicht ein fremdes Element hineingemengt, was
überall den Flug des Geistes stört. Es wird dem Verfasser

nicht gelingen, die Grundsätze der modernen, zumal der Günther-
schen Philosophie, durch die Verbindung mit einigen Prinzipien des

hl. Thomas lebensfähig zu machen. Thomas mufs ganz genommen
werden oder nichts von ihm. Es braucht nicht bemerkt zu werden,

dafs der Herr Verfasser das, was die Kirche von Günther-

schen Sätzen verworfen hat, ebenfalls ohne Umschweife verwirft.
Aber er möchte sich nicht gerne losreifsen, möchten wir sagen,

vom Mechanismus der genannten Philosophie.
o-<&—-e

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 25


	Die Grundlage für den Unterschied des Natürlichen und Übernatürlichen nach Thomas

