Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 1(1887)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der
Individuation [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

%c@%%ﬂ%&’e fz@ ais wis b %eggeg&e@?es%@?ﬂ?e@%

o s s s U o U6

DIE LEHRE DES HL. THOMAS

UND SEINER SCHULE
VOM PRINZIP DER INDIVIDUATION.

EIN BEITRAG ZUM PHILOSOPHISCHEN VERSTANDNIS DER MATERIE,

Von Dr. M. GLOSSNER,

MITGLIED DER PHILOSOPHISCHEN AKADEMIE DES HL, THOMAS IN ROM,

—o®o

IL.

Metaphysische Begriindung.
(Fortsetzung.)

Betrachten wir nunmehr die Konsequenzen des Standpunktes,
von welchem aus man die thomistische Lehre von der Entstehung
der intellektuellen Vorstellung durch eine Art von Vergeistigung
des Sinnlichen bekdmpfen zu miissen glaubt.

Soll auf diesem Standpunkt die Geistigkeit der mensch-
lichen Seele festgehalten werden, so wird man gendtigt sein,
schon das sinnliche Erkennen, iiberhaupt das Erkennen als sol-
ches fiir etwas rein Geistiges, der Seele ausschliefslich Eigenes
auszugeben. Mit dieser Annahme aber wird man offenbar in
cartesianische und Leibnitzsche Gedankenbahnen hineingezogen.
Auf Leibnitz speziell scheint diese neue Philosophie durch die
monadologische Auffassung des korperlichen Seins hingewiesen.
Betrachtet man nun sinnliches und intellektuales Erkennen als
gleichartig, wie es jener Standpunkt erfordert, so wird man nicht
umhin konnen, mit Leibnitz das sinnliche Erkennen fiir eine
verworrene Form des intellektuellen zu nehmen, wodurch sich



310 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

die Korperwelt zu einem blofsen Phinomene gestaltet, hinter
welchem sich eine geistige Welt von Monaden als ihr wahres
Sein und Wesen birgt. Die Korper werden zu einfachen, gei-
stigen Wesen, oder wie sich dann ebenso gut umgekehrt sagen
lafst, die Geister — fiir die verworrene, sinnliche Auffassung —
zu korperlichen Wesen.

Dies die eine Seite des Bildes, die sich darstellt, wenn
wir jenes System der Philosophie in der Riicksicht nehmen, in
welcher es zur Annahme der Geistigkeit alles Erkennens sich
hingedriangt sieht.

Ein anderer Anblick bietet sich uns, wenn wir die Bildung
des Allgemeinbegriffs aus der sinnlichen Einzelvorstellung ins
Auge fassen. Von dieser Seite droht der Nominalismus mit sei-
nen (refahren, des Empirismus, Kriticismus und transcendentalen
Idealismus, sofern die aus Einzelvorstellungen ohne wesentliche
Umgestaltung derselben gebildeten Begriffe die Erfahrung nicht
transcendieren, also zur Erkenntnis transcendentaler Objekte
nicht dienen konnen. Begriffe namlich, weiche aus der blofsen
Bearbeitung des aktuellen Inhalts der Sinnenvorstellung ent-
springen, entbehren des selbstindigen Erkenntnisgehalts und sind
daher in allen Fillen ungeeignet, iiber die Erfahrung hinauszu-
fiilhren.

Als Endresultat aber erhalten wir jenes Schwanken zwischen
rationalistischem und empiristischem Idealismus, das sich fort-
erbende Ubel der modernen Spekulation, entsprungen aus dem
Dualismus rationeller und sensualistischer Standpunkte, der Ver-
standes- und Sinneserkenntnis, die in unversdhnlicher Fehde sich
bekdmpfen, seitdem das losende Wort der aristotelisch-thomi-
stischen Psychologie dem philosophischen Bewulstsein verloren
ging.

Die Tragweite des vorliegenden Gegenstandes scheint ein
lingeres Verweilen zu rechtfertigen. Nehmen wir daher den
Vorwurf der Zweideutigkeit, der in dem Ausdruck abstrakt liegen
soll, noch einmal auf, und suchen wir uns iiber die Geistigkeit
der intellektuellen Vorstellungen in der klarsten, bestimmtesten
und gegen jedes Mifsverstindnis gesicherten Weise auszusprechen.



Noch einmal der Vorwurf der turpis aequivocatio. 311

Die Zweideutigkeit also soll darin liegen, dals der Ausdruck
,abstrakt“ sowohl ,,frel von der Materie, immateriell®, als auch
»allgemein“ bedeutet, und bald dem Materiellen, Kdrperlichen,
bald dem Konkreten, Partikuliren, Kinzelnen entgegengesetzt
wird.

Dafls beides nicht durchweg zusammenfalle, ist einzurdumen;
denn es gibt Einzelnes, Konkretes, das nicht materiell, und Ab-
straktes, das nicht immateriell ist. Der einzelne Engel, Michael,
Raphael, ist ein Konkretes und doch immateriell. Farben, Tone,
Metalle, Pflanzen sind materiell, und doch in der Perzeption der
Sinne und des Verstandes abstrakt. Diese ihre Seinsweise in
sinnlicher und denkender Auffassung aber ist es, was fiir uns
in Betracht kommt, und es frigt sich, ob die in der Sphire des
Begriffes auftretende Allgemeinheit die [mmaterialitit impliziert.

Eine gewisse Abstraktion findet, wie wir sahen, bereits in
der Bethitigung der Sinne statt, eine unwillkiirliche, notwendige,
sofern jeder Sinn sein eigentiimliches Objekt, eine bestimmte,
sensible Qualitdt, getrennt von den iibrigen, perzipiert. Diese
Abstraktion ist mit einer weiteren, durch die Natur des Er-
kennens selbst gebotenen verbunden. Der Sinn nédmlich nimmt
die Farbe, den Ton u. s. w. iiberhaupt nicht stofflich auf, demn
sonst miifsten sie in ithm mit der realen Quantitit und weiterhin
mit allen anderen sensiblen Qualititen existieren. Aus diesem
Grunde sagen die Scholastiker mit Recht, dafs die Sinne ihr
Objekt nicht materiell, sondern intentionell, d. h. in einem
immateriellen Bilde aufnehmen, und dafls dies in der Natur
des Erkennens liege. [Diese Immaterialitit des Erkennens wird
auch von anderen Standpunkten, iiberhaupt von jeder Philosophie,
die den Namen verdient, anerkannt. L’étendue intelligible re-
présente des espaces infinis, mais elle n’en remplit aucun: et
quoiqu’elle remplisse pour ainsi dire, tous les esprits, et se dé-
couvre a eux, il ne s'ensuit nullement que notre esprit soit spa-
cienx. Il faudrait, qu’il le fut infiniment, pour voir des espaces
infinis, §'il voyait par une union locale a des espaces localement
étendues. Malebranche, Entretiens sur la metaphysique. En-
tretien 2. n. VI.]



812 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Wir haben also bereits hier eine Abstraktheit, die mit Im-
materialitdt, wenn auch unvollkommener, zusammenfallt.

Dieser Vergeistigungsprozels nun setzt sich fort, und voll-
endet sich im Intellekt, insofern dieser die materiellen Dinge
nicht allein frei von der Materie, d. h. ohne wirkliche Ausdeh-
nung, Teilbarkeit u. s. w., sondern auch frei von den Bedingungen
materiellen Daseins und Erscheinens, Raum und Zeit oder Hier
und Jetzt, also frei von dem ,,Dieses in sich aufnimmt.

Die Begriffsbildung ist demmnach in der That nach peri-
patetisch - scholastischer Auffassung ein Vergeistigungsprozels.
Freilich ist sie dies nicht in dem rohen Sinne, den die Gegner
speziell dem Thomismus unterschieben, einer realen Verwandlung
der sinnlichen in die intellektuelle Vorstellung. Geringen Scharf-
sinns fiirwahr bedarf es, um einzusehen, dafs die Dinge nicht
real vergeistigt werden, um in den Sinn und weiterhin in den
Verstand hiniiberzuwandern. Der Vergeistigungsprozels, von dem
wir reden, besteht in der stufenweise grofseren Reinheit von
der Materie, durch welche die in den Erkenntnisvermdgen durch
unmittelbare oder mittelbare Einwirkung der Objekte hervor-
gebrachten Erkenntnismedien sich auszeichnen. Indem die Sinne
durch Einwirkung der dufseren Gegenstinde aus der Potenz in
den Akt iibergehen, nehmen sie nicht irgend eine Realitit von
aufsen auf, sondern die ihnen eigene Potenzialitat gestaltet sich
zu einer, einerseits durch die beziehungsweise immaterielle Natur
des Sinnes, andererseits durch die eigentiimliche Bestimmtheit
des aktuierenden Objektes modifizierten Aktualitit. [Immateriell
ist der Sinn als ein Erkenntnisvermigen; sofern er aber wesent-
liche Form eines korperlichen Organes und von diesem in seiner
Bethitigung schlechterdings abhingig ist, muls er als materiell
bezeichnet werden. ]

Wir konnen daher in einem gewissen Sinne das Leibnitz-
sche Wort uns aneignen, dafs die Monaden nicht Fenster haben,
durch welche die Dinge ein- und aussteigen. Denn so sehr die
Seele durch die Bildung der Species vervollkommmnet und ge-
wissermalsen bereichert wird, so geht doch in sie aus den Dingen
nichts hiniiber. Wenn irgendwo, so hat man in der Theorie vom



Noch einmal der Vorwurf der turpis aequivocatio. 313

Ursprung des menschlichen Erkennens die aristotelischen Be-
stimmungen iiber Potenz und Akt, den Begriff des Werdens im
Auge zu behalten. Denn der allgemeine Begriff des Werdens
findet auch auf den Ursprung der menschlichen Erkenntnis An-
wendung, so grols auch sonst der Unterschied des realen Ent-
stehens und Vergehens von jenem reinen, vervollkommnenden
Ubergang der Potenz in den Akt sein mag, wie er im Prozesse
des menschlichen Erkennens stattfindet.

Ebenso wenig als das sinnliche Erkennen vollzieht sich das
intellektuelle durch einen realen Ubergang oder eine reale Ver-
wandlung des Erkenntnisobjektes oder seines Reprisentanten, des
Phantasmas. Vergeistigt wird dieses ausschliefslich in dem Sinne,
dafs das im Intellekte aufgenommene Erkenntnisbild ein geistiges
ist. Allerdings wird die Potenzialitit des Intellektes unter der
entfernteren Miteinwirkung des Objektes aktuiert, jedoch nicht
dadurch, dafs etwas aus dem Objekte in den Intellekt iibergeht.
Wir sagen unter der entfernteren Miteinwirkung des Objektes;
denn der Einfluls desselben auf die Erzeugung der intellektueilen
Vorstellung ist nicht allein ein mittelbarer, der durch die Phantasie
geschieht, sondern auch der Phantasie selbst wird, wie wir friher
gesehen haben, nur ein sekundéirer und instrumentaler Einflufs ein-
geraumt, insofern ndmlich das Phantasma nur unter dem hoheren
geistigen Impulse, der vom thitigen Intellekt ausgeht, auf die
Empfinglichkeit des geistigen Erkenntnisvermigens fiir das In-
telligible zuriickzuwirken vermag.

Der Prozels der Vergeistigung ist also in diesem Falle so
zu verstehen, dafs die intellektuelle Vorstellung aus jener werk-
zeuglichen Einwirkung der Phantasmen die bestimmte Ahnlichkeit,
den konkreten Begriff eines gegebenen Gegenstandes, aus der,
auf die Phantasmen gerichteten, Thitigkeit des intellectus agens
aber die geistige Seinsweise, die vollige Befreiung von der Materie
und den Bedingungen der materiellen Existenz schopft.

Diese vollkommene Immaterialitit nun eignet jeder allge-
meinen Vorstellung; denn sie ist dies eben dadurch, dafs in
ihr von dem Hier und Jetzt, den Bedingungen der Materialitit
abstrahiert ist. Wollte man dies in Abrede stellen, und behaupten,



314  Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

die allgemeine Vorstellung sei nur die verworrene Vorstellung
einer Anzahl von dhnlichen Einzelobjekten, also derselben Gattung
wie die sinnliche Vorstellung angehorig, so wire dies eben schon
der Standpunkt des Sensualismus, dem der konsequent verfolgte
Nominalismus nicht entrinnen kann.

Die wesentliche Verschiedenheit des Begriffes, mag es sich
um immaterielle oder materielle Objekte handeln, von der sinn-
lichen Vorstellung ist unbestreitbar. Man hat wohl nicht selten
das sogenannte (Gremeinbild, die unbestimmte, schematische Vor-
stellung eines sinnenfilligen Gegenstandes, mit dem Begriffe ver-
wechselt. Gleichwohl ist der Unterschied beider so einleuchtend,
dals wir es nicht fiir notwendig halten, die unterscheidenden
Merkmale im einzelnen anzugeben. Besteht aber dieser Unter-
schied, und wird der Begriff aus der Vorstellung in dem Sinne
der aristotelisch-thomistischen Theorie abstrahiert, so sind wir
berechtigt, von einer Vergeistigung zu reden, und abstrakt, all-
gemein und immateriell als unzertrennliche und gegenseitig sich
implizierende Merkmale des Begriffs zu betrachten.

Wenn wir von sensualistischen Konsequenzen der nomina-
listischen Auffassung der Allgemeinbegriffe redeten, so wollen
wir uns nicht verhehlen, dafs fir einen solchen Standpunkt die
Moglichkeit noch offen erscheint, fiir hdhere, geistige Erkenntnisse
anderweitige Quellen, Intuition, Tradition u. dgl. in Anspruch
zu nehmen. Sollte jener Philosoph, der den Vorwurf der schimpf-
lichen Zweideutigkeit gegen die thomistische Auffassung der
Abstraktion erhebt, geneigt sein, in diese Bahnen einzulenken?

Unseren bisherigen Bemerkungen iiber den Ausdruck ,ab-
strakt® haben wir noch beizufigen, dafs, wie einige Vertrautheit
mit den Schriften des hl. Thomas lehrt, jener Ausdruck nicht
blols die ohne Materie aufgefalsten, oder ohne eine solche sub-
sistierenden Formen bezeichne, sondern auch Formen, die iiber-
haupt ohne ein beschrinkendes Subjekt gedacht werden oder
subsistieren. In diesem Sinne ist das Wort gebraucht, wenn
Thomas folgert, wie jede abstrakte Form eine sei, so sei auch
die abstrakte Form des Seins, d. i. das Sein als das Formalste,
und ebenso, das abstrakte Erkennen nur Eines. Im wesentlichen



Der gemiifsigte Realismus. 315

ist es dieselbe Folgerung, wenn aus der Freiheit eines reinen
Geistes von der Materie auf die spezifische Einzigkeit desselben
geschlossen wird. Die Berechtigung dieses letzteren Schlusses
glauben wir durch das Gesagte wenigstens insoweit nachgewiesen
zu haben, als er keineswegs auf einer Zweideutigkeit des Wortes
,,abstrakt® begriindet ist.

Haben uns die Einwendungen Palmieris zur psychologischen
Seite unseres (regenstandes zuriickgefiihrt, so werden wir nun-
mehr auch das ontologische Fundament jenes Unterschieds von
geistigem Begriff und sinnlich-individueller Vorstellung ins Auge
fassen miissen.

In der Frage nach der Realitit der allgemeinen Wesen-
heiten bekennt sich der englische Lehrer zu den Grundsitzen
des sogen. gemilsigten Realismus, der zwischen dem Nominalismus
Roscellins und des spiteren Occam und dem Formalismus der
Skotisten die richtige Mitte inne zu halten sucht.

Dieser gemilfsigte Realismus nun wire ohne festen Halt
und sicheres Fundament, wenn in materiellen Individuen, von
welchen wir die allgemeinen Wesenheiten aussagen, formelle und
individuelle Einheit in jedem Betracht zusammenfallen und selbst
nicht durch ihre beiderseitigen Grundlagen sich real unterscheiden
wiirden.

Dem gemiifsigten Realismus zufolge erfassen wir im allge-
meinen Begriffe das Wesen der Dinge, und ist demnach der
Inhalt des allgemeinen Begriffes in jedem Individuum verwirk-
licht, jedoch ohne die Form der Allgemeinheit, d. h. die Wesens-
identitét gleichartiger Individuen ist nicht eine numerische, sondern
nur eine formelle oder spezifische, obgleich die numerisch-ver-
schiedenen Wesen durch numerisch einen Wesensbegriff gedacht
werden.

Soll nun trotz der numerischen Verschiedenheit der Wesen
doch ein und dieselbe Wesenheit in ihnen realisiert sein, so
mufls der Begriff ein objektiv reales Korrelat im Dinge selbst
besitzen. Dieses kann kein anderes sein als seine Form, aus
welchem Grunde denn auch die Form bei Aristoteles so hiufig
als begriffliche Form bezeichnet wird, was ihm, wie wir sahen,



316 DieLehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

den Vorwurf zuzog, dafls er die begriffliche Wesenheit, die vom
(Ganzen ausgesagt werde, mit der realen, individuellen Form,
die einen Teil des Ganzen bilde, verwechsle.

Nehmen wir nun an, der Grund der formalen (begrifflichen)
Einheit und der Grund der individuellen Einheit fallen zusammen,
und Form und Materie verbinden sich nicht blofs zu einer
Wesenheit, sondern seien real eins und dasselbe, so ist, scheint
es, der Nominalismus unvermeidlich. Unter jener Voraussetzung
namlich entspricht dem allgemeinen Begriff keine Realitit mehr
in den Dingen. Diese mogen durch #dufsere Ahnlichkeiten den
Grund bieten, sie unter gemeinsamen Namen zusammenzufassen;
es besteht aber keine Einheit des Wesens mehr.

Allerdings: die realen Formen spezifisch-identischer Dinge
sind numerisch verschieden, aber es liegt dies nicht an den
Formen oder der Form als solcher, denn ihre numerische Ver-
schiedenheit stammt aus der Riickwirkung accidentaler Be-
stimmungen, der individualisierenden Bedingungen namlich auf
das Wesen. Der Unterschied des Wesens vom Accidenz (der
quantitas signata) aber ist ein realer; folglich ist das Fundament
des allgemeinen Begriffs, ndmlich die abgesehen von der be-
grenzten Quantitit eine und dieselbe Wesenheit, ein reales.

Unser Gedanke wird in ein helleres Licht treten, wenn
wir auf die Gegensitze der skotistischen und nominalistischen
Auffassung der Universalien Riicksicht nehmen. Jene nimmt
eine Zusammensetzung des Allgemeinen mit dem Individuellen,
der einen im Begriffe aufgefafsten Wesenheit mit“der Individual-
wesenheit (Hacceitidt) an. Diese leugnet nicht nur eine solche
Zusammensetzung, indem sie das Wesen als ein durchaus individu-
elles denkt, sondern lilst auch die Individualitit nicht in einer
anderen Realitit griinden als die formelle Einheit oder spezi-
fische Wesenheit. Die richtige Mitte zwischen diesen extremen An-
sichten wird keine andere sein, als dafs einerseits die Zusammen-
setzung eines allgemeinen mit einem individuellen Elemente in
Abrede gestellt, andererseits aber doch ein realer Unterschied von
Wesenskonstitutiven behauptet wird, von denen das eine Grund
der formellen, das andere Grund der individuellen Einheit ist.



Der gemiifsigte Realismus. 317

Im skotistischen Formalismus, den man nicht mit Unrecht
als einen Vorlidufer des im Hegelschen und anderen modernen
Systemen hervorgetretenen extremen Realismus bezeichnet hat,
wird die Individualitit als ein zur spezifischen Natur von aulsen
hinzutretendes Konstitutiv des konkreten Wesens aufgefalst.
Dieses setzt sich aus der spezifischen Natur und der Individualitit
(der Diesheit oder Hicceitdt) zusammen. Die Materie erscheint
in diesem Systeme nicht als Grund der Begrenzung der Spezies
auf diese bestimmte Individualitit neben anderen bestimmten
Individualititen derselben Art, da die Spezies nach skotistischer
Ansicht in der Wirklichkeit ihre numerische Einheit behilt, sondern
bildet vielmehr das objektiv-reale Aquivalent der logischen Gattung.
Aus dieser verschiedenen Auffasung der Materie flielsen die be-
kannten Differenzen der thomistischen und skotistischen Lehre: die
Annahme einer gemeinsamen Materie fiir Korper- und Geisterwelt,
die Moglichkeit des Fiirsichbestehens der korperlichen Materie
wenigstens durch gittliche Allmacht, indem ihr eine metaphysische
Aktualitit zugeschrieben wird, endlich die Notwendigkeit eines
zu Form und Materie hinzukommenden besonderen Individuations-
prinzips, der Hécceitit. Die logischen Momente des Begriffs ge-
stalten sich zu Konstitutiven realer Zusammensetzung.

Infolge seiner Auffassung der Materie erscheint dem Skotus
das Universum mit Einschluls der Geisterwelt als eine Art von
organischem Ganzen, als ein Baum mit gemeinsamer realer Wurzel,
der materia prima. ,Die Welt ist ein prichtiger Baum, dessen
Wurzel und Samengehéduse die erste Materie bildet, dessen
fliefsende (fluentia) Bléatter die Accidentien sind. Laub und Gezweig
sind die verginglichen Geschopfe, Bliite die verniinftige Seele
und Frucht von verwandter Natur und Vollkommenheit die eng-
lische Natur ... Von dem Fundamente der gesamten Natur,
also der allerersten — primo prima — Materie ist wahr, dafs
im Fundamente der Natur nichts unterschieden ist. Die unmittel-
bare Wurzel aber scheidet sich in zwei Aste, den korperlichen
und geistigen. Die korperliche Schipfung aber verzweigt sich
wieder in zwei Aste, die vergénglichen und unverginglichen
Korper, und jene teilen sich wiederum in mannigfaltiger Weise . . .

Jahrbuch fiir Philosophie ete 1. 22



318 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

Auf diese Art erhellt, dals die Einheit des Universums die KEin-
heit im unbestimmten Prinzip oder in der ersten Materie in sich
schliefst.“ De rerum princip. qu. 8. art. 4. n. 30. Vgl. Werner,
der hl. Thomas von Aquino I. 865.

In dieser Auffassung wird, wie gesagt, die Zusammensetzung
und Entwicklung des Begriffs auf die Dinge selbst iibertragen,
und wenn Skotus dem Pantheismus entging, so verdankt er
dies der gliicklichen Inkonsequenz, die ihn verhinderte, den
Grundsatz des Parallelismus der logischen und realen Ordnung
auf die transscendentalen, einfachen Begriffe des Seins, des Guten
u. s. w. anzuwenden und so alles Seiende als ein in sich
selbst sich gliederndes und entfaltendes Sein anzusehen.

In direktem Gegensatze gegen diese Parallelisierung der
logischen ‘und realen Ordnung steht der Nominalismus dem der
Begriff ein Gebilde des Verstandes ist, in welchem dieser eine
Mehrheit von &hnlichen Objekten zusammenfaflst. Objektives
Korrelat des Begriffs ist nach nominalistischer Ansicht nicht das
mehreren Individuen gemeinsame Wesen, sondern unmittelbar
diese Individuen selbst. Die Allgemeinheit des Begriffs ist keine
andere als die einer Kollektion, jeder Begrift ist Kollektivbegriff.

Hieraus folgt, dals das Individuum allein wahrhaft real sei,
und dafs es keine gemeinsame Natur gebe, der eine Realitit im
wahren Sinne des Wortes zuerkannt werden diirfte. Individuelle
und formale Einheit miissen in dieser Ansicht als schlechthin
zusammenfallend gedacht werden, weshalb denn auch der konse-
quente Nominalismus die Begriffsbestimmung der Materie im
Sinne eines real von der Form verschiedenen, die individuelle
Einheit des Kérpers begriindenden Wesenskonstitutivs preiszu-
geben genotigt ist.

Die empiristische Tendenz des Nominalismus ist wiederholt
hervorgehoben worden. Begriffe, die nur die KErscheinungen
registrieren und katalogisieren, nicht aber ins Wesen iibergreifen,
sind nicht geeignet, zur Erschliefsung einer hoheren iibersinn-
lichen Welt zu dienen. Die Geschichte zeigt uns denn auch
den Nominalismus fast stets im Biindnis mit philosophischem
Skepticismus. Der Natur der Sache gemils tritt dies in der



Der gemaifsigte Realismus. 319

Lehre von den Beweisen fiir das Dasein Gottes, iiberhaupt in
der natiirlichen Theologie am deutlichsten zu Tage. Wo das
Vertrauen in die Kraft der Vernunft erschiittert ist, werden
(Glaube und Offenbarung angerufen, um in die Bresche einzu-
treten.

Fiihrt der Nominalismus dahin, sowohl die aktuelle als poten-
zielle Realitit der allgemeinen Wesenheiten zu negieren und
daher auch den Gedanken einer Kontrahierung der Form durch
die Materie oder die individuierende Funktion der letzteren von
sich zu weisen, so gilt auch umgekehrt, dafs die Verwerfung
einer solchen Beschrinkung des Allgemeinen durch ein der ge-
meinsamen Natur in gewissem Sinne dulseres Prinzip, wie es die
quantitativ geschiedene Materie ist, die nominalistische Auffassung
der Allgemeinbegriffe nach sich zieht. Denn ist das Allgemeine
auch nicht in dem Sinne objektiv real, dals es durch ein nicht
schlechthin in ihm gelegenes, also teilweise accidentelles Prinzip
zum Individuum determiniert ist, so erscheint die Bildung eines
allgemeinen Begriffes im Sinne des gemaifsigten Realismus un-
moglich. Was némlich schlechthin eins ist und in keiner Weise
aus einer Verbindung resultiert, kann auch aus einer solchen
nicht gelost, nicht abstrahiert werden.

Um den Irrungen eines extremen Realismus zu entgehen,
sagt man, das Allgemeine sei nicht formell in den Dingen, habe
aber darin einen objektiv realen Grund, infolgedessen der Ver-
stand den allgemeinen Begriff nicht willkiirlich, sondern objektiv-
gesetzmalsig bilde; es sei demnach ein Gedankengebilde mit
realem Fundamente — ens rationis cum fundamento in re.

Gut! Nur frigt es sich, welches dieses Fundament der
Objektivitit unserer allgemeinen Begriffe sei. Wir konnen es
nur in der Zusammensetzung der nichsten Gegenstinde unseres
Erkennens aus zwei Wesenskonstitutiven finden, die in ihrer
Verbindung beide individuell, sich dennoch so verhalten, dals
das eine durch die Verbindung mit dem anderen kontrahiert,
individualisiert wird, und daher infolge der idealen — im mensch-
lichen Gedanken sich vollziehenden — Losung dieser Verbindung
als ein Allgemeines sich darstellt.

22%



320 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Bestimmter noch enthiillt sich uns dieses Fundament, wenn
wir beachten, dafs nicht die Materie iiberhaupt, sondern die
quantitativ begrenzte, Prinzip der Individuation sei. Denn wenn
nicht zwischen Natur und Individualitit, so ist doch der Unter-
schied zwischen Natur und Quantitit ein realer. Wird nun im
ﬁbergange des im Element der (vorgestellten) Quantitit weben-
den Sinnenbildes in die intellektuelle Vorstellung die Quantitét
und mit ihr der aus ihr entspringende substantielle Modus der
Individuation abgestreift, so tritt die Natur in ihrer Reinheit,
d. h. die allgemeine Wesenheit hervor.

Nachdem wir gezeigt zu haben glauben, dals die thomistische
Lehre vom Prinzip der Individuation die richtige Mitte zwischen
den falschen Extremen eines das Allgemeine hypostasierenden
Realismus und des dasselbe durchaus aufhebenden Nominalismus
einhdlt, wenden wir uns zu einer anderen, gelegentlich wohl
bereits beriihrten Frage, namlich zu dem Verhéltnis des korper-
lichen und geistigen Seins.

Wenn Leibnitz fir geistige und korperliche Wesen das-
selbe Prinzip der Individuation aufstellt, so beruht es sicherlich
nicht auf einem blofsen Spiel des Zufalls, das den spiteren Ur-
heber der Monadenlehre zu der Annahme fiihrte, jedes Wesen
sei unmittelbar durch seine Natur individuiert. Dem englischen
Lehrer zufolge gilt diese Individuationsweise nur von immate-
riellen Wesen, von reinen Formen. Diese bilden ihm aber eben-
soviele Arten als Individuen.

Der Artunterschied fillt in ihnen mit dem individuellen, die
formale mit der individuellen Einbeit in jedem Betracht zusammen.
Auf die Stufe dieser Wesen nun werden die Elemente der Kérper-
welt, die Monaden, emporgehoben, und damit der wesentliche
(generische) Unterschied des Geistigen vom Korperlichen preis-
gegeben. ‘

Leibnitz hitte folgerichtig behaupten miissen, dals jede
Monade, wie ein Individuum, so auch ein Wesen eigener Art
reprisentiere. Er bezeichnet seine Monaden ausdriicklich als
Formen, Entelechien, die Zusammensetzung aber, die er in ihnen
annimmt, ist nicht eine reale, das Stoffliche an ihnen nicht ein



Der Unterschied des geistigen und korperlichen Seins. 321

Grund realer, kontinuierlicher Ausdehnung im Raume und sub-
stantieller Veranderlichkeit, sondern Grund der Endlichkeit und
Beschrinktheit der Monade. In jedem Falle ist diese Materie
nicht die individualisierende des hl, Thomas, und eher geeignet,
einen generischen Unterschied als einen blofs individuellen unter
den Monaden zu begriinden. [S. Th. I. qu. 50. art. 4. Si tamen
Angeli haberent materiam nec sic possent esse plures Angeli
ejusdem speciei. Sic enim oporteret, quod principium distinctionis
unius ab alio esset materia, non quidem secundum quantitatem,
cum sint incorporei, sed secundum diversitatem potentiarum,
quae quidem diversitas materiae causat diversitatem non solum
speciei sed generis.]

Wir diirfen uns deshalb beziiglich der Ubereinstimmung der
Leibnitzschen Annahme von Entelechien mit der aristotelischen
Theorie von Materie und Form keiner Tauschung hingeben. Die
Leibnitzsche Entelechie ist komplete Substanz, nicht konstitutives
Prinzip einer solchen. Der aus solchen Entelechien zusammen-
gesetzte Korper aber ist ein blofses Phinomen. Phénomenal sind
Ausdehnung, Raum, Bewegung, das rdumliche Nebeneinander
und zeitliche Nacheinander. Das thomistische Individuations-
prinzip des hic et nunc ist hiermit eliminiert. Der formbestimmte
und in diesem Sinne gedankendurchleuchtete, aber immerhin
korperlich-materielle Teil des Universums ist in eine Welt von
reinen Geistern aufgelost, die in der verworrenen Erkenntnis-
weise der Sinne als Korper erscheinen. [Die Atomistik bleibt
bei der Erscheinung stehen, die Monadologie aber setzt, indem
sie sich von der Erscheinung zum Wesen zu erheben sucht, an
die Stelle des den Sinnen erscheinenden ein vollig verschiedenes
Weltbild. Wahr kann nur jene Theorie sein, die das sinnliche
Weltbild nicht zerstort, sondern aus seinem intelligiblen Grunde
erklart. |

Die von Leibnitz [Opp. phil. p. 1 sequ.] fiir seine Ansicht vom
Prinzip der Individuation vorgebrachte Begriindung ist keine
spezifische, sondern lehnt sich an Suarez [Vgl. Suarez, Disputat.
Metaphysic. V.] und die Nominalisten an. Wir konnen dariiber
hinweggehen, da wir die Widerlegung der Griinde des ersteren



322  Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

spater kennen lernen werden, die Griinde der letzteren aber zu
innig mit ihrem Standpunkt in der Universalienfrage zusammen-
hédngen, um nach dem hieriiber Gesagten eine besondere Wiir-
digung zu erfordern.

Wenn wir den Gedanken insinuieren, dafs die Anerkennung
der wahren, nicht blofs phinomenalen Kérperlichkeit der Dinge
die thomistische Lehre von der individualisierenden korperlichen
Materie erfordere, so diirfte hiergegen gerade aus dem Umstande
die Berechtigung zu einem entschiedenen Widerspruche abge-
leitet werden, dafs dieselbe Ansicht von der Individuation so
verschiedenen Standpunkten, wie sie durch die Monadologie,
den Nominalismus, die Metaphysik des Suarez bezeichnet sind,
gemeinsam ist. Oder leugnet Suarez den wesentlichen — gene-
rischen — Unterschied der Korper von den Geistern? Behaupten
denselben nicht vielmehr auch die Nominalisten aufs entschie-
denste? Wir gedenken nicht, jenes zu behaupten, oder dieses
in Abrede zu stellen. Dessenungeachtet glauben wir auf jenem
Zusammenhang bestehen zu miissen. Die Konsequenzen einer
falschen Lehre werden eben nicht immer sofort durchschaut und
gezogen. KEs bedarf hierzu nicht selten einer langwierigen Ent-
wicklung. So gelangten denn die Abweichungen von dem nach
einem strengen Gesetze verlaufenden Linienzuge der aristote-
lischen Erkenntnistheorie und Ontologie nur allméhlich dahin,
ihre vollen Konsequenzen zu offenbaren. Auf den idealistischen
Keim in Suarez’ Theorie vom Ursprung der Ideen wurde bereits
die Aufmerksamkeit gelenkt. Im Zusammenhange damit steht,
wie wir weiter sahen, die Annahme einer direkten Erkenntnis
des Binzelnen durch den Verstand. In diesem Punkte beriihrt
sich Suarez mit den Nominalisten, denen er jedoch in der Theorie
der Allgemeinbegriffe nicht mehr folgt. I[mmerhin zeigt sich in
jener Behauptung der Intelligibilitit des Einzelnen das Suarez
und den Nominalisten mit Leibnitz gemeinsame Element: der
idealistische Zug, der die Grenzen von Verstand und Sinnlich-
keit verwischt und damit die subjektiven Fundamente fiir die
Unterscheidung zweier Welten, einer geistigen und korperlichen,
in Frage stellt. Schwankend erscheint das Verhaltnis bei Suarez,



Der Unterschied des geistigen und kirperlichen Seins. 323

indem Vorstellung und Begriff noch als wesentlich verschieden
genommen werden, obgleich der Verstand beide umfafst, und
daher die intellektuelle Abstraktion nicht mehr in ihrem reinen
Begrift aufrecht erhalten wird. Entschiedener ist die nomina-
listische Stellung, sofern Begriff und Vorstellung als wesentlich
eins betrachtet werden, und dieser einen Perzeption kein anderes
fir den natiirlichen Menschen erkennbares Sein, als das sinnlich
individuelle gegeniibersteht. Der Nominalismus ist demnach
wesentlich empiristisch nach der einen Seite, skeptisch und
idealistisch nach der anderen. Die Abstraktion kann sich auf
nominalistischem Standpunkt nur mehr auf die Vorstellung be-
ziehen, deren aktuelle Momente in wechselseitiger Trennung aut-
gefalst werden. Wird der sinnliche Charakter der Vorstellung
betont, so schrinkt sich die Erkenntnis auf das Korperliche ein;
zur Erfassung von Geistwesen aber mufs jede Vorstellung als
ungeeignet erscheinen; denn selbst Begriffe, in denen nach unserer
Ansicht durchaus keine Beziehung auf den Stoff enthalten ist,
wie die rein metaphysischen Begriffe des Seins, der Substanz,
des Lebens u. s. w. miissen dem Nominalisten als Termini gelten,
denen die oder eine Gesamtheit durch KErfahrung gegebener
Dinge entspricht.

Sofern dagegen auf die Vorstellung das Gewicht gelegt
wird, tritt fir den nominalistischen Standpunkt,. dem die Vor-
stellung das allein direkt KErkannte ist, die Wirklichkeit in
idealistische Ferne zuriick.

Angesichts dieser durch den Nominalismus erdffneten Per-
spektive begreift es sich, warum derselbe von der sogenannten
Neuscholastik des sechzehnten und der folgenden Jahrhunderte so
entschieden verurteilt wurde und in der katholischen Theologie,
deren Fundamente er untergrabt, nicht zur Herrschaft gelangen
konnte.

Unter den neueren Schriftstellern, die nicht allein in der
Bestimmung des Individuationsprinzips, sondern auch in der
monadologisch-vergeistigenden Auffassung der Korperwelt den
Fufsstapfen des beriihmten Urhebers der Monadologie folgen, ist
der von uns schon ofter erwéhnte P. Palmieri zu nennen.



324 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Palmieri behauptet zwar den wesentlichen Unterschied von
Geist und Korper; denn die korperlichen Monaden sollen nicht
Erkenntnis- und Willenskrifte, sondern nur Anziehungs- und
Abstofsungskrifte besitzen. Gleichwohl scheint uns Leibnitz einen
tieferen spekulativen Blick zu bewiihren, wenn er seinen Mo-
naden ohne Ausnahme Vorstellungen und Begehrungen zugesteht.
Denn immaterielle Substanzen sind, wie der hl. Thomas mit aller
Bestimmtheit lehrt, notwendig geistige, d. h. erkennende und
wollende Wesen. Palmieris Monaden aber sind vollstindige
Substanzen und horen auch in der Verbindung mit einander nicht
auf, es zu sein. Sie sind ferner einfach und immateriell, denn
es wird von ihnen jede Zusammensetzung sowohl aus integralen
Teilen, als auch aus Form und Materie negiert. Palmieri ver-
wirft ausdriicklich den realen Unterschied von Materie und Form
und sieht hierin das auszeichnende Merkmal seines naturphilo-
sophischen Standpunktes im Gegensatze zum scholastischen.
[Cosmologia p. 132. Thes. 19 et sequentes.]

Das scholastische System beruht nach Palmieris Ansicht,
wie uns ein begeisterter Schiiler des vormaligen romischen Pro-
fessors versichert [Zeitschrift: ,,Der Katholik*, Jahrgang 1876,
eweite Halfte, S. 24], auf einer Verwechslung der Begriffe von
Substanz und Natur. Die Naturen dndern sich. Dabel dndert
sich freilich auch irgendwie die Substanz, allein nicht so, dafs
ein ganz neues Element entsteht, sondern so, dafs die neue Sub-
stanz entweder aus anderen, bereits existierenden Substanzen
zusammengesetzt, oder von den Elementen, mit welchen sie friiher
vereinigt war, getrennt wird. [A. a. O. S. 25.] Es ist das die
mechanische Theorie des Werdens, in welcher miflsbriauchlich
Aggregate von Wesen als ,Substanzen“ und ,Essenzen“ be-
zeichnet werden, da sie doch nur accidentelle Verbindungen dar-
stellen, denen nur in einem weiteren und uneigentlichen Sinne
Wesenheit zugeschrieben werden kann, in welchem man etwa
auch vom Wesen einer Uhr, einer Fabrik u.s. w. spricht. Wer
begreift nicht, welche Riickwirkung diese mechanische Theorie
des Werdens auf die Auffassung der logischen und metaphysischen
Bedeutung des Begriffs ausiiben miisse, und wie inkonsequent es



Der Unterschied des geistigen und korperlichen Seins. 325

sel, wenn der Begriff noch als einheitliche Wesensvorstellung
gefalst werden will, statt ihn nominalistisch in die Kollektion
der erfahrungsmilsig verbundenen Merkmale aufzulésen?

Die Elemente der Korper also, versichert man uns, seien
Substanzen und die Korper somit Aggregate von Substanzen,
und zwar von einfachen Substanzen. Der angefiihrte Gewihrs-
mann teilt uns folgenden Wortlaut der 23. These mit: ,In dieser
Frage scheint Folgendes sicher: erstens, dafls die letzten Elemente
der Korper Substanzen sind, und zweitens, dals es hochst wahr-
scheinlich ist, dals die einfachen Sein (entia simplicia), welche
die Grundelemente des Ausgedehnten sind, vermége der ihnen
innewohnenden Krifte, auch die Grundelemente der kérperlichen
Naturen sind.“ [A. a. O. 8. 27.]

Einfache immaterielle Substanzen aber sind, wie wir be-
merkten, nach thomistischer Lehre, erkennende und wollende
Wesen, Geister. ,,Die Immaterialitit eines Dinges ist der Grund
davon, dals es erkennend (res cognoscitiva) ist und der Weise
der Immaterialitit entspricht die Weise der Erkenntnis. Die
Form namlich ist durch die Materie beschrankt; je mehr dem-
nach eine Form in die Materie versenkt ist, desto weiter ist sie
davon entfernt, zu erkennen. Daher heifst es in den Biichern
von der Seele, dafs die Pflanzen nicht erkennen, wegen ihrer
Materialitit. Der Sinn aber erkennt, weil er Formen (species)
ohne Materie aunfnimmt, und in héherem Malflse der Intellekt,
weil er getrennt vom Sfoffe und unvermischt ist.“ [S. Theol. I.
qu. 14. art. 1. ¢.]

Wenn Palmieri nun gleichwohl den wesentlichen Unterschied
korperlicher Monaden von reinen Geistern aufrecht erhalten will,
und deshalb den einfachen Sein eine innerliche, immanente oder
Lebensthitigkeit abspricht [,,Der Katholik®, a. a. O. 8. 277, so
ersehen wir hierin eine dem Systeme durch die Thatsachen ab-
genotigte Konzession, mit der die spekulative Voraussetzung ein-
facher, immaterieller Substanzen im Widerspruche steht.

Vom Standpunkte der philosophischen Spekulation miissen
wir deshalb die konsequenter durchgebildeten monadologischen
Systeme Leibnitz’ und Herbarts hoher stellen, als das System



326 Die Lehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Palmieris, der sich den Genannten in dem Malse annéhert, in
welchem er sich von der Lehre des hl. Thomas entfernt, von
deren Tiefe und geschlossenen Einheit der Grundanschauungen
Palmieri auch nicht die leiseste Ahnung zu besitzen scheint.

Die generische Verschiedenheit der beiden grofsen Sphiren
des Seins fithrt zu einer verschiedenen Bestimmung des Indivi-
duationsprinzips. Die rein geistige Sphiare ist das Gebiet der
reinen Formen. Hier stellt jedes Wesen einen besonderen Ge-
danken, gewissermalsen einen eigenen Typus dar, ist eine Art
fir sich, ein eigenartiges Wesen. Dagegen in der Sphire des
korperlichen Seins erweist sich die Materie als ein Grund der
Zerstreuung und des vom idealen Gesichtspunkte indifferenten
Nebeneinanderseins gleichartiger Individuen.

In Anbetracht dieser Verschiedenheit sind nicht die mate-
riellen Individuen, sondern die letzten materiellen Arten, welche
die #ufserste Grenze der Intelligibilitit bilden, mit den reinen,
geistigen Formen in Vergleich zu bringen. Dals wir deshalb
nicht Gefahr laufen, die reinen Geister zu blofsen ,,Abstraktionen*
zu machen, glauben wir bereits hinreichend gegen Palmieri be-
wiesen zu haben.

Gleichwohl konnte man in der Art, wie der hl. Thomas
aus der Immaterialitit der reinen Geister auf die Eigenartigkeit
ihrer Naturen schlielst, versucht sein, eine Liicke zu finden.
Sollte es sich denn nicht denken lassen, dals es aulser der
Materie andere Griinde gebe, die einen individuellen Unterschied
innerhalb der Einheit der Art bewirken?

Der englische Lehrer selbst scheint diesen Mangel seiner
Beweisfiihrung sogar ausdriicklich anzuerkennen, wenn er in der
Schrift von der Einheit des Intellektes gegen die Averroisten
bemerkt, dals, gesetzt in der intellektuellen Natur liege kein
Grund individueller Vervielfaltigung, eine solche doch durch
iibernatiirliche Ursachen bewirkt werden konne. In der That
liefs sich durch diesen Ausspruch der Kommentator der philoso-
phischen Summe [Ferrariensis in Summ. c. Gentiles 1. 2. ¢. 93]
bewegen, die anderweitigen Texte, in welchen von der Unmog-
lichkeit einer numerischen Vielheit gleichartiger Wesen im



Der Unterschied des-geistigen und kirperlichen Seins. 327

Geisterreiche die Rede ist, in einem abgeschwichten Sinne zu
erklaren.

Nach unserem Dafiirhalten lauten indes jene Stellen, in
welchen Thomas ex professo die vorliegende Frage erortert, zu
bestimmt, als dals an eine blofse Wahrscheinlichkeit oder an ein
nur thatsichliches Verhéltnis gedacht werden konnte. Was aber
die aus der antiaverroistischen Schrift angezogenen Worte be-
trifft, so macht Johannes vom hl. Thomas mit Recht aufmerksam,
dafls es sich hier ganz im allgemeinen um die Moglichkeit nume-
rischer Vervielfiltigung der intellektuellen Natur, nicht aber
speziell um die getrennten Naturen, die reinen Geister handle.
[Job. a. 8. Thoma, Curs. theologicus t. IV. De comparatione
Angelorum ad corpora (p. 586. Ed. Vives)]. Hierzu kommt,
dals die gegnerische Behauptung, es konne, was in der Natur
einen zureichenden Grund nicht habe, auch nicht durch iiber-
natiirliche Ursachen bewirkt werden, ebenso durch ihre Allge-
meinheit und Unbestimmtheit den berechtigten Widerspruch des
hl. Lehrers herausfordern mufste.

In der That liafst sich unschwer zeigen, dals ein von der
Materie verschiedener Grund numerischer Vervielfiltigung nicht
gedacht werden konne. Wenn die Skotisten auf die Héaccei-
tdten hinweisen, so liegt, wie derselbe Johannes v. hl. Thomas
mit Recht behauptet, hierin eine petitio principii, indem die An-
nahme von Hécceitdten einfach besagt, Gott konne in der Geister-
welt verschiedene Individuen derselben Art hervorbringen, ohne
dafs sie irgend einen Grund dieser numerischen Verschiedenheit
bezeichnet. Wenn andere die Verschiedenheit der Accidentien
oder der Natur, sofern sie aufnehmendes Prinzip, Quasimaterie
solcher Accidentien sei, zu demselben Behufe in Anspruch nehmen,
so ist gegen diese daran zu erinnern, dals die Individualitit eine
Scheidung der Substanzen involviert, die den individuellen Acci-
dentien vorangehen muls, also nicht durch sie konstituiert werden
kann. Die Accidentien bewirken die individuellen Unterschiede
und die numerische Vervielfiltigung nicht, ohne dals ein Material-
prinzip hinzugefiigt wird, das substantiell geteilt werden kann.
Dann aber bezeichnen die verschiedenen Accidentien oder



328 Die Lehre des hl. Thomas u. s.Schule vom Prinzip der Individuation.

Eigentiimlichkeiten die Verschiedenheit der Individuen, ohne sie
zu konstituieren. Daher ist nach Thomas nicht die Quantitit
Prinzip der Individuation, sondern die materia quantitate
signata.

Wiederum andere bedienen sich des Theologumenons, dals
die Natur des reinen Geistes, wie die des Menschen, fiir ver-
schiedene Subsistenzen und Existenzen, also auch fiir verschiedene
Individuationen empfinglich sei. Es ist dies mit Beziehung auf
das Geheimnis der Inkarnation gesagt, das uns eine menschliche
Natur nicht in eigener, sondern in gottlicher Subsistenz sub-
sistierend zeigt. Hierauf ist zu erwidern, dafs eine solche Ver-
schiedenheit der Subsistenz die Individualitit der Natur voraus-
setzt, also nicht geeignet ist, als Erkldrungsprinzip individueller
Vervielfialtigung einer Natur zu dienen.

Es ldfst sich, also scheint es, ein der Wesenheit oder Natur
aufseres Prinzip nicht angeben, das die Forderung, eine blofs
numerische Verschiedenheit reiner Geistnaturen zu bewirken, er-
fiullen konnte. Ist damit der Beweis vollstindig erbracht?
Konnte es nicht doch einen uns unbekannten in den Schétzen gott-
lichen Wissens und gottlicher Macht verborgenen Individuations-
grund geben? Diesem Zweifel gegeniiber ldlst sich sagen, dafs
der verlangte vollstindige Beweis in der That gefithrt werden
konne. Der Grund der Individuation kann nimlich nur in der
Substanz gelegen sein. Wenn demnach ein Wesen nicht durch
seine Form individuiert ist, so bleibt nur das andere Wesens-
konstitutiv, die Materie als Prinzip numerischer Vervielfiltigung.
Kann denn aber nicht eine Wesenheit aus mehreren Konstitutiven
resultieren? Keineswegs, denn nur Materie und Form, die sich
als Potenz und Akt in der Seinsgattung der Substanz verhalten,
schlielsen sich zur Einheit der Substanz und des Wesens zu-
sammen. [Joh. a. Sancto Thoma 1. c. p. 594 sequ.]

Wie verhilt es sich endlich mit der Individualitit jenes
Seins, das der menschliche Gedanke, den Gipfel metaphysischer
Forschung erklimmend, beriihrt, des unendlichen, gottlichen Seins?

Die Antwort auf diese Frage liegt in derselben Richtung,
in welcher wir den Unterschied geistiger und korperlicher



Die Individualitit des gittlichen Seins. 329

Individuation gefunden haben. Wenn reine Geister unmittelbar
als konkrete Formen individuiert und wegen ihrer Immaterialitit
numerischer Multiplikation unféhig, also in ihrer Art einzig
sind, so ist das gottliche Sein als reines aktualstes Sein, als das,
mit dem englischen Lehrer zu reden, absolut Formale, unmittelbar
und durch sich selbst schlechthin eins, (an numerisch verschie-
dene Naturen) unmitteilbar, individuell.

Weit davon entfernt, dals die thomistische Lehre von der
individualisierenden Materie die Individualitat des gottlichen Seins
gefihrde und dem Monismus Vorschub leiste, wie man ihr in
unbegreiflichem Milsverstindnis vorgeworfen, ist vielmehr keine
Lehre in dem Malse geeignet, die Individualitit der géttlichen
Natur in das hellste Licht treten zu lassen, als die des heil.
Thomas. Dies wird sich uns zeigen, wenn wir auf das Verhiltnis
reflektieren, in welchem der Monismus, oder, da diese Bezeich-
nung heutzutage ihre Bestimmtheit eingebiilst hat, der Pantheis-
mus zur Frage nach der individuellen Existenz der Dinge steht.

Es kann kein scharferer Gegensatz gedacht werden, als die
thomistische Lehre von der Individuation und die monistische
oder pantheistische. Nach Thomas ist Gott das individualste,
unmitteilbarste, iiber jedem anderen erhabene Sein, und er ist
dies als der reinste Akt, als das wirklichste, vollkommenste
Sein, dem keinerlei Potenzialitidt, Unbestimmtheit oder Verdnder-
lichkeit beigemischt ist. Ihm steht als das unvollkommenste der
Stoff gegeniiber, der aus sich selbst blofse Moglichkeit, nur in
Verbindung mit einer bestimmenden und insofern verwirklichen-
den Form zu existieren vermag und aus diesem Grunde auch
nur in Verbindung mit einer solchen Form Gegenstand schopferisch
hervorbringender gottlicher Thétigkeit sein kann. Daher vom
Stoffe gesagt wird, er sei vielmehr miterschaffen — concreata —
als erschaffen — creata.

In dem aus Form und Materie zusammengesetzten Sein aber
ist die Form durch die Verbindung mit der Materie mehr oder
minder den Gesetzen des Raumes und der Zeit verfallen und
daher auch in jener unvollkommenen Weise individuiert, welche
die Existenz gleichartiger, nur durch das hic et nunc sich unter-



330  Dielehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation,

scheidender, daher nach ihren individuellen Unterschieden dem
menschlichen Geiste nicht erkennbarer Formen gestattet. Die
Individuation ist deshalb eine um so unvollkommenere, je mehr
eine Form in den Stoff versenkt ist, wihrend dagegen der reine
Geeist in einer viel vollkommeneren, das unendliche, gottliche Wesen
aber in der absolut vollkommensten Weise individuell ist, so
dafs es nicht nur, wie ein Individuum der Geisterwelt, Wesen
derselben Art, sondern auch Wesen derselben Gattung neben
sich ausschlielst und in absoluter Einzigkeit und Unmitteilbarkeit
als das kausal und reprasentativ alles Seiende umfassende und
iiberragende Sein sich darstellt.

Auf dem Standpunkte des hl. Thomas, der kein anderer als
der des verniinftigen und christlichen Theismus ist, gilt demnach
der Grundsatz: Je vollkommener das Sein, desto vollkommener
die Individualitdt desselben.

Anders verhdlt es sich mit dem pantheistischen Monismus.
Indem dieser das schlechthin Seiende, virtuell und eminent alles
Sein in sich Befassende und daher einer weitern Bestimmung
Unfahige mit dem von jedem Sein, auch dem unvollkommensten,
pradizierbaren, also unbestimmtesten Ens commune verwechselnd,
die Dinge zu Gott in das Verhdltnis des Besonderen zum All-
gemeinen setzt: sieht er sich vor das unldsbare Problem gestellt,
zu erklaren, wie aus der einen und einzigen Substanz die Viel-
heit der Wesen sich ablose; und in den Widerspruch hinein-
getrieben, dals jene Dinge, in welchen die Individuation die un-
vollkommenste ist, die sich also nach monistischen Grundsitzen
am wenigsten von der allgemeinen Substanz abgelost haben, ihr
also am nichsten stehen, wovon man folglich erwarten sollte,
sie stiinden auf der Stufenleiter der Wesen, weil dem Héchsten
am nachsten, auch selbst am hochsten, dals diese, sage ich, die
unvollkommensten Wesen seien; wihrend thatséichlich jene, in
denen die Individuation die vollkommenste ist, die sich also
von dem schlechthin Seienden, der Quelle des Seins am meisten
abgelost und folglich ihr am fernsten stehen, unter allen iibrigen
Wesen die vollkommensten sind, da man doch erwarten mufste,
dals sie die unvollkommensten seien.



Individuation und Monismus. 331

Gerade der fiirsichseiende im Denken und Wollen als
lebendigen Mittelpunkt reichster Thatigkeit sich erfassende und
besitzende Geist miifste auf pantheistischem Standpunkte als das
unvollkommenste aller Wesen, als das am wenigsten berechtigte
und geradezu als ein nichtseinsollendes betrachtet werden.

Nicht in solcher Ablosung des Endlichen vom Unendlichen, wie
falschlich der Monismus annimmt, ist der Grund der Individuation
zu suchen. Vielmehr ist derselbe verschiedem nach der Ver-
schiedenheit des individuierten Seins selbst.

Bei Gott liegt er in der Identitit des Seins mit dem
Wesen; denn das Wesen, das durch sich selbst Sein ist, kann
auch nur ein einziges, jede Moglichkeit einer Vervielfiltigung
ausschlie(sendes sein.

Nach dem Bilde und der Ahnlichkeit des schlechthin Seien-
den aber sind durch die schopferische Thitigkeit desselben im-
materielle Wesenheiten moglich und wirklich, die, jede in sich
eins und unmitteilbar, von allen anderen derselben Gattung ver-
schieden sind, reine Formen und als solche individuiert, also
nicht blofs numerisch, sondern formal von einander sich unter-
scheidend.

Aufserdem aber sind im gottlichen Sein Ahnlichkeiten be-
griindet und im gottlichen Verstande Ideen enthalten, die nur
im Stoffe Verwirklichung erlangen konnen, wie die Ideen von
Pflanzen, Tieren u. dgl, aus diesem Grunde aber einer nume-
rischen Vervielfiltigung fihig sind: so dals sie nicht als Wesen,
Naturen, Formen, wie die Intelligenzen unmittelbar durch sich
selbst, sondern durch ihre Aufnahme im Stoff, sofern dieser sie
auf das hic et nunc beschriankt, Unmitteilbarkeit und Individua-
litdt besitzen.

Soweit nun die Individuation ihren Grund im Stoffe hat,
begreift es sich, dals sie in dem Grade unvollkommener sein
miisse, in welchem eine Form der Potenzialitit und Unvoll-
kommenheit des Stoffes niaher steht.

Die Natur der Sache brachte es mit sich, dals die Versuche,
die Thatsache der Individuation vom monistischen Standpunkte
zu erkliren, insgesamt scheitern mulsten. In der neuesten Zeit



332 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

ist ein solcher von dem bekannten Schriftsteller Eduard von
Hartmann gemacht worden. Wenn wir denselben beriicksich-
tigen, so geschieht dies nicht, weil wir etwa der ,,Philosophie
des Unbewulsten® eine hohere innere Bedeutung beimessen, son-
dern wegen der bemerkenswerten Zugestindnisse, die wir kon-
statieren und registrieren zu sollen glauben.

Von vornherein wird in dieser Philosophie auf die Erklidrung
der Individualitit der Wesen (Substanzen) verzichtet. Denn was
dem gewohnlichen Bewulstsein als eine Vielheit von Wesen gilt,
erscheint auf dem angeblich hoheren Standpunkte des Monismus
als Tduschung. In der Frage nach dem Grunde der Individuation
konne es sich also nur um die Modi oder Erscheinungen des einen
Seins, nicht aber um Wesen handeln. Aber selbst die Indivi-
dualitit der Modi sei bisher, versichert uns v. Hartmann, von
keinem Anhanger des Monismus erklart oder abgeleitet worden.
Dies gelte von Spinoza wie von Hegel. Das System des letzteren
gebe sich in dieser Frage die schlimmsten Blofsen. Er konne
schon die Vielheit als reale Erscheinung nicht erklaren; denn
in der dialektischen Selbstentfaltung des Begriffes habe zwar
der Begriff der Vielheit, nicht aber die reale Vielheit Raum.

,Die reale Vielheit ist mehr als der Begriff der Vielheit,
es ist eine Summe von Individuen, deren keines dem anderen
gleicht, deren Jedes ein Dieses, ein Namenloses, Einziges ist
(gerade so wie ich ein Namenloser, Einziger bin), deren Idee
durch keinen Begriff zu erreichen ist, sondern nur durch An-
schanung.“ [Eduard v. Hartmann, Philosophie des Unbewulsten,
2. Aufl. S. 538 f.]

Der subjektive Idealismus aber (Kant, Fichte, Schopenhauer)
glaube genug gethan zu haben, wenn er die Vielheit in der Welt
als subjektiven Schein erklart, entstehend durch die Formen
der subjektiven Anschauung, Raum und Zeit, unbekiimmert darum,
dals erstens die Schwierigkeit nur aus dem objektiven ins sub-
jektive Gebiet hiniibergespielt ist, hier aber gerade so ungelost
fortbesteht, als sie dort bestand, und dals zweitens die Frage
unbeantwortet bleibt, wie denn dieses in seiner Art einzige, von
jedem ihm dhnlichen sich unterscheidende anschauende Individuum,



Individuation und Monismus. 333

nach monistischen Prinzipien moglich sei, da entweder, wenn es
als eines unter vielen gefalst wird, die unverstindliche reale
Vielheit in konsequenter Weise wieder eingefithrt wird, oder
aber im anderen Falle bei Annahme des Solipsismus wiederum
die Beschrinktheit dieses selbsteinzigen anschauenden Subjekts
unbegreiflich bleibt. [A. a. O. S. 537.]

Dals dieses Urteil viel des Zutreffenden enthilt, kann nicht
bestritten werden, weshalb wir uns auch der Pflicht einer be-
sonderen Widerlegung der genannten Ansichten entbunden glauben.
Dagegen diirfte als ein fiir uns besonders wertvolles Zugestindnis
hervorgehoben werden, dafs alle diese Systeme in Raum und
Zeit, oder, wie es Hegel so priignant ausdriickt [S. oben 8. 58 ff.],
in dem Hier und Jetzt die individualisierenden Bedingungen er-
blicken. Es liegt hierin ein Fingerzeig in der Richtung der
thomistischen Lehre; denn das reale Aulsereinander der Dinge
im Raume, dem die Bewegung und die Zeit folgen, kann in
Wahrheit nur aus der Materie abgeleitet werden, so dals die
individualisierenden Hier und Jetazt entschieden auf die materia
quantitate signata des hl. Thomas hinweisen. Sehen wir nun
aber zu, ob es der Philosophie des Unbewulsten besser als ihren
Vorgédngerinnen gelungen, die Frage zu beantworten: Wie ist
Individuation nach monistischen Prinzipien moglich?

Wir erhalten hierauf folgende Antwort: ,Die Individuen
sind objektiv gesetzte Erscheinungen, es sind gewollte Gedanken
des Unbewulsten oder bestimmte Willensakte desselben: die Ein-
heit des Wesens bleibt unberiihrt durch die Vielheit der Indi-
viduen, welche nur Thitigkeiten oder Kombinationen von gewissen
Thiitigkeiten des einen Wesens sind.“ [ Hartmann a. a. O. 8. 539.]

Um diese ,allgemein gehaltene“ Antwort ,plausibel* zu
machen, geht unser Autor auf das Einzelne ein und sucht zu-
niichst den ersten Teil seiner Behauptung von den Atomen, in
denen er ,, Thitigkeiten des alleinen Wesens® sieht, zu erhirten.

Auf dem gegenwirtigen Standpunkte der naturwissenschaft-
lichen Hypothesen sollen zwei Arten von Individuen niedrigster
Ordnung zu unterscheiden sein, némlich Anziehungs- und Ab-
stofsungskriifte, deren Wirkungsrichtungen nur rdumlich durch

Jahrbueh fiir Philosophie ete. I, 23



334 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

Anschauung unterscheidbar und verschieden seien. Die An-
schanung des Unbewulsten unterscheide sie ohne Begriff in ihren
raumlichen Beziehungen; denn das Unbewufste denkt nicht dis-
kursiv, sondern intuitiv, es denkt die Begriffe nur, insofern sie
in der Intuition als integrierende, aber unausgeschiedene Be-
standteile enthalten sind. [A. a. O. S. 540.]

Daher konne es auch nicht auffallen, wenn unter den In-
tuitionen des Unbewulsten auch solche seien, aus denen sich fiir
das diskursive Denken keine Begriffe ausscheiden lassen. Es redu-
ziere sich also die Einzigkeit der Individuen auf die Verschieden-
heit und Einzigkeit der Vorstellungen, welche die Willensakte,
in denen sie bestehen, als Inhalt erfiillen, so dals je einem Indivi-
duum je ein einfacher Willensakt entspreche. [A. a. O. S. 541.]

Wenn wir in der Darstellung dieser monistischen Theorie
von der Individuation hier Halt machen, so springen sofort eine
Reihe der grobsten Unzukommlichkeiten in die Augen. Auf den
Widerspruch gegen die Thatsachen der Erfahrung, nach welchen
nicht nur die Erscheinungen, sondern auch die Wesen verviel-
faltigt sind, wurde bereits aufmerksam gemacht. Er ist dem
Monismus in jeder Form wesentlich. Die Art und Weise aber,
wie die Materie, die als Prinzip oder, wie es weiterhin heilst,
als Medium der Individuation anerkannt wird, mit dem Willen
identifiziert wird, verdient eine etwas néhere Betrachtung.

Im Abschnitt ,von den letzten Prinzipien“ bringt unser
,,Philosoph® seinen urspriinglichen Willen in Parallele mit der
platonischen Materie, indem er einfach ,das intensive Prinzip
der absoluten Verinderung®“ (Platons Materie) in den Willen
nibersetzt“. (A. a. O. 8. 685.)

Infolge dieser Eskamotage ist es ibm denn freilich ein
Leichtes, die Attribute der Materie auf den Willen zu iibertragen
und diesen zum Medium der unvollkommensten Weise der Indi-
viduierung und zum Grunde der mangelnden Intelligibilitit des
in das Hier und Jetzt herabgezogenen Seins zu erniedrigen.

Der Philosoph des Unbewufsten bedauert es, dals die Ma-
terie nie als eine Kombination von Willensakten des Unbewuflsten
verstanden worden sei, so dafs man das einzige Beispiel, wo



Individuation und Monismus. 335

das Verstindnis der Individuation so einfach sei, nicht zur Hand
gehabt habe. Jedoch ist dieses ,einfache Beispiel“ ein Kniuel
der handgreiflichsten Widerspriiche und unverstéindlichsten Be-
hauptungen. ~ Sind denn Krafterichtungen Willensakte? Setzen
nicht Richtungen den realen Raum, also reale Ausdehnung,
also real ausgedehnte, mit rdumlich wirkenden Kriiften begabte
Wesen, also Individuen voraus?

Wille und Materie sollen darin iibereinkommen, dafs sie
ihrer Natur nach unbewulst, eine begrifflich unfalsbare Sehranke
des Realen bilden. Gesetzt dem wire so, so konnten sie doch
ohne augenfillligen Paralogismus nicht identifiziert werden. In
Wahrheit aber ist der Wille nicht das ,,ewig Unbewulste®, wie
es in einem gewissen Sinne und fiir menschliches Erkennen
allerdings die Materie ist, sondern wie alles Immaterielle durch
sich selbst erkennbar und zwar wegen und in jener unzertrenn-
lichen Vereinigung, die ihn mit dem Intellekte verbindet. [Vgl.
Sanseverinos Dynamilogia p. 95.]

Der Grundirrtum der Schopenhauer-Hartmannschen Philo-
sophie besteht eben darin, dals sie jegliche Art von Streben,
ja selbst die der Form begrifflich vorangehende Empfinglichkeit
und Potenzialitdt der Materie als ein Wollen, welches doch Er-
kenntnis, Vorstellung und zwar intellektuelle zur wesentlichen
Voraussetzung hat, auffalst und bezeichnet. Ks gibt folglich
so wenig ein unbewuflstes Wollen als es ein unbewufstes Er-
kennen gibt.

In der Hartmannschen Darstellung finden sich die Ziige
der Wahrheit in seltsamer Entstellung. Denn die Behauptung,
dafs das individuierende Prinzip oder Medium materieller Natur
sei und deshalb dem diskursiven oder, wie wir sagen wiirden,
dem abstrahierenden und infolgedessen diskursiven menschlichen
Denken sich entziehe, ist vollkommen begriindet, und es zeugt
von Scharfsinn, wenn v. Hartmann dem intuitiven gottlichen
Denken, das bei ihm freilich unter der verzerrten und wider-
sinnigen Gestalt des ,Unbewulsten® auftritt, zugesteht, was er
dem abstrakt-begrifflichen menschlichen Denken abspricht: die
Erkenntnis des korperlich Individuellen. Die Idee im rein

23%



336 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

geistigen Verstande nédmlich dquivaliert, wie uns der hl. Thomas
belehrte, dem Dualismus der menschlichen Erkenntniskrafte. Nur
kann jene intuitive Erkenntnis gerade aus dem Grunde keine
unbewufste sein, weil sie eine durchaus immaterielle, von Quan-
titdt, Raum und Zeit absolut unabhingige ist. Einer solchen
Erkenntnis aber ist es wesentlich, eine in sich zuriickgehende
oder genauer von vornherein bei und in sich seiende, d. I
bewulste zu sein.

Ist nun die gottliche intuitive Erkenntnis, welche die
begrifflich-wesentliche und sinnlich individuelle in einem héheren
Greistesblick umfalst, eine rein geistige und bewulste, so kann
sie schon aus diesem Grunde, wenn wir auch von anderen Er-
wigungen absehen wollen, nicht immanenter Realgrund der
Individuation sein. Und sie kann dies nicht sein, auch wenn
man den Willen als ein das Ideale verwirklichendes Prinzip
zur Anschauung hinzubringt. HEs ist ein absoluter Widersinn,
dafs der einer rein geistigen Anschauung korrespondierende
Willensakt sich und die Idee materialisiere. Hier ist der Punkt,
wo an dem Probleme der Individuation der Hartmannsche
Monismus ebenso zerschellt, wie jeder andere. Der Philosoph
des Unbewulsten macht sich allerdings die Sache aulserordentlich
leicht. Wie bei Lotze und anderen erscheint auch bei ihm der
Ubergang von der Einheit zur realen Vielheit als etwas hochst
Einfaches. Dabei wissen diese modernen Monisten sich den
Anschein zu geben, mit den Erfahrungswissenschaften im besten
Einklange zu stehen. Mit einem kiihnen Sprunge versetzen sie
sich aus dem Alleinen in die unendliche Vielheit der Atome,
Kraftcentren, Monaden oder wie sie diese bequemen Handhaben
einer mechanisch-mathematischen Weltbetrachtung sonst nennen
mogen. Im System v. Hartmanns vollzieht sich dieser Ubergang
in der Weise, dals der reine Wille sich in die realen Willens-
akte, die Willensakte aber in Atomkrifte umsetzen, die sich
dann ganz so verhalten, wie es fiir eine Philosophie mit ,speku-
lativen Resultaten nach naturwissenschaftlicher Methode“ [Dies
das Motto der Philosophie des Unbewulsten| nur wiinschenswert
sein kann. Der ausschliefslich mechanischen Atomistik gegeniiber



Individuation und Monismus. 337

ergibt sich dabei der Vorteil, nach Bediirfnis sich zu erinnern,
dafs die Atome im Grunde nur verkappte Willensakte mit ein-
geschachtelten Ideen seien, woraus zur Erklarung der Organismen
mit Einschlufs des Menschen mit seinem komplizierten Seelen-
leben nach Belieben Leben, Vorstellung, Bewulstsein u. s. w.
sich wie aus der leeren Tasche des Prestidigiateurs hervorholen
lassen.

Fahren wir in der Darstellung v. Hartmanns fort, so be-
zeichnet er teilweise mit Recht die Verbindung von Raum und
Zeit als das individualisierende Prinzip oder Medium, und schlielst
sich hierin an seinen Vorgénger Schopenhauer an. Nur war
dieser einerseits ehrlicher, andererseits konsequenter; ehrlicher,
da er die reale Vielheit nicht, wie v. Hartmann, einfach im Sinne
der modernen Naturforschung (des physikalischen Atomismus)
eskamotiert; konsequenter, indem er aus einem geistigen oder
idealen Prinzip nicht eine reale Materialisierung in wirklichem
riaumlich zeitlichen Dasein hervorgehen léfst, sondern Raum und
Zeit als Anschauungsformen im Sinne Kants betrachtet, also die
materielle Individuation als ein Nichtseiendes, als Schein und
Téuschung betrachtet.

Als Individuationsprinzip also kennzeichnet sich nach v. Hart-
mann unzweifelhaft die Verbindung von Raum und Zeit; denn die
begrifflich gleichen Atomkrifte unterscheiden sich nur durch die
verschiedenen rdumlichen Beziehungen ihrer Wirkungen, uneigent-
lich und kurz gesagt durch ihre Orte: jedoch mit dem zur Ver-
vollstiindigung notwendigen Zusatz: in demselben Zeitpunkte, da
in und mit der Zeit der Ort eines Atoms wechseln kann; die
Individuation aber ist eine reale durch den Willen, wihrend
die ideale Verschiedenheit und Einzigkeit der Atome aus der
Vorstellung stammt. [v. Hartmann, a. a. O. S. 541.]

Diese Theorie weicht, wie v. Hartmann ausfiihrt, in drei
Punkten von der Schopenhauerschen Ansicht ab; erstens darin,
dafs Schopenhauer zwar auch in Raum und Zeit das indivi-
duierende Prinzip oder Medium setze, dieselben aber in seine
ungliickliche Anlehnung an Kant verrannt, nur als Formen der
subjektiven Gehirnanschauung betrachte, da sie doch ebensowohl



338 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

Formen der dufseren Wirklichkeit seien; zweitens kenne Schopen-
hauer keine Atome, weshalb er auch bei der Individuation der
Materie gar nichts Bestimmtes denken konne, weil er nicht zu
sagen imstande sei, was Individuen der blolsen unorganischen
Materie seien. Drittens endlich weiche jene Theorie darin von
Schopenhauer ab, dals dieser die organischen Individuen ,naiver
Weise als ebenso unmittelbare Objektivationen des Willens be-
trachte, wie v. Hartmann die Atomkrifte, wihrend letzterer der
Naturwissenschaft folgend, sie durch Zusammensetzung der Atom-
krifte entstehen lasse. [A. a. O.]

In dieser Auseinandersetzung zeigt sich immer klarer, wie
in der v. Hartmannschen Auffassung der Individuation Falsches
und Wahres gemischt ist. Dals organisches Leben nur im Stoffe
moglich sei, ist einleuchtend. Ebenso ist zuzugeben, dals das-
selbe im Stoffe nicht allein Existenz gewinnt, sondern auch in
ihm in jener Weise sich individualisiere, die ein Nebeneinander
von Individuen derselben Art gestattet und nach sich zieht.
Wenn aber v. Hartmann die Individualitit oder numerische Ein-
heit des Organismus daraus ableiten zu konnen glaubt, dals die
yerfalsten Atome Individuen seien, woraus folge, dals auch der
organisch konstituierte Komplex dieser Atome und die aus-
schliefslich auf ihn gerichtete Thitigkeit des Unbewulsten einzig
sei [A. a. O. S. 543. ,Die erfalsten Atome sind Individuen,
d. h. jedes von ihmen ist einzig, folglich muls auch der orga-
nisch konstituierte Komplex dieser Atome und die ausschlielslich
auf ihn gerichtete Thétigkeit des Unbewulsten, welche zusammen
das hohere Individuum ausmachen, einzig sein.“], so gibt er
sich einer Tduschung hin; denn die Atome, die in der Zusammen-
setzung ihre Substantialitit und spezifische Wesenheit behalten,
konnen nur einen Komplex von Wesen, nicht aber ein Wesen
konstituieren. Wo aber die formelle Einheit fehlt, da kann noch
weniger von einer individuellen Einheit und Einzigkeit geredet
werden.

Sofern also Schopenhauer in seiner Behauptung der unmittel-
baren Objektivation des Willens in den Organismen nur die
Wesenseinheit dieser gegeniiber der ,mnaturwissenschaftlichen®



Individuation und Monismus. 339

Zerfallung derselben in Atomkomplexe betonen wollte, ist er
gegen v. Hartmann zweifellos im Rechte. Wir geben also zwar
zu, dals die Begriffe organischer Wesen im Stoffe das Medium
ihrer Individuation erlangen, keineswegs aber, dals irgend ein
fertiger Stoff oder seine Bestandteile, die Atome, Molekiile, ihr
aktuelles Sein behalten, als solche in ihm fortbestehen. Der
Stoff ist uns kein zi, kein fertiges Wesen, sondern ein Wesens-
bestandteil, eine passive Potenz, zu der die ,psychische Macht*
nicht #ufserlich, sondern als ein innerlich bestimmender, zum
vollen Wesen gestaltender zweiter Bestandteil hinzukommt.
Betrachten wir nun die Atomkrifte selbst, so sollen sie sich,
da sie einen aufser ihnen liegenden Stoff nicht mehr haben, in
dem sie sich individualisieren, nur durch ihre Orte unterscheiden.
Gegen diese Bestimmung erheben sich die gewichtigsten Be-
denken. Wie sollen wir uns die Atomkrifte denken? Als reine
immaterielle Krafte und Kraftsphiren? Wie soll aber solchen
ein Ort, eine bestimmte Richtung im Raume zukommen? Setzt
denn nicht der reale Raum, den v. Hartmann gegen Schopen-
hauer betont, die reale Quantitit, die Ausdehnung, diese aber
eine ausgedehnte Substanz voraus? Von einer Individuierung
der Atomkrifte kann demnach nur dann die Rede sein, wenn
sie selbst als real ausgedehnt angesehen werden. KEs ist daher
auch nicht exakt, von Raum und Zeit als den Prinzipien der
Individuation zu reden. Sie sind, wie uns der Aquinate belehrt,
Bedingungen, nicht aber die eigentliche Wurzel derselben.
Diese ist vielmehr in jenem der Substanz der Korper — denn
nicht die Individuation der Erscheinungen, sondern die der Sub-
stanzen ist zu erkliren — angehorenden Etwas zu suchen, das
den Grund der riaumlich zeitlichen, der Veranderlichkeit unter-
worfenen, nur bis auf einen in Intelligibilitit nicht aufzulosenden
Rest intelligiblen Daseinsweise der Korper enthélt, ndmlich der
Materie. Diese aber als eine Kombination von Willensakten zu
fassen, ist schon im allgemeinen absurd, zur Erklirung der In-
dividuation aber insbesondere unzureichend, denn eine solche
Kombination kann kein Individuum im wahren Sinne konstituieren
und vermochte es auch nicht als solches erkennbar zu machen,



340 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

wie ja auch die Erkenntnis der einzelnen Umstéinde, z. B. einer
zukiinftigen Sonnenfinsternis, der Stellung des Mondes, der Erde
u. s. w. dieselbe nur im allgemeinen erkennbar macht, nicht aber
in ihrer individuellen Konkretheit, die nur dem Sinne zuginglich
ist. Ganz und gar ungeniigend aber ist eine Kombination von
Willensakten zur Erklarung eben der materiellen, nur den Sinnen
zuginglichen Individualitdt, denn es ist schlechterdings unméglich,
dals Willensakte zu einer materiellen Welt sich gestalten, ja
auch nur als eine solche erscheinen. Die v. Hartmannsche
Theorie der Individuation sinkt daher in den Idealismus zuriick
und zeigt Verwandtschaft mit der neuplatonischen Auffassung
der Individualitit als eines Aggregats der intelligiblen Acci-
dentien. Wenn Willensakte das Wesen der Korper ausmachen,
so kann das materielle Dasein der Dinge in Raum und Zeit nur
auf einem Scheine beruhen, der einer untergeordneten verworrenen
Betrachtungsweise angehort, auf dem hoheren Standpunkt des
Gedankens aber verschwindet, Im Systeme v. Hartmanns wird
die Korperwelt ebensowenig begriindet als in dem seines Vor-
gangers oder in irgend einem idealistischen System, viel-
mehr wird an die Stelle derselben etwas anderes gesetzt, und
zwag nicht etwa wie in der Leibnitzschen Philosophie lebendige
Geistwesen, sondern die leeren Abstraktionen einer potenziellen
Idee und eines potenziellen Willens. Wie in diese auch nur die
Vorstellung einer ausgedehnten Welt, geschweige denn die
Realitit einer solchen, wie v. Hartmann will, kommen soll, ist
durchaus nicht abzusehen. Fiir diese Auffassung des Wesens
der Natur ist, wie gesagt, der ldealismus unvermeidlich. Ein
Wille, der allmiéichtige des personlichen Gottes, kann transscendente
bewirkende Ursache einer Korperwelt, nicht aber immanente,
konstituierende einer solchen sein.

R



	Die Lehre des Hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der Individuation [Fortsetzung]

