
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der
Individuation [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*$t »$» *|* *§B i/Jt a|* i|t 4§* *Ji *£» »Je »Je »Je »Je »Je »Je *1» »Je »Je

DIE LEHRE DES HL. THOMAS

UND SEINER SCHULE
VOM PRINZIP DER INDIVIDUATION.

EIN BEITRAG ZUM PHILOSOPHISCHEN VERSTÄNDNIS DER MATERIE.

VON DR. M. GLOSSNER,
MITGLIED DER PHILOSOPHISCHEN AKADEMIE DES HL. THOMAS IN ROM.

II.
Metaphysische Begründung.

(Fortsetzung.)

Betrachten wir nunmehr die Konsequenzen des Standpunktes,
von welchem aus man die thomistische Lehre von der Entstehung
der intellektuellen Vorstellung durch eine Art von Vergeistigung
des Sinnlichen bekämpfen zu müssen glaubt.

Soll auf diesem Standpunkt die Geistigkeit der menschlichen

Seele festgehalten werden, so wird man genötigt sein,
schon das sinnliche Erkennen, überhaupt das Erkennen als
solches für etwas rein Geistiges, der Seele ausschliefslich Eigenes

auszugeben. Mit dieser Annahme aber wird man offenbar in

cartesianische und Leibnitzsche Gedankenbahnen hineingezogen.
Auf Leibnitz speziell scheint diese neue Philosophie durch die

monadologische Auffassung des körperlichen Seins hingewiesen.
Betrachtet man nun sinnliches und intellektuales Erkennen als

gleichartig, wie es jener Standpunkt erfordert, so wird man nicht
umhin können, mit Leibnitz das sinnliche Erkennen für eine

verworrene Form des intellektuellen zu nehmen, wodurch sich



310 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

die Körperwelt zu einem blofsen Phänomene gestaltet, hinter
welchem sich eine geistige Welt von Monaden als ihr wahres
Sein und "Wesen birgt. Die Körper werden zu einfachen,
geistigen Wesen, oder wie sich dann ebenso gut umgekehrt sagen
läfst, die Geister — für die verworrene, sinnliehe Auffassung —

zu körperlichen Wesen.
Dies die eine Seite des Bildes, die sich darstellt, wenn

wir jenes System der Philosophie in der Rücksicht nehmen, in
welcher es zur Annahme der Geistigkeit alles Erkennens sich

hingedrängt sieht.

Ein anderer Anblick bietet sich uns, wenn wir die Bildung
des Allgemeinbegriffs aus der sinnlichen Einzelvorstellung ins

Auge fassen. Von dieser Seite droht der Nominalismus mit
seinen Gefahren, des Empirismus, Kriticismus und transcendentalen

Idealismus, sofern die aus Einzelvorstellungen ohne wesentliche

Umgestaltung derselben gebildeten Begriffe die Erfahrung nicht

transcendieren, also zur Erkenntnis transcendentaler Objekte
nicht dienen können. Begriffe nämlich, weiche aus der blofsen

Bearbeitung des aktuellen Inhalts der Sinnenvorstellung
entspringen, entbehren des selbständigen Erkenntnisgehalts und sind
daher in allen Fällen ungeeignet, über die Erfahrung hinauszuführen.

Als Endresultat aber erhalten wir jenes Schwanken zwischen

rationalistischem und empiristischem Idealismus, das sich
forterbende Übel der modernen Spekulation, entsprungen aus dem

Dualismus rationeller und sensualistischer Standpunkte, der
Verstandes-und Sinneserkenntnis, die in unversöhnlicher Fehde sich

bekämpfen, seitdem das lösende Wort der aristotelisch-thomi-
stischen Psychologie dein philosophischen Bewufstsein verloren
ging.

Die Tragweite des vorliegenden Gegenstandes scheint ein

längeres Verweilen zu rechtfertigen. Nehmen wir daher den

Vorwurf der Zweideutigkeit, der in dem Ausdruck abstrakt liegen
soll, noch einmal auf, und suchen wir uns über die Geistigkeit
der intellektuellen Vorstellungen in der klarsten, bestimmtesten
und gegen jedes Mifsverständnis gesicherten Weise auszusprechen.



Noch einmal der Vorwurf der turpis aequivocatio. 311

Die Zweideutigkeit also soll darin liegen, dafs der Ausdruck
„abstrakt" sowohl „frei von der Materie, immateriell", als auch

„allgemein" bedeutet, und bald dem Materiellen, Körperlichen,
bald dem Konkreten, Partikulären, Einzelnen entgegengesetzt
wird.

Dafs beides nicht durchweg zusammenfalle, ist einzuräumen;
denn es gibt Einzelnes, Konkretes, das nicht materiell, und
Abstraktes, das nicht immateriell ist. Der einzelne Engel, Michael,
Raphael, ist ein Konkretes und doch immateriell. Farben, Töne,

Metalle, Pflanzen sind materiell, und doch in der Perzeption der
Sinne und des Verstandes abstrakt. Diese ihre Seinsweise in
sinnlicher und denkender Auffassung aber ist es, was tur uns
in Betracht kommt, und es trägt sich, ob die in der Sphäre des

Begriffes auftretende Allgemeinheit die Immaterialität impliziert.
Eine gewisse Abstraktion findet, wie wir sahen, bereits in

der Bethätigung der Sinne statt, eine unwillkürliche, notwendige,
sofern jeder Sinn sein eigentümliches Objekt, eine bestimmte,
sensible Qualität, getrennt von den übrigen, perzipiert. Diese

Abstraktion ist mit einer weiteren, durch die Natur des

Erkennens selbst gebotenen verbunden. Der Sinn nämlich nimmt
die Farbe, den Ton u. s. w. überhaupt nicht stofflich auf, denn

sonst müfsten sie in ihm mit der realen Quantität und weiterhin
mit allen anderen sensiblen Qualitäten existieren. Aus diesem

Grunde sagen die Scholastiker mit Recht, dafs die Sinne ihr
Objekt nicht materiell, sondern intentionell, d. h. in einem

immateriellen Bilde aufnehmen, und dafs dies in der Natur
des Erkennens liege. [Diese Immaterialität des Erkennens wird
auch von anderen Standpunkten, überhaupt von jeder Philosophie,
die den Namen verdient, anerkannt. L'étendue intelligible
représente des espaces infinis, mais elle n'en remplit aucun : et

quoiqu'elle remplisse pour ainsi dire, tous les esprits, et se

découvre à eux, il ne s'ensuit nullement que notre esprit soit
spacieux. Il faudrait, qu'il le fût infiniment, pour voir des espaces
infinis, s'il voyait par une union locale à des espaces localement
étendues. Malebranche, Entretiens sur la métaphysique.
Entretien 2. n. VI.]



312 Die Lehre (1. hl. Thoraas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Wir haben also bereits hier eine Abstraktheit, die mit Im-
materialität, wenn auch unvollkommener, zusammenfallt.

Dieser Vergeistigungsprozefs nun setzt sich fort, und
vollendet sich im Intellekt, insofern dieser die materiellen Dinge
nicht allein frei von der Materie, d. h. ohne wirkliche Ausdehnung,

Teilbarkeit u. s. w., sondern auch frei von den Bedingungen
materiellen Daseins und Erscheinens, Raum und Zeit oder Hier
und Jetzt, also frei von dem „Dieses" in sich aufnimmt.

Die Begriffsbildung ist demnach in der That nach peri-
patetisch-scholastischer Auffassung ein Vergeistigungsprozefs.
Freilich ist sie dies nicht in dem rohen Sinne, den die Gegner
speziell dem Thomismus unterschieben, einer realen Verwandlung
der sinnlichen in die intellektuelle Vorstellung. Geringen Scharfsinns

fürwahr bedarf es, um einzusehen, dafs die Dinge nicht
real vergeistigt werden, um in den Sinn und weiterhin in den

Verstand hinüberzuwandern. Der Vergeistigungsprozefs, von dem

wir reden, besteht in der stufenweise gröfseren Reinheit von
der Materie, durch welche die in den Erkenntnisvermögen durch
unmittelbare oder mittelbare Einwirkung der Objekte
hervorgebrachten Erkenntnismedien sich auszeichnen. Indem die Sinne

durch Einwirkung der äufseren Gegenstände aus der Potenz in
den Akt übergehen, nehmen sie nicht irgend eine Realität von
aufsen auf, sondern die ihnen eigene Potenzialität gestaltet sich

zu einer, einerseits durch die beziehungsweise immaterielle Natur
des Sinnes, andererseits durch die eigentümliche Bestimmtheit
des aktuierenden Objektes modifizierten Aktualität. [Immateriell
ist der Sinn als ein Erkenntnisvermögen; sofern er aber wesentliche

Form eines körperlichen Organes und von diesem in seiner

Bethätigung schlechterdings abhängig ist, mufs er als materiell
bezeichnet werden.]

Wir können daher in einem gewissen Sinne das Leibnitz-
sche Wort uns aneignen, dafs die Monaden nicht Fenster haben,
durch welche die Dinge ein- und aussteigen. Denn so sehr die
Seele durch die Bildung der Species vervollkommnet und ge-
wis8ermafsen bereichert wird, so geht doch in sie aus den Dingen
nichts hinüber. Wenn irgendwo, so hat man in der Theorie vom



313

Ursprung des menschlichen Erkennens die aristotelischen
Bestimmungen über Potenz und Akt, den Begriff des Werdens im

Auge zu behalten. Denn der allgemeine Begriff des Werdens
findet auch auf den Ursprung der menschlichen Erkenntnis
Anwendung, so grofs auch sonst der Unterschied des realen
Entstehens und Vergehens von jenem reinen, vervollkommnenden
Übergang der Potenz in den Akt sein mag, wie er im Prozesse

des menschlichen Erkennens stattfindet.
Ebenso wenig als das sinnliche Erkennen vollzieht sich das

intellektuelle durch einen realen Übergang oder eine reale

Verwandlung des Erkenntnisobjektes oder seines Repräsentanten, des

Phantasmas. Vergeistigt wird dieses ausschliefslich in dem Sinne,
dafs das im Intellekte aufgenommene Erkenntnisbild ein geistiges
ist. Allerdings wird die Potenzialität des Intellektes unter der
entfernteren Miteinwirkung des Objektes aktuiert, jedoch nicht
dadurch, dafs etwas aus dem Objekte in den Intellekt übergeht.
Wir sagen unter der entfernteren Miteinwirkung des Objektes;
denn der Einflufs desselben auf die Erzeugung der intellektuellen
Vorstellung ist nicht allein ein mittelbarer, der durch die Phantasie

geschieht, sondern auch der Phantasie selbst wird, wie wir früher
gesehen haben, nur ein sekundärer und instrumentaler Einflufs
eingeräumt, insofern nämlich das Phantasma nur unter dem höheren

geistigen Impulse, der vom thätigen Intellekt ausgeht, auf die

Empfänglichkeit des geistigen Erkenntnisvermögens für das

Intelligible zurückzuwirken vermag.
Der Prozefs der Vergeistigung ist also in diesem Falle so

zu verstehen, dafs die intellektuelle Vorstellung aus jener
werkzeuglichen Einwirkung der Phantasmen die bestimmte Ähnlichkeit,
den konkreten Begriff eines gegebenen Gegenstandes, aus der,
auf die Phantasmeu gerichteten, Thätigkeit des intellectus agens
aber die geistige Seinsweise, die völlige Befreiung von der Materie
und den Bedingungen der materiellen Existenz schöpft.

Diese vollkommene Immaterialität nun eignet jeder
allgemeinen Vorstellung; denn sie ist dies eben dadurch, dafs in
ihr von dem Hier und Jetzt, den Bedingungen der Materialität
abstrahiert ist. Wollte man dies in Abrede stellen, und behaupten,



314 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

die allgemeine Vorstellung sei nur die verworrene Vorstellung
einer Anzahl von ähnlichen Einzelobjekten, also derselben Gattung
wie die sinnliche Vorstellung angehörig, so wäre dies eben schon
der Standpunkt des Sensualismus, dem der konsequent verfolgte
Kominalismus nicht entrinnen kann.

Die wesentliche Verschiedenheit des Begriffes, mag es sich

um immaterielle oder materielle Objekte handeln, von der
sinnlichen Vorstellung ist unbestreitbar. Man hat wohl nicht selten
das sogenannte Gemeinbild, die unbestimmte, schematische

Vorstellung eines sinnenfälligen Gegenstandes, mit dem Begriffe
verwechselt. Gleichwohl ist der Unterschied beider so einleuchtend,
dafs wir es nicht für notwendig halten, die unterscheidenden
Merkmale im einzelnen anzugeben. Besteht aber dieser
Unterschied, und wird der Begriff aus der Vorstellung in dem Sinne

der aristotelisch-thomistischen Theorie abstrahiert, so sind wir
berechtigt, von einer Vergeistigung zu reden, und abstrakt,
allgemein und immateriell als unzertrennliche und gegenseitig sich

implizierende Merkmale des Begriffs zu betrachten.
Wenn wir von sensualistischen Konsequenzen der nomina-

listischen Auffassung der Allgemeinbegriffe redeten, so wollen

wir uns nicht verhehlen, dafs für einen solchen Standpunkt die

Möglichkeit noch offen erscheint, für höhere, geistige Erkenntnisse

anderweitige Quellen, Intuition, Tradition u. dgl. in Anspruch
zu nehmen. Sollte jener Philosoph, der den Vorwurf der schimpflichen

Zweideutigkeit gegen die thomistische Auffassung der
Abstraktion erhebt, geneigt sein, in diese Bahnen einzulenken?

Unseren bisherigen Bemerkungen über den Ausdruck
„abstrakt" haben wir noch beizufügen, dafs, wie einige Vertrautheit
mit den Schriften des hl. Thomas lehrt, jener Ausdruck nicht
blol's die ohne Materie aufgefafsten, oder ohne eine solche sub-

sistierenden Formen bezeichne, sondern auch Formen, die

überhaupt ohne ein beschränkendes Subjekt gedacht werden oder
subsistieren. In diesem Sinne ist das Wort gebraucht, wenn
Thomas folgert, wie jede abstrakte Form eine sei, so sei auch

die abstrakte Form des Seins, d. i. das Sein als das Formalste,
und ebenso, das abstrakte Erkennen nur Eines. Im wesentlichen



Der gemäfsigte Realismus. 315

ist es dieselbe Folgerung, wenn aus der Freiheit eines reinen
Geistes von der Materie auf die spezifische Einzigkeit desselben

geschlossen wird. Die Berechtigung dieses letzteren Schlusses

glauben wir durch das Gesagte wenigstens insoweit nachgewiesen
zu haben, als er keineswegs auf einer Zweideutigkeit des Wortes
„abstrakt" begründet ist.

Haben uns die Einwendungen Palmieris zur psychologischen
Seite unseres Gegenstandes zurückgeführt, so werden wir
nunmehr auch das ontologische Fundament jenes Unterschieds von
geistigem Begriff und sinnlich-individueller Vorstellung ins Auge
fassen müssen.

In der Frage nach der Realität der allgemeinen Wesenheiten

bekennt sich der englische Lehrer zu den Grundsätzen
des sogen. gemäfsigten Realismus, der zwischen dem Rominalismus
Roscellins und des späteren Occam und dem Formalismus der
Skotisten die richtige Mitte inne zu halten sucht.

Dieser gemäfsigte Realismus nun wäre ohne festen Halt
und sicheres Fundament, wenn in materiellen Individuen, von
welchen wir die allgemeinen Wesenheiten aussagen, formelle und

individuelle Einheit in jedem Betracht zusammenfallen und selbst
nicht durch ihre beiderseitigen Grundlagen sich real unterscheiden
würden.

Dem gemäfsigten Realismus zufolge erfassen wir im
allgemeinen Begriffe das Wesen der Dinge, und ist demnach der
Inhalt des allgemeinen Begriffes in jedem Individuum verwirklicht,

jedoch ohne die Form der Allgemeinheit, d. h. die Wesensidentität

gleichartiger Individuen ist nicht eine numerische, sondern

nur eine formelle oder spezifische, obgleich die numerisch-verschiedenen

Wesen durch numerisch einen Wesensbegriff gedacht
werden.

Soll nun trotz der numerischen Verschiedenheit der Wesen
doch ein und dieselbe Wesenheit in ihnen realisiert sein, so
mufs der Begriff ein objektiv reales Korrelat im Dinge selbst
besitzen. Dieses kann kein anderes sein als seine Form, aus
welchem Grunde denn auch die Form bei Aristoteles so häufig
als begriffliche Form bezeichnet wird, was ihm, wie wir sahen,



316 Die Lehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

den Vorwurf zuzog, dafs er die begriffliche Wesenheit, die vom
Ganzen ausgesagt werde, mit der realen, individuellen Form,
die einen Teil des Ganzen bilde, verwechsle.

Nehmen wir nun an, der Grund der formalen (begrifflichen)
Einheit und der Grund der individuellen Einheit fallen zusammen,
und Form und Materie verbinden sich nicht blofs zu einer
Wesenheit, sondern seien real eins und dasselbe, so ist, scheint

es, der Nominalismus unvermeidlich. Unter jener Voraussetzung
nämlich entspricht dem allgemeinen Begriff keine Realität mehr
in den Dingen. Diese mögen durch äufsere Ähnlichkeiten den

Grund bieten, sie unter gemeinsamen Namen zusammenzufassen;
es besteht aber keine Einheit des Wesens mehr.

Allerdings: die realen Formen spezifisch-identischer Dinge
sind numerisch verschieden, aber es liegt dies nicht an den

Formen oder der Form als solcher, denn ihre numerische
Verschiedenheit stammt aus der Rückwirkung accidentaler

Bestimmungen, der individualisierenden Bedingungen nämlich auf
das Wesen. Der Unterschied des Wesens vom Accidenz (der
quantitas signata) aber ist ein realer; folglich ist das Fundament
des allgemeinen Begriffs, nämlich die abgesehen von der

begrenzten Quantität eine und dieselbe Wesenheit, ein reales.

Unser Gedanke wird in ein helleres Licht treten, wenn
wir auf die Gegensätze der skotistischen und nominalistischen

Auffassung der Universalien Rücksicht nehmen. Jene nimmt
eine Zusammensetzung des Allgemeinen mit dem Individuellen,
der einen im Begriffe aufgefafsten Wesenheit minder Individual-
wesenheit (Häcceität) an. Diese leugnet nicht nur eine solche

Zusammensetzung, indem sie das Wesen als ein durchaus individuelles

denkt, sondern läfst auch die Individualität nicht in einer
anderen Realität gründen als die formelle Einheit oder
spezifische Wesenheit. Die richtige Mitte zwischen diesen extremen
Ansichten wird keine andere sein, als dafs einerseits die Zusammensetzung

eines allgemeinen mit einem individuellen Elemente in
Abrede gestellt, andererseits aber doch ein realer Unterschied von
Wesenskonstitutiven behauptet wird, von denen das eine Grund
der formellen, das andere Grund der individuellen Einheit ist.



Der gemässigte Realismus. 317

Im skotistischen Formalismus, den man nicht mit Unrecht
als einen Vorläufer des im Hegeischen und anderen modernen

Systemen hervorgetretenen extremen Realismus bezeichnet hat,
wird die Individualität als ein zur spezifischen Natur von aufsen

hinzutretendes Konstitutiv des konkreten Wesens aufgefafst.
Dieses setzt sich aus der spezifischen Natur und der Individualität
(der Diesheit oder Häcceität) zusammen. Die Materie erscheint
in diesem Systeme nicht als Grund der Begrenzung der Spezies
auf diese bestimmte Individualität neben anderen bestimmten
Individualitäten derselben Art, da die Spezies nach skotistischer
Ansicht in der Wirklichkeit ihre numerische Einheit behält, sondern

bildet vielmehr das objektiv-reale Äquivalent der logischen Gattung.
Aus dieser verschiedenen Auffasung der Materie fliefsen die
bekannten Differenzen der thomistischen und skotistischen Lehre: die

Annahme einer gemeinsamen Materie für Körper- und Geisterwelt,
die Möglichkeit des Fürsichbestehens der körperlichen Materie

wenigstens durch göttliche Allmacht, indem ihr eine metaphysische
Aktualität zugeschrieben wird, endlich die Notwendigkeit eines

zu Form und Materie hinzukommenden besonderen Individuations-

prinzips, der Häcceität. Die logischen Momente des Begriffs
gestalten sich zu Konstitutiven realer Zusammensetzung.

Infolge seiner Auffassung der Materie erscheint dem Skotus
das Universum mit Einschlufs der Geisterwelt als eine Art von
organischem Ganzen, als ein Baum mit gemeinsamer realer Wurzel,
der materia prima. „Die Welt ist ein prächtiger Baum, dessen

Wurzel und Samengehäuse die erste Materie bildet, dessen

fliefsende (fluentia) Blätter die Accidentien sind. Laub und Gezweig
sind die vergänglichen Geschöpfe, Blüte die vernünftige Seele

und Frucht von verwandter Natur und Vollkommenheit die
englische Natur Von dem Fundamente der gesamten Natur,
also der allerersten — primo prima — Materie ist wahr, dafs

im Fundamente der Natur nichts unterschieden ist. Die unmittelbare

Wurzel aber scheidet sich in zwei Äste, den körperlichen
und geistigen. Die körperliche Schöpfung aber verzweigt sich

wieder in zwei Äste, die vergänglichen und unvergänglichen
Körper, und jene teilen sich wiederum in mannigfaltiger Weise

Jahrbuch für Philosophie etc 1. 22



318 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

Auf diese Art erhellt, dafs die Einheit des Universums die Einheit

im unbestimmten Prinzip oder in der ersten Materie in sich

schliefst." De rerum princip. qu. 8. art. 4. n. 30. Vgl. Werner,
der hl. Thomas von Aquino I. 865.

In dieser Auffassung wird, wie gesagt, die Zusammensetzung
und Entwicklung des Begriffs auf die Dinge selbst übertragen,
und wenn Skotus dem Pantheismus entging, so verdankt er
dies der glücklichen Inkonsequenz, die ihn verhinderte, den

Grundsatz des Parallelismus der logischen und realen Ordnung
auf die transscendentalen, einfachen Begriffe des Seins, des Guten

u. s. w. anzuwenden und so alles Seiende als ein in sich

selbst sich gliederndes und entfaltendes Sein anzusehen.

In direktem Gegensatze gegen diese Parallelisierung der

logischen und realen Ordnung steht der Nominalismus dem der

Begriff ein Gebilde des Verstandes ist, in welchem dieser eine

Mehrheit von ähnlichen Objekten zusammenfafst. Objektives
Korrelat des Begriffs ist nach nominalistischer Ansicht nicht das

mehreren Individuen gemeinsame Wesen, sondern unmittelbar
diese Individuen selbst. Die Allgemeinheit des Begriffs ist keine
andere als die einer Kollektion, jeder Begriff ist Kollektivbegriff.

Hieraus folgt, dafs das Individuum allein wahrhaft real sei,

und dafs es keine gemeinsame Natur gebe, der eine Realität im
wahren Sinne des Wortes zuerkannt werden dürfte. Individuelle
und formale Einheit müssen in dieser Ansicht als schlechthin

zusammenfallend gedacht werden, weshalb denn auch der

konsequente Nominalismus die Begriffsbestimmung der Materie im
Sinne eines real von der Form verschiedenen, die individuelle
Einheit des Körpers begründenden Wesenskonstitutivs preiszugeben

genötigt ist.
Die empiristische Tendenz des Nominalismus ist wiederholt

hervorgehoben worden. Begriffe, die nur die Erscheinungen
registrieren und katalogisieren, nicht aber ins Wesen übergreifen,
sind nicht geeignet, zur Erschliefsung einer höheren übersinnlichen

Welt zu dienen. Die Geschichte zeigt uns denn auch

den Nominalismus fast stets im Bündnis mit philosophischem
Skepticismus. Der Natur der Sache gemäfs tritt dies in der



Der gemäfsigte Bealismus. 319

Lehre von den Beweisen für das Dasein Gottes, überhaupt in
der natürlichen Theologie am deutlichsten zu Tage. Wo das

Vertrauen in die Kraft der Vernunft erschüttert ist, werden
Glaube und Offenbarung angerufen, um in die Bresche
einzutreten.

Führt der Nominalismus dahin, sowohl die aktuelle als potenzielle

Realität der allgemeinen Wesenheiten zu negieren und

daher auch den Gedanken einer Kontrahierung der Form durch
die Materie oder die individuierende Funktion der letzteren von
sich zu weisen, so gilt auch umgekehrt, dafs die Verwerfung
einer solchen Beschränkung des Allgemeinen durch ein der
gemeinsamen Natur in gewissem Sinne äufseres Prinzip, wie es die

quantitativ geschiedene Materie ist, die nominalistische Auffassung
der Allgemeinbegriffe nach sich zieht. Denn ist das Allgemeine
auch nicht in dem Sinne objektiv real, dafs es durch ein nicht
schlechthin in ihm gelegenes, also teilweise accidentelles Prinzip
zum Individuum determiniert ist, so erscheint die Bildung eines

allgemeinen Begriffes im Sinne des gemäfsigten Realismus

unmöglich. Was nämlich schlechthin eins ist und in keiner Weise

aus einer Verbindung resultiert, kann auch aus einer solchen

nicht gelöst, nicht abstrahiert werden.
Um den Irrungen eines extremen Realismus zu entgehen,

sagt man, das Allgemeine sei nicht formell in den Dingen, habe

aber darin einen objektiv realen Grund, infolgedessen der
Verstand den allgemeinen Begriff nicht willkürlich, sondern objektiv-
gesetzmäfsig bilde; es sei demnach ein Gedankengebilde mit
realem Fundamente — ens rationis cum fundamento in re.

Gut! Nur frägt es sich, welches dieses Fundament der

Objektivität unserer allgemeinen Begriffe sei. Wir können es

nur in der Zusammensetzung der nächsten Gegenstände unseres
Erkennens aus zwei Wesenskonstitutiven finden, die in ihrer
Verbindung beide individuell, sich dennoch so verhalten, dafs

das eine durch die Verbindung mit dem anderen kontrahiert,
individualisiert wird, und daher infolge der idealen — im menschlichen

Gedanken sich vollziehenden — Lösung dieser Verbindung
als ein Allgemeines sich darstellt.

22*



320 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Bestimmter noch enthüllt sich uns dieses Fundament, wenn
wir beachten, dafs nicht die Materie überhaupt, sondern die

quantitativ begrenzte, Prinzip der Individuation sei. Denn wenn
nicht zwischen Natur und Individualität, so ist doch der Unterschied

zwischen Natur und Quantität ein realer. Wird nun im
Übergänge des im Element der (vorgestellten) Quantität webenden

Sinnenbildes in die intellektuelle Vorstellung die Quantität
und mit ihr der aus ihr entspringende substantielle Modus der
Individuation abgestreift, so tritt die Natur in ihrer Reinheit,
d. h. die allgemeine Wesenheit hervor.

Nachdem wir gezeigt zu haben glauben, dals die thomistische
Lehre vom Prinzip der Individuation die richtige Mitte zwischen
den falschen Extremen eines das Allgemeine hypostasierenden
Realismus und des dasselbe durchaus aufhebenden Nominalismus

einhält, wenden wir uns zu einer anderen, gelegentlich wohl
bereits berührten Frage, nämlich zu dem Verhältnis des körperlichen

und geistigen Seins.

Wenn Leibnitz für geistige und körperliche Wesen
dasselbe Prinzip der Individuation aufstellt, so beruht es sicherlich
nicht auf einem blofsen Spiel des Zufalls, das den späteren
Urheber der Monadenlehre zu der Annahme führte, jedes Wesen
sei unmittelbar durch seine Natur individuiert. Dem englischen
Lehrer zufolge gilt diese Individuationsweise nur von immateriellen

Wesen, von reinen Formen. Diese bilden ihm aber eben-

soviele Arten als Individuen.
Der Artunterschied fällt in ihnen mit dem individuellen, die

formale mit der individuellen Einheit in jedem Betracht zusammen.

Auf die Stufe dieser W esen nun werden die Elemente der Körperwelt,

die Monaden, emporgehoben, und damit der wesentliche

(generisehe) Unterschied des Geistigen vom Körperlichen
preisgegeben.

Leibnitz hätte folgerichtig behaupten müssen, dafs jede
Monade, wie ein Individuum, so auch ein Wesen eigener Art
repräsentiere. Er bezeichnet seine Monaden ausdrücklich als

Formen, Entelechien, die Zusammensetzung aber, die er in ihnen

annimmt, ist nicht eine reale, das Stoffliche an ihnen nicht ein



Der Unterschied des geistigen und körperlichen Seins. 821

Grund realer, kontinuierlicher Ausdehnung im Räume und
substantieller Veränderlichkeit, sondern Grund der Endlichkeit und
Beschränktheit der Monade. In jedem Falle ist diese Materie
nicht die individualisierende des hl. Thomas, und eher geeignet,
einen generischen Unterschied als einen blofs individuellen unter
den Monaden zu begründen. [S. Th. I. qu. 50. art. 4. Si tarnen

Angeli haberent materiam nec sic possent esse plures Angeli
ejusdem speciei. Sic eniin oporteret, quod prineipium distinetionis
unius ab alio esset materia, non quidem secundum quantitatem,
cum sint incorporei, sed secundum diversitatem potentiarum,
quae quidem diversitas materiae causat diversitatem non solum

speciei sed generis.]
Wir dürfen uns deshalb bezüglich der Übereinstimmung der

Leibnitzschen Annahme von Entelechien mit der aristotelischen

Theorie von Materie und Form keiner Täuschung hingeben. Die
Leibnitzsche Entelechie ist komplete Substanz, nicht konstitutives

Prinzip einer solchen. Der aus solchen Entelechien zusammengesetzte

Körper aber ist ein blofses Phänomen. Phänomenal sind

Ausdehnung, Raum, Bewegung, das räumliche Nebeneinander
und zeitliche Nacheinander. Das thomistische Individuations-

prinzip des hic et nunc ist hiermit eliminiert. Der formbestimmte
und in diesem Sinne gedankendurchleuchtete, aber immerhin

körperlich-materielle Teil des Universums ist in eine Welt von
reinen Geistern aufgelöst, die in der verworrenen Erkenntnisweise

der Sinne als Körper erscheinen. [Die Atomistik bleibt
bei der Erscheinung stehen, die Monadologie aber setzt, indem
sie sich von der Erscheinung zum Wesen zu erheben sucht, an
die Stelle des den Sinnen erscheinenden ein völlig verschiedenes

Weltbild. Wahr kann nur jene Theorie sein, die das sinnliche
Weltbild nicht zerstört, sondern aus seinem intelligiblen Grunde

erklärt.]
Die von Leibnitz [Opp. phil. p. 1 sequ.] für seine Ansicht vom

Prinzip der Individuation vorgebrachte Begründung ist keine

spezifische, sondern lehnt sich an Suarez [Vgl. Suarez, Disputât.
Metaphysic. V.] und die Nominalisten an. Wir können darüber
hinweggehen, da wir die Widerlegung der Gründe des ersteren



322 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

später kennen lernen werden, die Gründe der letzteren aber zu

innig mit ihrem Standpunkt in der Universalienfrage zusammenhängen,

um nach dem hierüber Gesagten eine besondere
Würdigung zu erfordern.

Wenn wir den Gedanken insinuieren, dafs die Anerkennung
der wahren, nicht blofs phänomenalen Körperlichkeit der Dinge
die thomistische Lehre von der individualisierenden körperlichen
Materie erfordere, so dürfte hiergegen gerade aus dem Umstände
die Berechtigung zu einem entschiedenen Widerspruche abgeleitet

werden, dafs dieselbe Ansicht von der Individuation so
verschiedenen Standpunkten, wie sie durch die Monadologie,
den Nominalismus, die Metaphysik des Suarez bezeichnet sind,
gemeinsam ist. Oder leugnet Suarez den wesentlichen — gene-
rischen — Unterschied der Körper von den Geistern? Behaupten
denselben nicht vielmehr auch die Nominalisten aufs entschiedenste?

Wir gedenken nicht, jenes zu behaupten, oder dieses

in Abrede zu stellen. Dessenungeachtet glauben wir auf jenem
Zusammenhang bestehen zu müssen. Die Konsequenzen einer
falschen Lehre werden eben nicht immer sofort durchschaut und

gezogen. Es bedarf hierzu nicht selten einer langwierigen
Entwicklung. So gelangten denn die Abweichungen von dem nach

einem strengen Gesetze verlaufenden Linienzuge der aristotelischen

Erkenntnistheorie und Ontologie nur allmählich dahin,

ihre vollen Konsequenzen zu offenbaren. Auf den idealistischen

Keim in Suarez' Theorie vom Ursprung der Ideen wurde bereits

die Aufmerksamkeit gelenkt. Im Zusammenhange damit steht,
wie wir weiter sahen, die Annahme einer direkten Erkenntnis
des Einzelnen durch den Verstand. In diesem Punkte berührt
sich Suarez mit den Nominalisten, denen er jedoch in der Theorie
der Allgemeinbegriffe nicht mehr folgt. Immerhin zeigt sich in

jener Behauptung der Intelligibilität des Einzelnen das Suarez

und den Nominalisten mit Leibnitz gemeinsame Element: der
idealistische Zug, der die Grenzen von Verstand und Sinnlichkeit

verwischt und damit die subjektiven Fundamente für die

Unterscheidung zweier Welten, einer geistigen und körperlichen,
in Frage stellt. Schwankend erscheint das Verhältnis bei Suarez,



Der Unterschied des geistigen und körperlichen Seins. 323

indem Vorstellung und Begriff noch als wesentlich verschieden

genommen werden, obgleich der Verstand beide umfafst, und

daher die intellektuelle Abstraktion nicht mehr in ihrem reinen

Begriff aufrecht erhalten wird. Entschiedener ist die nomina-

listische Stellung, sofern Begriff und Vorstellung als wesentlich
eins betrachtet werden, und dieser einen Perzeption kein anderes

für den natürlichen Menschen erkennbares Sein, als das sinnlich
individuelle gegenübersteht. Der Nominalismus ist demnach

wesentlich empiristisch nach der einen Seite, skeptisch und
idealistisch nach der anderen. Die Abstraktion kann sich auf
nominalistischem Standpunkt nur mehr auf die Vorstellung
beziehen, deren aktuelle Momente in wechselseitiger Trennung auf-

gefafst werden. Wird der sinnliche Charakter der Vorstellung
betont, so schränkt sich die Erkenntnis auf das Körperliche ein ;

zur Erfassung von Geistwesen aber mufs jede Vorstellung als

ungeeignet erscheinen ; denn selbst Begriffe, in denen nach unserer
Ansicht durchaus keine Beziehung auf den Stoff enthalten ist,
wie die rein metaphysischen Begriffe des Seins, der Substanz,
des Lebens u. s. w. müssen dem Nominalisten als Termini gelten,
denen die oder eine Gesamtheit durch Erfahrung gegebener
Dinge entspricht.

Sofern dagegen auf die Vorstellung das Gewicht gelegt
wird, tritt für den nominalistischen Standpunkt,, dem die

Vorstellung das allein direkt Erkannte ist, die Wirklichkeit in
idealistische Ferne zurück.

Angesichts dieser durch den Nominalismus eröffneten

Perspektive begreift es sich, warum derselbe von der sogenannten
Neuscholastik des sechzehnten und der folgenden Jahrhunderte so

entschieden verurteilt wurde und in der katholischen Theologie,
deren Fundamente er untergräbt, nicht zur Herrschaft gelangen
konnte.

Unter den neueren Schriftstellern, die nicht allein in der
Bestimmung des Individuationsprinzips, sondern auch in der
monadologisch-vergeistigenden Auffassung der Körperwelt den

Fufsstapfen des berühmten Urhebers der Monadologie folgen, ist
der von uns schon öfter erwähnte P. Palmieri zu nennen.



324 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Palmieri behauptet zwar den wesentlichen Unterschied von
Geist und Körper; denn die körperlichen Monaden sollen nicht
Erkenntnis- und Willenskräfte, sondern nur Anziehungs- und
Abstofsungskräfte besitzen. Gleichwohl scheint uns Leibnitz einen
tieferen spekulativen Blick zu bewähren, wenn er seinen
Monaden ohne Ausnahme Vorstellungen und Begehrungen zugesteht.
Denn immaterielle Substanzen sind, wie der hl. Thomas mit aller
Bestimmtheit lehrt, notwendig geistige, d. h. erkennende und
wollende Wesen. Palmieris Monaden aber sind vollständige
Substanzen uDd hören auch in der Verbindung mit einander nicht
auf, es zu sein. Sie sind ferner einfach und immateriell, denn

es wird von ihnen jede Zusammensetzung sowohl aus integralen
Teilen, als auch aus Form und Materie negiert. Palmieri
verwirft ausdrücklich den realen Unterschied von Materie und Form
und sieht hierin das auszeichnende Merkmal seines naturphilosophischen

Standpunktes im Gegensatze zum scholastischen.

[Cosmologia p. 132. Thes. 19 et sequentes.]
Das scholastische System beruht nach Palmieris Ansicht,

wie uns ein begeisterter Schüler des vormaligen römischen
Professors versichert [Zeitschrift: „Der Katholik", Jahrgang 1876,
zweite Hälfte, S. 24], auf einer Verwechslung der Begriffe von
Substanz und Natur. Die Naturen ändern sich. Dabei ändert
sich freilich auch irgendwie die Substanz, allein nicht so, dafs

ein ganz neues Element entsteht, sondern so, dafs die neue

Substanz entweder aus anderen, bereits existierenden Substanzen

zusammengesetzt, oder von den Elementen, mit welchen sie früher

vereinigt war, getrennt wird. [A. a. 0. S. 25.] Es ist das die

mechanische Theorie des Werdens, in welcher mifsbräuchlich

Aggregate von Wesen als „Substanzen" und „Essenzen"
bezeichnet werden, da sie doch nur accidentelle Verbindungen
darstellen, denen nur in einem weiteren und uneigentlichen Sinne

Wesenheit zugeschrieben werden kann, in welchem man etwa

auch vom Wesen einer Uhr, einer Fabrik u. s. w. spricht. Wer

begreift nicht, welche Bückwirkung diese mechanische Theorie

des Werdens auf die Auffassung der logischen und metaphysischen

Bedeutung des Begriffs ausüben müsse, und wie inkonsequent es



Der Unterschied des geistigen und körperlichen Seins. 325

sei, wenn der Begriff noch als einheitliche Wesensvorstellung
gefafst werden will, statt ihn nominalistisch in die Kollektion
der erfahrungsmäfsig verbundenen Merkmale aufzulösen?

Die Elemente der Körper also, versichert man uns, seien
Substanzen und die Körper somit Aggregate von Substanzen,
und zwar von einfachen Substanzen. Der angeführte Gewährsmann

teilt uns folgenden Wortlaut der 23. These mit: „In dieser

Frage scheint Folgendes sicher: erstens, dafs die letzten Elemente
der Körper Substanzen sind, und zweitens, dafs es höchst
wahrscheinlich ist, dafs die einfachen Sein (entia simplicia), welche
die Grundelemente des Ausgedehnten sind, vermöge der ihnen
innewohnenden Kräfte, auch die Grundelemente der körperlichen
Naturen sind." [A. a. 0. S. 27.]

Einfache immaterielle Substanzen aber sind, wie wir
bemerkten, nach tbomistischer Lehre, erkennende und wollende
Wesen, Geister. „Die Immaterialität eines Dinges ist der Grund
davon, dafs es erkennend (res cognoscitiva) ist und der Weise
der Immaterialität entspricht die Weise der Erkenntnis. Die
Form nämlich ist durch die Materie beschränkt; je mehr demnach

eine Form in die Materie versenkt ist, desto weiter ist sie

davon entfernt, zu erkennen. Daher heifst es in den Büchern
von der Seele, dafs die Pflanzen nicht erkennen, wegen ihrer
Materialität. Der Sinn aber erkennt, weil er Formen (species)
ohne Materie aufnimmt, und in höherem Mafse der Intellekt,
weil er getrennt vom Stoffe und unvermischt ist." [S. Theol. I.
qu. 14. art. 1. c.]

Wenn Palmieri nun gleichwohl den wesentlichen Unterschied

körperlicher Monaden von reinen Geistern aufrecht erhalten will,
und deshalb den einfachen Sein eine innerliche, immanente oder

Lebensthätigkeit abspricht [„Der Katholik", a. a. 0. S. 27], so

ersehen wir hierin eine dem Systeme durch die Thatsachen

abgenötigte Konzession, mit der die spekulative Voraussetzung
einfacher, immaterieller Substanzen im \\ iderspruche steht.

Vom Standpunkte der philosophischen Spekulation müssen

wir deshalb die konsequenter durchgebildeten monadologischen

Systeme Leibnitz' und Herbarts höher stellen, als das System



326 Die Lehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Palmieris, der sich den Genannten in dem Mafse annähert, in

welchem er sich von der Lehre des hl. Thomas entfernt, von
deren Tiefe und geschlossenen Einheit der Grundanschauungen
Palmieri auch nicht die leiseste Ahnung zu besitzen scheint.

Die generi8che Verschiedenheit der beiden grofsen Sphären
des Seins fuhrt zu einer verschiedenen Bestimmung des Indivi-
duationsprinzips. Die rein geistige Sphäre ist das Gebiet der
reinen Formen. Hier stellt jedes Wesen einen besonderen
Gedanken, gewisserm afsen einen eigenen Typus dar, ist eine Art
für sich, ein eigenartiges Wesen. Dagegen in der Sphäre des

körperlichen Seins erweist sich die Materie als ein Grund der

Zerstreuung und des vom idealen Gesichtspunkte indifferenten
Nebeneinanderseins gleichartiger Individuen.

In Anbetracht dieser Verschiedenheit sind nicht die
materiellen Individuen, sondern die letzten materiellen Arten, welche
die äufserste Grenze der Intelligibilität bilden, mit den reinen,

geistigen Formen in Vergleich zu bringen. Dafs wir deshalb

nicht Gefahr laufen, die reinen Geister zu blofsen „Abstraktionen"
zu machen, glauben wir bereits hinreichend gegen Palmieri
bewiesen zu haben.

Gleichwohl könnte man in der Art, wie der hl. Thomas

aus der Immaterialität der reinen Geister auf die Eigenartigkeit
ihrer Naturen schliefst, versucht sein, eine Lücke zu finden.

Sollte es sich denn nicht denken lassen, dafs es aufser der

Materie andere Gründe gebe, die einen individuellen Unterschied

innerhalb der Einheit der Art bewirken?
Der englische Lehrer selbst scheint diesen Mangel seiner

Beweisführung sogar ausdrücklich anzuerkennen, wenn er in der

Schrift von der Einheit des Intellektes gegen die Averroisten

bemerkt, dafs, gesetzt in der intellektuellen Natur liege kein
Grund individueller Vervielfältigung, eine solche doch durch
übernatürliche Ursachen bewirkt werden könne. In der That
fiefs sich durch diesen Ausspruch der Kommentator der
philosophischen Summe [Ferrariensis in Summ. c. Gentiles 1. 2. c. 93]
bewegen, die anderweitigen Texte, in welchen von der
Unmöglichkeit einer numerischen Vielheit gleichartiger Wesen im



Der Unterschied des geistigen und körperlichen Seins. M 7

Geisterreiche die Rede ist, in einem abgeschwächten Sinne zu
erklären.

Nach unserem Dafürhalten lauten indes jene Stellen, in
welchen Thomas ex professo die vorliegende Frage erörtert, zu

bestimmt, als dafs an eine blofse Wahrscheinlichkeit oder an ein

nur thatsächliches Verhältnis gedacht werden könnte. Was aber
die aus der antiaverroistischen Schrift angezogenen Worte
betrifft, so macht Johannes vom hl. Thomas mit Recht aufmerksam,
dafs es sich hier ganz im allgemeinen um die Möglichkeit
numerischer Vervielfältigung der intellektuellen Natur, nicht aber

speziell um die getrennten Naturen, die reinen Geister handle.

[Joh. a. S. Thoma, Curs, theologicus t. IV. De comparatione

Angelorum ad corpora (p. 586. Ed. Vivès)]. Hierzu kommt,
dafs die gegnerische Behauptung, es könne, was in der Natur
einen zureichenden Grund nicht habe, auch nicht durch
übernatürliche Ursachen bewirkt werden, ebenso durch ihre
Allgemeinheit und Unbestimmtheit den berechtigten Widerspruch des

hl. Lehrers herausfordern mufste.

In der That läfst sich unschwer zeigen, dafs ein von der
Materie verschiedener Grund numerischer Vervielfältigung nicht
gedacht werden könne. Wenn die Skotisten auf die Häccei-
täten hinweisen, so liegt, wie derselbe Johannes v. hl. Thomas

mit Recht behauptet, hierin eine petitio principii, indem die
Annahme von Iläcceitäten einfach besagt, Gott könne in der Geisterwelt

verschiedene Individuen derselben Art hervorbringen, ohne

dafs sie irgend einen Grund dieser numerischen Verschiedenheit
bezeichnet. Wenn andere die Verschiedenheit der Accidentien
oder der Natur, sofern sie aufnehmendes Prinzip, Quasimaterie
solcher Accidentien sei, zu demselben Behufe in Anspruch nehmen,

so ist gegen diese daran zu erinnern, dafs die Individualität eine

Scheidung der Substanzen involviert, die den individuellen
Accidentien vorangehen mufs, also nicht durch sie konstituiert werden
kann. Die Accidentien bewirken die individuellen Unterschiede
und die numerische Vervielfältigung nicht, ohne dafs ein Materialprinzip

hinzugefügt wird, das substantiell geteilt werden kann.
Dann aber bezeichnen die verschiedenen Accidentien oder



328 Die Lehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Eigentümlichkeiten die Verschiedenheit der Individuen, ohne sie

zu konstituieren. Daher ist nach Thomas nicht die Quantität
Prinzip der Individuation, sondern die materia quantitate
s i g n a t a.

Wiederum andere bedienen sich des Theologumenons, dafs
die Natur des reinen Geistes, wie die des Menschen, für
verschiedene Subsistenzen und Existenzen, also auch für verschiedene
Individuationen empfänglich sei. Es ist dies mit Beziehung auf
das Geheimnis der Inkarnation gesagt, das uns eine menschliche
Natur nicht in eigener, sondern in göttlicher Subsistenz sub-
sistierend zeigt. Hierauf ist zu erwidern, dafs eine solche
Verschiedenheit der Subsistenz die Individualität der Natur voraussetzt,

also nicht geeignet ist, als Erklärungsprinzip individueller
Vervielfältigung einer Natur zu dienen.

Es läfst sich, also scheint es, ein der Wesenheit oder Natur
äufseres Prinzip nicht angeben, das die Forderung, eine blofs
numerische Verschiedenheit reiner Geistnaturen zu bewirken,
erfüllen könnte. Ist damit der Beweis vollständig erbracht?
Könnte es nicht doch einen uns unbekannten in den Schätzen
göttlichen Wissens und göttlicher Macht verborgenen Individuations-
grund geben? Diesem Zweifel gegenüber läfst sich sagen, dafs

der verlangte vollständige Beweis in der That geführt werden
könne. Der Grund der Individuation kann nämlich nur in der

Substanz gelegen sein. Wenn demnach ein Wesen nicht durch

seine Form individuiert ist, so bleibt nur das andere Wesens-

konstitutiv, die Materie als Prinzip numerischer Vervielfältigung.
Kann denn aber nicht eine Wesenheit aus mehreren Konstitutiven
resultieren? Keineswegs, denn nur Materie und Form, die sich

als Potenz und Akt in der Seinsgattung der Substanz verhalten,
schliefsen sich zur Einheit der Substanz und des Wesens

zusammen. [Joh. a. Sancto Thoma 1. c. p. 594 sequ.]
Wie verhält es sich endlich mit der Individualität jenes

Seins, das der menschliche Gedanke, den Gipfel metaphysischer

Forschung erklimmend, berührt, des unendlichen, göttlichen Seins?

Die Antwort auf diese Frage liegt in derselben Richtung,
in welcher wir den Unterschied geistiger und körperlicher



Die Individualität des göttlichen Seins. 329

Individuation gefunden haben. Wenn reine Geister unmittelbar
als konkrete Formen individuiert und wegen ihrer Immaterialität
numerischer Multiplikation unfähig, also in ihrer Art einzig
sind, so ist das göttliche Sein als reines aktualstes Sein, als das,
mit dem englischen Lehrer zu reden, absolut Formale, unmittelbar
und durch sich selbst schlechthin eins, (an numerisch verschiedene

Naturen) unmitteilbar, individuell.
Weit davon entfernt, dafs die thomistische Lehre von der

individualisierenden Materie die Individualität des göttlichen Seins

gefährde und dem Monismus Vorschub leiste, wie man ihr in

unbegreiflichem Mifsverständnis vorgeworfen, ist vielmehr keine
Lehre in dem Mafse geeignet, die Individualität der göttlichen
Natur in das hellste Licht treten zu lassen, als die des heil.
Thomas. Dies wird sich uns zeigen, wenn wir auf das Verhältnis
reflektieren, in welchem der Monismus, oder, da diese Bezeichnung

heutzutage ihre Bestimmtheit eingebiifst hat, der Pantheismus

zur Frage nach der individuellen Existenz der Dinge steht.
Es kann kein schärferer Gegensatz gedacht werden, als die

thomistische Lehre von der Individuation und die monistische
oder pantheistische. Nach Thomas ist Gott das individualste,
unmitteilbarste, über jedem anderen erhabene Sein, und er ist
dies als der reinste Akt, als das wirklichste, vollkommenste
Sein, dem keinerlei Potenzialität, Unbestimmtheit oder Veränderlichkeit

beigemischt ist. Ihm steht als das unvollkommenste der
Stoff gegenüber, der aus sich selbst blofse Möglichkeit, nur in

Verbindung mit einer bestimmenden und insofern verwirklichenden

Form zu existieren vermag und aus diesem Grunde auch

nur in Verbindung mit einer solchen Form Gegenstand schöpferisch

hervorbringender göttlicher Thätigkeit sein kann. Daher vom
Stoffe gesagt wird, er sei vielmehr miterschaffen — concreata —

als erschaffen — creata.

In dem aus Form und Materie zusammengesetzten Sein aber

ist die Form durch die Verbindung mit der Materie mehr oder

minder den Gesetzen des Raumes und der Zeit verfallen und

daher auch in jener unvollkommenen Weise individuiert, welche

die Existenz gleichartiger, nur durch das hic et nunc sich unter-



330 Die Lehre des hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

scheidender, daher nach ihren individuellen Unterschieden dem

menschlichen Geiste nicht erkennbarer Formen gestattet. Die
Individuation ist deshalb eine um so unvollkommenere, je mehr
eine Form in den Stoff versenkt ist, während dagegen der reine
Geist in einer viel vollkommeneren, das unendliche, göttliche Wesen
aber in der absolut vollkommensten Weise individuell ist, so

dafs es nicht nur, wie ein Individuum der Geisterwelt, Wesen
derselben Art, sondern auch Wesen derselben Gattung neben
sich ausschliefst und in absoluter Einzigkeit und Unmitteilbarkeit
als das kausal und repräsentativ alles Seiende umfassende und

überragende Sein sich darstellt.
Auf dem Standpunkte des hl. Thomas, der kein anderer als

der des vernünftigen und christlichen Theismus ist, gilt demnach

der Grundsatz: Je vollkommener das Sein, desto vollkommener
die Individualität desselben.

Anders verhält es sich mit dem pantheistischen Monismus.

Indem dieser das schlechthin Seiende, virtuell und eminent alles
Sein in sich Befassende und daher einer weitern Bestimmung
Unfähige mit dem von jedem Sein, auch dem unvollkommensten,
prädizierbaren, also unbestimmtesten Ens commune verwechselnd,
die Dinge zu Gott in das Verhältnis des Besonderen zum

Allgemeinen setzt: sieht er sich vor das unlösbare Problem gestellt,
zu erklären, wie aus der einen und einzigen Substanz die Vielheit

der Wesen sich ablöse; und in den Widerspruch
hineingetrieben, dafs jene Dinge, in welchen die Individuation die

unvollkommenste ist, die sich also nach monistischen Grundsätzen

am wenigsten von der allgemeinen Substanz abgelöst haben, ihr
also am nächsten stehen, wovon man folglich erwarten sollte,
sie stünden auf der Stufenleiter der Wesen, weil dem Höchsten

am nächsten, auch selbst am höchsten, dafs diese, sage ich, die
unvollkommensten Wesen seien; während thatsächlich jene, in
denen die Individuation die vollkommenste ist, die sich also

von dem schlechthin Seienden, der Quelle des Seins am meisten

abgelöst und folglich ihr am fernsten stehen, unter allen übrigen
Wesen die vollkommensten sind, da man doch erwarten mufste,
dafs sie die unvollkommensten seien.



Individuation und Monismus. 331

Gerade der fürsichseiende im Denken und Wollen als

lebendigen Mittelpunkt reichster Thätigkeit sich erfassende und
besitzende Geist müfste auf pantheistischem Standpunkte als das

unvollkommenste aller Wesen, als das am wenigsten berechtigte
und geradezu als ein nichtseinsollendes betrachtet werden.

Nicht in solcher Ablösung des Endlichen vom Unendlichen, wie
fälschlich der Monismus annimmt, ist der Grund der Individuation
zu suchen. Vielmehr ist derselbe verschieden nach der
Verschiedenheit des individuierten Seins selbst.

Bei Gott liegt er in der Identität des Seins mit dem

Wesen; denn das Wesen, das durch sich selbst Sein ist, kann
auch nur ein einziges, jede Möglichkeit einer Vervielfältigung
ausschliefsendes sein.

Nach dem Bilde und der Ähnlichkeit des schlechthin Seienden

aber sind durch die schöpferische Thätigkeit desselben

immaterielle Wesenheiten möglich und wirklich, die, jede in sich

eins und unmitteilbar, von allen anderen derselben Gattung
verschieden sind, reine Formen und als solche individuiert, also

nicht blofs numerisch, sondern formal von einander sich
unterscheidend.

Aufserdem aber sind im göttlichen Sein Ähnlichkeiten

begründet und im göttlichen Verstände Ideen enthalten, die nur
im Stoffe Verwirklichung erlangen können, wie die Ideen von
Pflanzen, Tieren u. dgl., aus diesem Grunde aber einer
numerischen Vervielfältigung fähig sind: so dafs sie nicht als Wesen,

Naturen, Formen, wie die Intelligenzen unmittelbar durch sich

selbst, sondern durch ihre Aufnahme im Stoff, sofern dieser sie

auf das hic et nunc beschränkt, Unmitteilbafkeit und Individualität

besitzen.

Soweit nun die Individuation ihren Grund im Stoffe hat,

begreift es sich, dafs sie in dem Grade unvollkommener sein

müsse, in welchem eine Form der Potenzialität und Unvoll-
kommenheit des Stoffes näher steht.

Die Natur der Sache brachte es mit sich, dafs die Versuche,
die Thatsache der Individuation vom monistischen Standpunkte
zu erklären, insgesamt scheitern mufsten. In der neuesten Zeit



332 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip iL Individuation.

ist ein solcher von dem bekannten Schriftsteller Eduard von
Hartmann gemacht worden. Wenn wir denselben berücksichtigen,

so geschieht dies nicht, weil wir etwa der „Philosophie
des Unbewufsten" eine höhere innere Bedeutung beimessen,
sondern wegen der bemerkenswerten Zugeständnisse, die wir
konstatieren und registrieren zu sollen glauben.

Von vornherein wird in dieser Philosophie auf die Erklärung
der Individualität der Wesen (Substanzen) verzichtet. Denn was
dem gewöhnlichen Bewufstsein als eine Vielheit von Wesen gilt,
erscheint auf dem angeblich höheren Standpunkte des Monismus
als Täuschung. In der Frage nach dem Grunde der Individuation
könne es sich also nur um die Modi oder Erscheinungen des einen
Seins, nicht aber um Wesen handeln. Aber selbst die
Individualität der Modi sei bisher, versichert uns v. Hartmann, von
keinem Anhänger des Monismus erklärt oder abgeleitet worden.
Dies gelte von Spinoza wie von Hegel. Das System des letzteren
gebe sich in dieser Frage die schlimmsten Blöfsen. Er könne
schon die Vielheit als reale Erscheinung nicht erklären; denn
in der dialektischen Selbstentfaltung des Begriffes habe zwar
der Begriff der Vielheit, nicht aber die reale Vielheit Baum.

„Die reale Vielheit ist mehr als der Begriff der Vielheit,
es ist eine Summe von Individuen, deren keines dem anderen

gleicht, deren Jedes ein Dieses, ein Namenloses, Einziges ist
(gerade so wie ich ein Namenloser, Einziger bin), deren Idee
durch keinen Begriff zu erreichen ist, sondern nur durch

Anschauung." [Eduard v. Hartmann, Philosophie des Unbewufsten,
2. Aufl. S. 538 f.]

Der subjektive Idealismus aber (Kant, Fichte, Schopenhauer)

glaube genug gethan zu haben, wenn er die Vielheit in der Welt
als subjektiven Schein erklärt, entstehend durch die Formen
der subjektiven Anschauung, Baum und Zeit, unbekümmert darum,
dafs erstens die Schwierigkeit nur aus dem objektiven ins

subjektive Gebiet hinübergespielt ist, hier aber gerade so ungelöst
fortbesteht, als sie dort bestand, und dafs zweitens die Frage
unbeantwortet bleibt, wie denn dieses in seiner Art einzige, von

jedem ihm ähnlichen sich unterscheidende anschauende Individuum,



Individuation und Monismus. 333

nach monistischen Prinzipien möglich sei, da entweder, wenn es

als eines unter vielen gefafst wird, die unverständliche reale
Vielheit in konsequenter Weise wieder eingeführt wird, oder
aber im anderen Falle bei Annahme des Solipsismus wiederum
die Beschränktheit dieses selbsteinzigen anschauenden Subjekts
unbegreiflich bleibt. [A. a. 0. S. 537.]

Dafs dieses Urteil viel des Zutreffenden enthält, kann nicht
bestritten werden, weshalb wir uns auch der Pflicht einer
besonderen Widerlegung der genannten Ansichten entbunden glauben.
Dagegen dürfte als ein für uns besonders wertvolles Zugeständnis
hervorgehoben werden, dafs alle diese Systeme in Raum und
Zeit, oder, wie es Hegel so prägnant ausdrückt [S. oben S. 58 ff.],
in dem Hier und Jetzt die individualisierenden Bedingungen
erblicken. Es liegt hierin ein Fingerzeig in der Richtung der
thomistischen Lehre; denn das reale Aufsereinander der Dinge
im Räume, dem die Bewegung und die Zeit folgen, kann in
Wahrheit nur aus der Materie abgeleitet werden, so dafs die

individualisierenden Hier und Jetzt entschieden auf die materia

quantitate signata des hl. Thomas hinweisen. Sehen wir nun
aber zu, ob es der Philosophie des Unbewufsten besser als ihren
Vorgängerinnen gelungen, die Frage zu beantworten: Wie ist
Individuation nach monistischen Prinzipien möglich?

Wir erhalten hierauf folgende Antwort: „Die Individuen
sind objektiv gesetzte Erscheinungen, es sind gewollte Gedanken
des Unbewufsten oder bestimmte Willensakte desselben : die Einheit

des Wesens bleibt unberührt durch die Vielheit der
Individuen, welche nur Thätigkeiten oder Kombinationen von gewissen

Thätigkeiten des einen Wesens sind." [Hartmann a. a. 0. S. 539.]
Um diese „allgemein gehaltene" Antwort „plausibel" zu

machen, geht unser Autor auf das Einzelne ein und sucht
zunächst den ersten Teil seiner Behauptung von den Atomen, in
denen er „Thätigkeiten des alleinen Wesens" sieht, zu erhärten.

Auf dem gegenwärtigen Standpunkte der naturwissenschaftlichen

Hypothesen sollen zwei Arten von Individuen niedrigster
Ordnung zu unterscheiden sein, nämlich Anziehungs- und Ab-

stofsungskräfte, deren Wirkungsrichtungen nur räumlich durch
Jahrbuch für Philosophie etc. I. 23



334 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

Anschauung unterscheidbar und verschieden seien. Die
Anschauung des Unbewufsten unterscheide sie ohne Begriff in ihren
räumlichen Beziehungen; denn das Unbewufste denkt nicht
diskursiv, sondern intuitiv, es denkt die Begriffe nur, insofern sie

in der Intuition als integrierende, aber unausgeschiedene
Bestandteile enthalten sind. [A. a. 0. S. 540.]

Daher könne es auch nicht auffallen, wenn unter den
Intuitionen des Unbewufsten auch solche seien, aus denen sich für
das diskursive Denken keine Begriffe ausscheiden lassen. Es reduziere

sich also die Einzigkeit der Individuen auf die Verschiedenheit

und Einzigkeit der Vorstellungen, welche die Willensakte,
in denen sie bestehen, als Inhalt erfüllen, so dafs je einem Individuum

je ein einfacher Willensakt entspreche. [A. a. 0. S. 541.]
Wenn wir in der Darstellung dieser monistischen Theorie

von der Individuation hier Halt machen, so springen sofort eine

Beihe der gröbsten Unzukömmlichkeiten in die Augen. Auf den

Widerspruch gegen die Thatsachen der Erfahrung, nach welchen

nicht nur die Erscheinungen, sondern auch die Wesen vervielfältigt

sind, wurde bereits aufmerksam gemacht. Er ist dem

Monismus in jeder Form wesentlich. Die Art und Weise aber,
wie die Materie, die als Prinzip oder, wie es weiterhin heifst,
als Medium der Individuation anerkannt wird, mit dem Willen
identifiziert wird, verdient eine etwas nähere Betrachtung.

Im Abschnitt „von den letzten Prinzipien" bringt unser

„Philosoph" seinen ursprünglichen Willen in Parallele mit der

platonischen Materie, indem er einfach „das intensive Prinzip
der absoluten Veränderung" (Piatons Materie) in den Willen
„übersetzt". (A. a. 0. S. 685.)

Infolge dieser Eskamotage ist es ihm denn freilich ein

Leichtes, die Attribute der Materie auf den Willen zu übertragen
und diesen zum Medium der unvollkommensten Weise der Indi-
viduierung und zum Grunde der mangelnden Intelligibilität des

in das Hier und Jetzt herabgezogenen Seins zu erniedrigen.
Der Philosoph des Unbewufsten bedauert es. dafs die

Materie nie als eine Kombination von Willensakten des Unbewufsten
verstanden worden sei, so dafs man das einzige Beispiel, wo



Individuation und Monismus. 335

das Verständnis der Individuation so einfach sei, nicht zur Hand

gehabt habe. Jedoch ist dieses „einfache Beispiel" ein Knäuel
der handgreiflichsten Widersprüche und unverständlichsten
Behauptungen. ' Sind denn Kräfterichtungen Willensakte? Setzen

nicht Bichtungen den realen Raum, also reale Ausdehnung,
also real ausgedehnte, mit räumlich wirkenden Kräften begabte
Wesen, also Individuen voraus?

Wille und Materie sollen darin übereinkommen, dafs sie

ihrer Eatur nach unbewufst, eine begrifflich unfafsbare Schranke
des Realen bilden. Gesetzt dem wäre so, so könnten sie doch

ohne augenfälligen Paralogismus nicht identifiziert werden. In
Wahrheit aber ist der Wille nicht das „ewig Unbewufste", wie
es in einem gewissen Sinne und für menschliches Erkennen

allerdings die Materie ist, sondern wie alles Immaterielle durch
sich selbst erkennbar und zwar wegen und in jener unzertrennlichen

Vereinigung, die ihn mit dem Intellekte verbindet. [Vgl.
Sanseverinos Dynamilogia p. 95.]

Der Grundirrtum der Schopenhauer-Hartmannschen
Philosophie besteht eben darin, dafs sie jegliche Art von Streben,
ja selbst die der Eorm begrifflich vorangehende Empfänglichkeit
und Potenzialität der Materie als ein Wollen, welches doch

Erkenntnis, Vorstellung und zwar intellektuelle zur wesentlichen

Voraussetzung hat, auffafst und bezeichnet. Es gibt folglich
so wenig ein unbewufstes Wollen als es ein unbewufstes
Erkennen gibt.

In der Hartmannschen Darstellung finden sich die Züge
der W ahrheit in seltsamer Entstellung. Denn die Behauptung,
dafs das individuierende Prinzip oder Medium materieller Eatur
sei und deshalb dem diskursiven oder, wie w i r sagen würden,
dem abstrahierenden und infolgedessen diskursiven menschlichen
Denken sich entziehe, ist vollkommen begründet, und es zeugt
von Scharfsinn, wenn v. Hartmann dem intuitiven göttlichen
Denken, das bei ihm freilich unter der verzerrten und
widersinnigen Gestalt des „Unbewufsten" auftritt, zugesteht, was er
dem abstrakt-begrifflichen menschlichen Denken abspricht: die
Erkenntnis des körperlich Individuellen. Die Idee im rein

23*



336 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

geistigen Verstände nämlich äquivaliert, wie uns der hl. Thomas

belehrte, dem Dualismus der menschlichen Erkenntniskräfte. Kur
kann jene intuitive Erkenntnis gerade aus dem Grunde keine
unbewufste sein, weil sie eine durchaus immaterielle, von Quantität,

Raum und Zeit absolut unabhängige ist. Einer solchen

Erkenntnis aber ist es wesentlich, eine in sich zurückgehende
oder genauer von vornherein bei und in sich seiende, d. i.

bewufste zu sein.

Ist nun die göttliche intuitive Erkenntnis, welche die

begrifflich-wesentliche und sinnlich individuelle in einem höheren
Geistesblick umfafst, eine rein geistige und bewufste, so kann
sie schon aus diesem Grunde, wenn wir auch von anderen

Erwägungen absehen wollen, nicht immanenter Realgrund der

Individuation sein. Und sie kann dies nicht sein, auch wenn

man den Willen als ein das Ideale verwirklichendes Prinzip
zur Anschauung hinzubringt. Es ist ein absoluter Widersinn,
dafs der einer rein geistigen Anschauung korrespondierende
Willensakt sich und die Idee materialisiere. Hier ist der Punkt,
wo an dem Probleme der Individuation der Hartmannsche
Monismus ebenso zerschellt, wie jeder andere. Der Philosoph
des Unbewufsten macht sich allerdings die Sache aufserordentlich
leicht. Wie bei Lotze und anderen erscheint auch bei ihm der

Übergang von der Einheit zur realen Vielheit als etwas höchst

Einfaches. Dabei wissen diese modernen Monisten sich den

Anschein zu geben, mit den Erfabrungswissenschaften im besten

Einklänge zu stehen. Mit einem kühnen Sprunge versetzen sie

sich aus dem Alleinen in die unendliche Vielheit der Atome,

Kraftcentren, Monaden oder wie sie diese bequemen Handhaben

einer mechanisch-mathematischen Weltbetrachtung sonst nennen

mögen. Im System v. Hartmanns vollzieht sich dieser Übergang
in der Weise, dafs der reine Wille sich in die realen Willensakte,

die Willensakte aber in Atomkräfte umsetzen, die sich

dann ganz so verhalten, wie es für eine Philosophie mit „spekulativen

Resultaten nach naturwissenschaftlicher Methode" [Dies
das Motto der Philosophie des Unbewufsten] nur wünschenswert
sein kann. Der ausschliefslich mechanischen Atomistik gegenüber



Individuation und Monismus. 337

ergibt sieh dabei der Vorteil, nach Bedürfnis sich zu erinnern,
dafs die Atome im Grunde nur verkappte Willensakte mit
eingeschachtelten Ideen seien, woraus zur Erklärung der Organismen
mit Einschlufs des Menschen mit seinem komplizierten Seelenleben

nach Belieben Leben, Vorstellung, Bewufstsein u. s. w.
sich wie aus der leeren Tasche des Prestidigiateurs hervorholen
lassen.

Fahren wir in der Darstellung v. Hartmanns fort, so

bezeichnet er teilweise mit Recht die Verbindung von Raum und
Zeit als das individualisierende Prinzip oder Medium, und schliefst
sich hierin an seinen Vorgänger Schopenhauer an. Nur war
dieser einerseits ehrlicher, andererseits konsequenter; ehrlicher,
da er die reale Vielheit nicht, wie v. Hartmann, einfach im Sinne

der modernen Naturforschung (des physikalischen Atomismus)
eskamotiert; konsequenter, indem er aus einem geistigen oder

idealen Prinzip nicht eine reale Materialisierung in wirklichem
räumlich zeitlichen Dasein hervorgehen läfst, sondern Raum und
Zeit als Anschauungsformen im Sinne Kants betrachtet, also die

materielle Individuation als ein Nichtseiendes, als Schein und

Täuschung betrachtet.
Als Individuationsprinzip also kennzeichnet sich nach v. Hartmann

unzweifelhaft die Verbindung von Raum und Zeit; denn die

begrifflich gleichen Atomkräfte unterscheiden sich nur durch die
verschiedenen räumlichen Beziehungen ihrer Wirkungen, uneigentlich

und kurz gesagt durch ihre Orte: jedoch mit dem zur
Vervollständigung notwendigen Zusatz: in demselben Zeitpunkte, da

in und mit der Zeit der Ort eines Atoms wechseln kann; die

Individuation aber ist eine r,e a 1 e durch den Willen, während
die ideale Verschiedenheit und Einzigkeit der Atome aus der

Vorstellung stammt, [v. Hartmann, a. a. 0. S. 541.]
Diese Theorie weicht, wie v. Hartmann ausführt, in drei

Punkten von der Schopenhauerschen Ansicht ab; erstens darin,
dafs Schopenhauer zwar auch in Raum und Zeit das indivi-
duierende Prinzip oder Medium setze, dieselben aber in seine

unglückliche Anlehnung an Kant verrannt, nur als Formen der
subjektiven Gehirnanschauung betrachte, da sie doch ebensowohl



338 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

Formen der äufseren Wirklichkeit seien; zweitens kenne Schopenhauer

keine Atome, weshalb er auch bei der Individuation der
Materie gar nichts Bestimmtes denken könne, weil er nicht zu

sagen imstande sei, was Individuen der blofsen unorganischen
Materie seien. Drittens endlich weiche jene Theorie darin von
Schopenhauer ab, dafs dieser die organischen Individuen „naiver"
Weise als ebenso unmittelbare Objektivationen des Willens
betrachte, wie v. Hartmann die Atomkräfte, während letzterer der
Natui'wissenschaft folgend, sie durch Zusammensetzung der Atomkräfte

entstehen lasse. [A. a. 0.]
In dieser Auseinandersetzung zeigt sich immer klarer, wie

in der v. Hartmannschen Auffassung der Individuation Falsches
und Wahres gemischt ist. Dafs organisches Leben nur im Stoffe

möglich sei, ist einleuchtend. Ebenso ist zuzugeben, dafs
dasselbe im Stoffe nicht allein Existenz gewinnt, sondern auch in
ihm in jener Weise sich individualisiere, die ein Nebeneinander

von Individuen derselben Art gestattet und nach sich zieht.

Wenn aber v. Hartmann die Individualität oder numerische Einheit

des Organismus daraus ableiten zu können glaubt, dafs die

„erfafsten" Atome Individuen seien, woraus folge, dafs auch der

organisch konstituierte Komplex dieser Atome und die aus-
schliefslich auf ihn gerichtete Thätigkeit des Unbewufsten einzig
sei [A. a. 0. S. 543. „Die erfafsten Atome sind Individuen,
d. h. jedes von ihnen ist einzig, folglich mufs auch der
organisch konstituierte Komplex dieser Atome und die ausschliefslich

auf ihn gerichtete Thätigkeit des Unbewufsten, welche zusammen

das höhere Individuum ausmachen, einzig sein."], so gibt er
sich einer Täuschung hin; denn die Atome, die in der Zusammensetzung

ihre Substantialität und spezifische Wesenheit behalten,
können nur einen Komplex von Wesen, nicht aber ein Wesen
konstituieren. Wo aber die formelle Einheit fehlt, da kann noch

weniger von einer individuellen Einheit und Einzigkeit geredet
werden.

Sofern also Schopenhauer in seiner Behauptung der unmittelbaren

Objektivation des Willens in den Organismen nur die

Wesenseinheit dieser gegenüber der „naturwissenschaftlichen"



Individuation und Monismus. 339

Zerfallung derselben in Atomkomplexe betonen wollte, ist er

gegen v. Hartmann zweifellos im Rechte. Wir geben also zwar

zu, dafs die Begriffe organischer Wesen im Stoffe das Medium

ihrer Individuation erlangen, keineswegs aber, dafs irgend ein

fertiger Stoff oder seine Bestandteile, die Atome, Moleküle, ihr
aktuelles Sein behalten, als solche in ihm fortbestehen. Der
Stoff ist uns kein rt, kein fertiges Wesen, sondern ein

Wesensbestandteil, eine passive Potenz, zu der die „psychische Macht"
nicht äul'serlieh, sondern als ein innerlich bestimmender, zum
vollen Wesen gestaltender zweiter Bestandteil hinzukommt.

Betrachten wir nun die Atomkräfte selbst, so sollen sie sich,
da sie einen aufser ihnen liegenden Stoff nicht mehr haben, in
dem sie sich individualisieren, nur durch ihre Orte unterscheiden.

Gegen diese Bestimmung erheben sich die gewichtigsten
Bedenken. Wie sollen wir uns die Atomkräfte denken? Als reine
immaterielle Kräfte und Kraftsphären? Wie soll aber solchen

ein Ort, eine bestimmte Richtung im Räume zukommen? Setzt

denn nicht der reale Raum, den v. Hartmann gegen Schopenhauer

betont, die reale Quantität, die Ausdehnung, diese aber
eine ausgedehnte Substanz voraus? Von einer Individuierung
der Atomkräfte kann demnach nur dann die Rede sein, wenn
sie selbst als real ausgedehnt angesehen werden. Es ist daher
auch nicht exakt, von Raum und Zeit als den Prinzipien der

Individuation zu reden. Sie sind, wie uns der Aquinate belehrt,

Bedingungen, nicht aber die eigentliche Wurzel derselben.

Diese ist vielmehr in jenem der Substanz der Körper — denn

nicht die Individuation der Erscheinungen, sondern die der
Substanzen ist zu erklären — angehörenden Etwas zu suchen, das

den Grund der räumlich zeitlichen, der Veränderlichkeit
unterworfenen, nur bis auf einen in Intelligibilität nicht aufzulösenden

Rest intelligiblen Daseinsweise der Körper enthält, nämlich der
Materie. Diese aber als eine Kombination von Willensakten zu
fassen, ist schon im allgemeinen absurd, zur Erklärung der
Individuation aber insbesondere unzureichend, denn eine solche
Kombination kann kein Individuum im wahren Sinne konstituieren
und vermöchte es auch nicht als solches erkennbar zu machen,



340 Die Lei)re d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip d. Individuation.

wie ja auch die Erkenntnis der einzelnen Umstände, z. B. einer

zukünftigen Sonnenfinsternis, der Stellung des Mondes, der Erde

u. s. w. dieselbe nur im allgemeinen erkennbar macht, nicht aber

in ihrer individuellen Konkretheit, die nur dem Sinne zugänglich
ist. Ganz und gar ungenügend aber ist eine Kombination von
Willensakten zur Erklärung eben der materiellen, nur den Sinnen

zugänglichen Individualität, denn es ist schlechterdings unmöglich,
dafs Willensakte zu einer materiellen Welt sich gestalten, ja
auch nur als eine solche erscheinen. Die v. Hartmannsche
Theorie der Individuation sinkt daher in den Idealismus zurück
und zeigt Verwandtschaft mit der neuplatonischen Auffassung
der Individualität als eines Aggregats der intelligiblen Acci-
dentien. Wenn Willensakte das Wesen der Körper ausmachen,

so kann das materielle Dasein der Dinge in Raum und Zeit nur
auf einem Scheine beruhen, der einer untergeordneten verworrenen
Betrachtungsweise angehört, auf dem höheren Standpunkt des

Gedankens aber verschwindet. Im Systeme v. Hartmanns wird
die Körperwelt ebensowenig begründet als in dem seines

Vorgängers oder in irgend einem idealistischen System,
vielmehr wird an die Stelle derselben etwas anderes gesetzt, und

zwaK nicht etwa wie in der Leibnitzschen Philosophie lebendige
Geistwesen, sondern die leeren Abstraktionen einer potenziellen
Idee und eines potenziellen Willens. Wie in diese auch nur die

Vorstellung einer ausgedehnten Welt, geschweige denn die

Realität einer solchen, wie v. Hartmann will, kommen soll, ist
durchaus nicht abzusehen. Für diese Auffassung des Wesens

der Natur ist, wie gesagt, der Idealismus unvermeidlich. Ein
Wille, der allmächtige des persönlichen Gottes, kann transscendente

bewirkende Ursache einer Körperwelt, nicht aber immanente,
konstituierende einer solchen sein.


	Die Lehre des Hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der Individuation [Fortsetzung]

