
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Der Erkenntnisgrund

Autor: Commer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«â£» «&» «îî?» *&» *&» «&» «5t» •&» *î£»

^ ®^° ^^ ^ ^ eJb «7« ^ CAO c7>3 ^ e/« ^ eJ<o ^ eTto c7v> «Jls ^ ejfe e7

DER ERKENNTNISDRÜND.

Von

DR. ERNST COMMER.

Amplius quaerere non licet, quam quod
invenire licet.

Tertullian. de anima c. 2.

Der Erkenntnisvorgang erscheint immer geheimnisvoll, sobald

wir ihn zum Gegenstande wissenschaftlichen Nachdenkens machen.

Darum bleibt er stets ein dankbarer Vorwurf für die philosophische
Forschung, die eine Erklärung desselben von verschiedenen Seiten

versucht hat. Wegen seiner Schwierigkeit und wegen der schon

darin angedeuteten Wichtigkeit ist er zu allen Zeiten der Schwerpunkt

der philosophischen Meinungen gewesen. Diese Ansichten
sind geteilt. In ihrer Verschiedenheit lassen sich aber zwei

Richtungen deutlich unterscheiden. Von diesen führt nur eine zur
Lösung der schwierigen Frage und befähigt uns, eine

durchgreifende Erklärung der philosophischen Thatsachen zu geben.

Ihr gegenüber kämpft eine andere Meinung, welche vom Ent-

wickelungsgrundsatze ausgeht und zur pantheistischen Auffassung
fortschreitet. Sie teilt sich wieder in drei Strömungen, die man
kurz als Materialismus, Idealismus und Transzendentalismus
bezeichnen kann. In diesen drei Gedankenrichtungen bewegen
sich alle Versuche, welche die Lösung nicht herbeiführen.
Entweder sucht man den Grund für eine Erklärung in der Welt,
welche niedriger ist als der denkende Mensch, oder im Wesen

des Menschen oder endlich in irgend etwas, was ganz und gar



Der Erkenntnisgrund. 253

über den Menschen erhaben ist. Die stärkste Strömung- des

pantheistischen Gedankens fliefst im Bette des Materialismus.
Dieser Lehre tritt die Untersuchung über den letzten und tiefsten
Grund der Erkenntnis geradezu entgegen und widerlegt sie,

wenn es gelingt, jenen Grund in der Stofflosigkeit selbst
nachzuweisen, wie Aristoteles schon gethan hat. Damit wird zugleich
auch die subjektive und transzendentale Lehre in der Wurzel
zerstört.

Zur Lösung dieser Aufgabe mufs zuerst der Erkenntnisgrund
an sich betrachtet werden. Zweitens ist auch die Möglichkeit
des Erkennens aus jenem Grunde zu entwickeln. Sie ist zweifach:

die passive Erkennbarkeit des Gegenstandes und die aktive

Erkenntnisfähigkeit des erkennenden Wesens. Drittens mufs die

ganze Ordnung des geistigen Lebens, die sich im Wissen und
Wollen entfaltet, aus dem angegebenen Erkenntnisgrunde folgerecht

abgeleitet werden. Daher teilt sich die Untersuchung in
vier Abschnitte: 1. das Wesen des Erkenntnisgrundes, 2. die

Erkennbarkeit, 2. die Erkenntnisfähigkeit, 4. das geistige Leben.
Der Zweck, der uns leitet, ist eine Verständigung mit den

Gegnern. Die Verschiedenheit der Ansichten ist einmal
vorhanden. Sie schliefsen sich gegenseitig aus. Also kann die

Wahrheit nicht gleichmäfsig in allen enthalten sein, obwohl es

sicher ist, dafs jeder Irrtum von einer bestimmten Wahrheit
ausgeht, und dafs die Falschheit sich erst im Verlaufe einschleicht.

Wir halten diejenige Ansicht für die richtige, welche in der
aristotelischen Philosophie vertreten ist. Seit sechshundert Jahren ist sie

von den Erklärern des Philosophenfürsten, deren gröfster Thomas

von Aquin war, frei fortentwickelt worden. Weil es hier nur auf
den Nachweis der sachlichen Richtigkeit jener Ansicht ankommt,
so darf von der geschichtlichen Ausbildung Abstand genommen
werden. Nur auf einen Schriftsteller, den Italiener Tornatore,
wollen wir uns berufen, der in neuester Zeit diese Frage mit
tiefem Verständnisse behandelt hat, und aus dessen Werken
reiche Anregung zu schöpfen ist. (Expositio principii traditi a

D. Thoma Aquinate ad naturam investigandam rei materialis et
immaterialis, Placentiae 1882. De humanae cognitionis modo,



254 Per Erkenntnisgrund.

origine ac profectu, ib. 1885.) Das Ergebnis unserer
Untersuchung mufs aber eine einheitliche Weltanschauung sein: darin

liegt der sicherste Beweis für die Richtigkeit der vertretenen
Ansicht. Je mehr unser Wissen an Einheit gewinnt, um so mehr
wird das Stückwerk zum Ganzen: und das ist erst die Wahrheit.
Schon Tertullian hat gesagt: Varietas opinionum venit ex igno-
rantia veritatis.

Erster Abschnitt.

Das Wesen des Erkenntnisgrundes.

Will man untersuchen, worin eigentlich der letzte Grund
einer geistigen Erkenntnis besteht, so mufs man von der That-
sache des Erkennens ausgehen und aus den darüber gesammelten

Erfahrungen gewisse Wahrheiten ableiten: sie werden den Wert
von allgemeinen Naturgesetzen über den Erkenntnisvorgang haben.

Aus diesen Gesetzen ist dann der Unterschied zu bestimmen,
der sich zwischen den erkenntnisfähigen und den nichterkenntnis-
fähigen Wesen thatsächlich vorfindet. Derselbe läfst sich aber

nur aus der Bedingung, die für das Erkennen immer gültig
ist, genügend erklären: sie besteht in einer gewissen Befreiung
von der stofflichen Beschränktheit. Daraus ergibt sich endlich

gerade der wesentliche Grund für die Erkenntnis, nämlich die

Stofflosigkeit selbst. Den ersten Abschnitt bilden daher vier
Vorwürfe : 1. die Natur der Erkenntnis, 2. der Unterschied

zwischen den erkenntnisfähigen und den uichterkenntnisfähigen
Wesen, 3. die Bedingung für die Erkenntnis, 4. der eigentliche
Grund der Erkenntnis.

§ 1.

Die Natur der Erkenntnis.

1. Der Mensch ist von Natur wifsbegierig. Der Trieb nach
Wissen offenbart sich schon in der Neugierde. Die einfache
Thatsache einer Erkenntnis überhaupt braucht nicht erst bewiesen



Die Natur der Erkenntnis. 255

zu werden; denn sie liegt bereits in unserem Selbstbewufstsein

vor, sie gehört der eigenen inneren Erfahrung an. Jeder Zweifel
über die Wirklichkeit der Thatsache, dafs wir überhaupt
erkennen, würde schon einen Erkenntnisvorgang einschliefsen und
dadurch die Thatsache selbst nur bestätigen und deshalb aufser

Zweifel setzen. Aber noch mehr: unser eigenes Leben zeigt,
soweit wir uns dessen erinnern, einen unzweifelhaften Fortschritt
in der geistigen Entwickelung. Wir haben vieles gelernt, was
wir früher nicht wufsten ; und wir haben gelernt, indem wir,
Erkenntnisse sammelten. Dadurch unterscheiden wir uns nicht nur
von anderen Menschen, die nicht dieselben Kenntnisse erworben

haben, sondern auch von Wesen anderer Art, wie z. B. von den

Tieren, an denen wir eine bewufste Erkenntnis wissenschaftlicher

Gegenstände und eine gleichmäfsige und sichere Anwendung
allgemeiner Lehren niemals beobachtet haben. Erfahrungsmäfsig
sind wir daher gewifs, dafs es einen Unterschied zwischen den

erkenntnisfähigen und den nichterkenntnisfähigen Wesen geben

mufs. Um diesen Unterschied klar zu bestimmen, brauchen wir
nur über unsere eigenen Erfahrungen bei dem Erkenntnisvorgange

nachzudenken.
2. Jedes Erkennen ist ein Gewahrwerden oder ein

Wahrnehmen. Wir reden immer nur in der Weise davon, dafs wir
dabei irgend einen Gegenstand stillschweigend voraussetzen,
welcher wahrgenommen wird. Er beendet oder begrenzt den

Vorgang, der in uns stattfindet, äufserlich für uns. Ein Erkennen,
wobei überhaupt gar nichts erkannt wäre, würde nur das Zustandekommen

eines solchen Vorganges verneinen. 1) Bei jeder
Erkenntnis, gleichviel ob sie durch die Sinneswerkzeuge oder ohne

Anwendung derselben vor sich geht, gibt es erfahrungsmäfsig
immer etwas, worauf die Erkenntnis sich erstreckt. 2) Bei jeder
Erkenntnis ist daher das erkennende Wesen, soweit es wirklich
zu erkennen sucht, von dem erst zu erkennenden Gegenstande
selbst wohl zu unterscheiden. Auch wenn wir uns selbst oder

unsere inneren Vorgänge zu erkennen suchen, stellen wir diese

Dinge dem Erkennenden in uns als etwas noch Unerkanntes und
somit als etwas, das von dem Erkennenden in uns unterschieden



256 Der Erkenntnisgrund.

ist, gegenüber. 3) Ist also das Erkennende als solches von dem

Erkenntnisgegenstande zu unterscheiden, so darf diese
Verschiedenheit nicht ohne Vermittelung bleiben, vorausgesezt, dafs

überhaupt eine wirkliche Erkenntnis zustande kommen soll. Der
Gegenstand, den wir erkennen wollen, kann sicherlich bestehen
bleiben, ohne dafs wir unsere Erkenntnis an ihm ausüben. Pflanzen
und Tiere gedeihen durch Jahrtausende, die chemischen Elemente
wirken fort und fort, ehe der Botaniker, der Zoologe, der Chemist
ihre Merkmale bestimmt haben. Wenn wir aber einen Gegenstand

wirklich erkennen, so werden wir dabei auf irgend eine
Weise mit ihm verbunden oder vereinigt. Am deutlichsten
erhellt dies bei Gegenständen, die in der Aufsenwelt vorkommen.
Bei der wirklichen Erkenntnis dient nämlich der Gegenstand,
durch seine eigene Wirklichkeit aufserhalb unserer Gedanken,
diesem Vorgange in uns als Ende und Grenze. Deshalb findet
offenbar eine eigentümliche, aber wahre Vereinigung zwischen
dem Erkennenden und dem Erkannten statt: und in dieser aus
beiden gebildeten Einheit, die eben nur für das Erkennen gilt
und nur im Erkennen selbst vorhanden ist, besteht erst die wirkliche

Erkenntnis. 4) Dadurch, dafs wir einen Gegenstand
wahrnehmen oder erkennen und uns so mit ihm auf eine bestimmte

Weise vereinigen, wird aber der Gegenstand selbst in seinem

eigenen Dasein, das ihm aufserhalb unserer Gedanken zukommt,

erfahrungsmäfsig noch gar nicht verändert. Wir schaffen einen

Gegenstand nicht durch unsere Erkenntnis desselben, sondern

er mufs schon dasein, damit wir ihn überhaupt erkennen können.

Ebensowenig wird er in seinem wirklichen Dasein blofs dadurch

verändert, dafs wir ihn zufällig wahrnehmen oder erkennen.

5) Die Thatsache der Erkenntnis setzt nur das Dasein eines

Gegenstandes, eine von ihm verschiedene Erkenntniskraft und
eine Vereinigung oder Vermittelung beider voraus. Bis hierher
sind wir nur einfachen Thatsachen begegnet. Ihre Schwierigkeit
fällt erst auf, wenn wir den Vorgang der Vermittelung selbst

betrachten.
3. Das anscheinend Wunderbare des Erkenntnisvorganges

wird zunächst bemerkbar, wenn man sich fragt, wie der Erkennende



Die Natur der Erkenntnis. 257

und der Erkenntnisgegenstand überhaupt zu einer solchen

Vereinigung mit einander gelangen, zumal beide durch jene
eigentümliche Vereinigung, die thatsächlich nicht geleugnet werden
kann, sich nicht wesentlich ändern, sondern in ihrem natürlichen
Sein das bleiben, was sie vorher waren. Ferner mufs eine

solche Vereinigung jedenfalls verursacht sein. Der Gegenstand
allein kann sie nicht hervorbringen. Ebensowenig kann es der

Träger der Erkenntniskraft für sich allein. Beide scheinen
vielmehr auf einander angewiesen, von einander abhängig zu sein.

Wäre aber die Ursache, welche jene Vereinigung zustande bringt,
etwas Drittes, dann wäre das Erkennen selbst kein Erkennen mehr;
denn es würde ein Vorgang sein, der nicht mehr dem Erkenntnisträger

angehörte und nicht mehr in seiner Gewalt stände. Es
würde vielmehr ein Denken oder eine That derjenigen fremden
Kraft sein, die in uns das Denken erzeugte: und die Einheit des

selbstbewufsten Ich ginge verloren. Endlich mufs man fragen: was
ist denn jene Vereinigung? Ist es ein Leiden der beiden Faktoren?
Ist es eine Wirkung beider. Ist es ein Werden oder Schaffen

von etwas Neuem, das vorher gar nicht da war? Ist es

subjektiv oder objektiv oder beides zugleich, oder gar etwas ganz
Ubermenschliches, was doch wieder nicht aufser uns und aufser-

halb des Erkenntnisgegenstandes und der Erfahrungswelt liegen
kann? Ist es ein physischer Vorgang, der unter die allgemeinen
Naturgesetze der Körper fällt? Wenn es aber nichts derartiges
wäre und doch nicht gegen die allgemeinsten Gesetze der Natur
verstofsen kann, so müfste man eine neue Welt voraussetzen, in
der die physischen Gesetze nicht mehr ausschliefslich gelten.
Dann bliebe noch immer unbegreiflich, wie die Gegenstände der

körperlichen Welt auf eine nicht mehr körperliche Weise bei

dem ganzen Erkenntnisvorgange mitwirken sollen. Eine blofs

äufserliche Veranlassung zum Erkennen wäre keine genügende

Mitwirkung. Bei der nur zufällig dargebotenen Gelegenheit für
die Erkenntnisthätigkeit fehlt immer noch die Erklärung, warum
das Erkennen gerade bei dieser Gelegenheit und nicht bei einer
anderen zustande kommt. Wollen wir dagegen die Mitwirkung
des Gegenstandes streng ursächlich fassen, so entsteht eine neue



258 Der Erkenntnisgrund.

Schwierigkeit. Es scheint unverständlich, wie ein Körper
unmittelbar eine Wirkung hervorbringen kann, die wir nicht mehr
als körperliche Wirkung ansehen dürfen, weil sie selbst nicht
mehr sinnlich wahrnehmbar ist. Ebenso ist nicht gut abzusehen,
wie ein Körper unmittelbar auf ein unkörperliches Ding, was
doch die Erkenntniskraft sein soll, ursächlich einwirken könnte.
Bei jedem Erklärungsversuche vermehren sich, so scheint es, die
Bedenken. So wird das Gebot der Selbsterkenntnis nach allen
Seiten hin zum Bätsei, dessen Schwierigkeiten sich bei genauerer
Untersuchung nur vermehren, dessen Dunkelheit auch nicht
einmal durch die bei dieser Forschung selbst gewonnene
Teilerkenntnis verscheucht wird: jeder neue Lichtstrahl der Erkenntnis
scheint es vielmehr in tiefere Schatten zu hüllen. Vor allem

bleibt aber das Geheimnis noch unerklärlich, dafs ein Ding,
welches wir das Erkennende oder den Träger der Erkenntniskraft

nennen, — ebenso wie wir Träger der elektrischen Kräfte
annehmen, ohne etwas Sicheres über ihre Natur zu wissen —,
mit etwas anderem, was von ihm verschieden ist, sich vereinigt,
ohne physische Spuren dieser Vereinigung zu hinterlassen, die

wir genügend nachweisen könnten. Dennoch müssen wir, so

schwer auch das Bätsei ist, die Thatsachen festhalten; ebenso

wie wir physikalische Thatsachen für wahr halten, auch wenn wir
ihre Deutung noch nicht zu geben vermögen. Die AVärme ist
da; wir reden von Wärmebewegung: allein wir haben ihr innerstes

Wesen damit noch lange nicht ergründet. Wir müssen uns
daher zunächst zwingen, das ganze Gebiet der sogenannten

Erkenntnisvorgänge als thatsächliche Erscheinungen, an deren

Wirklichkeit kein Zweifel mehr vorhanden ist, einfach
anzunehmen und aus der Begelmäfsigkeit dieser Vorgänge allgemeine
Gesetze als Naturgesetze der Erkenntnis abzuleiten, die für diese
Fälle gelten, eben weil sie nur die Verallgemeinerung von That.
Sachen aussprechen. Wir müssen sie uns deshalb als

Naturgesetze einer eigenen, aber immer noch rein natürlichen Ordnung
gefallen lassen, selbst wenn sie gar keine Ähnlichkeit mit den
Gesetzen der sogenannten exakten Wissenschaften darbieten
sollten. Ebensowenig dürfen w7ir jene Thatsachen blofs wegen



Die Natur der Erkenntnis. 259

ihrer Eigentümlichkeit für subjektive Täuschungen und damit
doch nur für Irrtümer halten. Die Bestimmung einiger
Naturgesetze des Denkens wird daher die nächste Aufgabe sein. Es
ist dabei nur zu beachten, dafs die Welt einmal so und nicht
anders beschaffen ist, wenn sie uns auch wunderbar erscheinen

sollte; und dafs die Erkenntnis selbst ein Wunder der Natur
ist, nämlich ein Vorgang, dessen Ursache wir vorläufig noch nicht
gefunden haben, aber zu suchen veranlafst sind.

4. Jede wirklich vollzogene Erkenntnis ist objektiv. Dieser
Satz ergibt sich aus der Erfahrung und mufs nur richtig
verstanden werden. Bei jeder wirklichen Denkthätigkeit müssen wir
irgend etwas Bestimmtes erkennen oder denken. Das Denken ist
Wahrnehmung von etwas; also ist das, was wahrgenommen wird,
selbst der Erkenntnisgegenstand. Dieser Gegenstand kann in
uns vorhanden sein oder sich aufserhalb befinden. Immer bleibt
die Thatsache bestehen, dafs das Erkennen sich auf einen Gegenstand

richtet. Selbst wenn das Denken ein rein subjektiver
Vorgang wäre, der nur in uns verläuft, so würde er doch in uns
selbst einen bestimmten Gegenstand haben. Der Erkenntnisgegenstand

ist etwas Bestimmtes, also etwas, was in der Welt
auf irgend eine Weise vorhanden ist. Man kann es vorläufig
eine Seinseigentümlichkeit nennen. Bei der rein sinnlichen
Wahrnehmung gibt es immer einen Gegenstand, worauf der

Wahrnehmungsvorgang sich erstreckt. Ich sehe z. B. mit Hilfe meines

Auges und unter der nötigen Beleuchtung etwas Farbiges, nämlich

das eigentümlich Farbige an Dingen, die ich zuweilen auch

durch den Tastsinn wahrnehmen kann. Wenn ich ein rotes Band

betrachte, so nehme ich seine Röte vermittelst des Auges wahr;
sie ist eine eigentümliche Seinsbestimmtheit des Gegenstandes,

woran ich sie wahrgenommen habe. Mit dieser Farbenwahrnehmung

verbindet sich zugleich die weitere Wahrnehmung einer
Ausdehnung des farbigen Gegenstandes und ihre bestimmte

Begrenzung. Die bestimmte Begrenzung einer Ausdehnung heifst
die mathematische Gestalt oder Form eines Körpers: also erstreckt
sich auch die GesichtsWahrnehmung auf eine Form, und diese

Form ist eine Seinsbestimmtheit, welche selbst wieder Gegenstand



260 Der Erkenntnisgrund.

eines bestimmten WahrnehmungsVorganges, nämlich des Tastens,
sein kann. Die Wahrnehmung durch das Gehör erstreckt sich

auf einen bestimmten Ton. Das, was durch das Ohr
wahrgenommen ist, wird ebenfalls eine bestimmte Seinseigentümlichkeit
sein. Man kann es auch eine Dorm nennen, welche hier den

eigentlichen Gegenstand für das Gehör bildet. Allerdings ist
der Ausdruck Dorm nur in übertragener Bedeutung auf das

Gehör anwendbar, aber er dient uns als allgemeiner Ausdruck
für den Gegenstand der Sinneswahrnehmung überhaupt. Wir
können ihn deshalb auch zum Kunstausdrucke für jede Art von
Wahrnehmungen gebrauchen, auch für solche, die nicht mehr
durch äufsere Sinneswerkzeuge stattfinden und Vorstellungen der

Einbildungskraft oder Gedanken heifsen. Bei allen diesen

Vorgängen gewahren wir in dem Gegenstande jedesmal eine ganz
bestimmte Seinseigentümlichkeit, die wir kurz Seinsfoi'm oder

Dorm nennen wollen.
5. Wir beobachten an uns selbst gewisse Thätigkeiten,

wodurch wir etwas hervorbringen, z. B. die Umwandlung der

genossenen Nahrung in unseren eigenen Körper. Wir unterstellen
den physikalischen und chemischen Erscheinungen in unserem

Körper gewisse Kräfte in uns selbst, denen wir jene Thätigkeiten
zuschreiben. Wegen der eigentümlichen Wirkungen dieser Thätigkeiten

müssen wir sagen, dafs jene Kräfte selbst in uns wirksam
oder thätig sind. Anders scheint der Vorgang der Wahrnehmung
überhaupt zu sein. Als Vorgang in uns ist es eine Thätigkeit,
die in uns selber vor sich geht und auf irgend eine Weise von
uns selbst vorgenommen wird; denn wir schreiben sie uns selbst

zu. So wie wir die physikalischen Naturerscheinungen als

Wirkungen bestimmter Kräfte auffassen, dürfen wir auch unsere

Wahrnehmungsthätigkeiten auf bestimmte Kräfte zurückführen.
Bei der Erkenntnis bringen wir aber den Gegenstand, nämlich
die wahrgenommene Seinsbestimmtheit, nicht ganz aus uns selbst

durch das blofse Denken hervor. Beim Sehen, bei dem darauf

folgenden Nachdenken über das Gesehene und der daraus

gewonnenen bestimmten Erkenntnis einer Seinsform, sind wir nicht

von der Aufsenwelt unabhängig. Wenn wir das gesunde Auge



Die Natur der Erkenntnis. 261

beim Tageslichte öffnen, müssen wir den vorgehaltenen Gegenstand

sehen; die Wahrnehmung hängt dann nicht mehr von
unserem Willen oder Belieben ab. Ebenso ist es beim Erkennen.
Wir können also nicht behaupten, dafs wir den Erkenntnisgegenstand

subjektiv schaffen, sondern er selbst wirkt auf unsere
Erkenntniskraft ein. Sie setzt das Vorhandensein eines Gegenstandes
schon voraus, ehe sie ihre Thätigkeit daran ausüben kann. Die
blofse Erkenntniskraft in uns kann auf verschiedene Gegenstände
angewendet werden, sie ist also an sich noch unentschieden zur
Ausübung dieser oder jener bestimmten Erkenntnis. Der Träger
der Erkenntnis in uns verhält sich also nur empfindend,
aufnehmend, leidend im Gegensatze zu andern thätigen Kräften.
Aber dieser Zustand des Leidens ist kein Leiden im gewöhnlichen

Sinne, der es mit der Vorstellung von Schmerz verbindet.
Es ist auch kein Leiden in jeder Beziehung: sondern es ist eine

Selbstbetätigung in uns, von innen, die aber ihre erste Anregung
von aufsen, nämlich vom Gegenstande, empfangen mufs. Der Gegenstand

wird dabei von uns und in uns irgendwie aufgenommen.
Wir müssen dazu mitwirken, aber er befruchtet unsere
Erkenntniskraft, reizt sie zu ihrer eigentümlichen Betätigung an:
und in diesem Sinne ist die Erkenntniskraft nicht wirkend,
sondern leidend, nämlich im Vergleiche mit andern Kräften.

6. Das Erkennen ist hiernach eine Veränderung in uns. Es

fallt daher unter den allgemeinen Begriff einer Bewegung. Dieser

Bewegungsvorgang läfst sich nach zwei verschiedenen Seiten

hin näher schildern. Von Seiten des Gegenstandes ist die

Bewegung so zu verstehen, dafs der Gegenstand an uns herantritt;
und dabei verhalten wir uns leidend. Von Seiten der inneren

Selbstbestimmung und Selbsttätigkeit, welche dabei erfolgt, ist
die Erkenntnisbewegung eine Anziehung, die wir auf den Gegenstand

ausüben, wodurch wir ihn in uns aufnehmen und uns
aneignen. Daher unterscheidet sich der Erkenntnisvorgang wesentlich

von jedem Strebevorgange durch die Sichtung der beiden
in uns vorgehenden Bewegungen. Bei dem Streben nach etwas

gehen wir sozusagen zu dem Gegenstande unseres Verlangens
hin und treten aus uns heraus, bei dem Erkennen von etwas



262 Der Erkenntnisgrimd.

ziehen wir den Gegenstand der Erkenntnis zu uns heran und
nehmen ihn in uns auf. Das, wonach wir streben, ist im
allgemeinsten Sinne etwas, was uns ergänzt, vervollständigt und

vervollkommnet, also ein Gut, weil es für uns gut ist.
Dasjenige, was wir erkennen, macht uns, wenn die Erkenntnis fertig
ist, mit dem erkannten Gegenstande gleichförmig, weil wir ihn
auf ganz eigentümliche Weise in uns aufgenommen haben und

jetzt in uns tragen. Sobald wir die Seinsbestimmtheit des
Gegenstandes uns angeeignet haben, ist unsere Erkenntnis vollkommen

geworden und hat Wahrheit. Das Ende oder die Grenze des

Strebevorganges liegt daher nicht in uns, sondern in der

begehrten Sache selbst, zu der wir uns beim Begehren innerlich
hinbewegen. Das Gute liegt also im Gegenstande; und die Güte

ist ebenfalls nicht in uns, sondern in dem Gegenstande, welcher

gut genannt wird. Das Ende des Erkenntnisvorganges liegt
dagegen in uns selbst; denn es ist die Gleichförmigkeit unseres
Denkens mit dem erkannten Gegenstande : und diese

Gleichförmigkeit heifst Wahrheit. Das Wahre ist also, an sich
betrachtet und im ursprünglichen Sinne gefafst, nur in einem

erkennenden Wesen vorhanden.
7. W7eil das Erkenntnisvermögen an sich leidend ist, so

befindet es sich vor der wirklichen Erkenntnis noch im Zustande

der blofsen Möglichkeit, irgend einmal etwas zu erkennen. Von

îfatur aus ist daher unsere Erkenntniskraft und somit unser Ich
noch eine leere Bildfläche oder ein Spiegel, in dem noch kein
bestimmtes Bild erscheint. Soweit aber unser wirkliches
Erkennen überhaupt einen Gegenstand hat, tritt auch in uns ein

Gegenbild dieses äufseren Gegenstandes zutage. Dieses innere

Abbild oder Gegenbild des äufseren Gegenstandes verhält sich

beim Erkenntnisvorgange ähnlich wie das Spiegelbild bei dem

Sehen durch das Auge. Ohne ein solches Bild im Spiegel würden
wir darin den Gegenstand nicht abgespiegelt sehen. Der Gegenstand

des Erkennens wird aber durch unser Erkennen allein
nicht verändert. Dennoch kommt beim Erkennen ein Abbild

von ihm in uns zustande, also ist dieses Abbild sachlich von
seinem Urbilde verschieden. Dieses Bild in uns, welches der



Der Unterschied zwischen den erkenntnisfähigen etc. 263

Ausdruck der erkannten Seinsbestimmtheit ist, nennt man eine

Idee des Gegenstandes; also mufs der Unterschied der Idee von
ihrem Gegenstande zugegeben werden. Was die Idee selbst
ihrem Sein nach ist, und wie sie in uns zustande kommt, werden
wir erst später untersuchen. An dieser Stelle hat diese Frage
keine Bedeutung. Es genügt uns, dafs die Idee auf irgend eine
Weise innerlich den äufseren Gegenstand vergegenwärtigt. Die
Idee ist sachlich nicht der Gegenstand selbst, hat also ein von
ihm verschiedenes Dasein. So ist z. B. die Idee eines 1000 m
hohen Berges in uns nicht mehr wirklich 1000 m hoch. Hieraus
eröffnet sich uns ein Ausblick in eine ganz neue Welt, welche

physikalische Eigenschaften nicht besitzt. Wir können sie die

Welt des Gedachtseins, die ideale Welt in uns nennen: so sind

wir erfahrungsmäfsig beschaffen. Diese Thatsache steht auch

gegenüber dem Materialismus fest. Diese neue ideale Welt ist
deshalb, weil sie neben der körperlichen Welt vorkommt, noch

gar nicht übernatürlich: wir müssen uns eben gewöhnen, auf
Grund der Erfahrung Thatsachen und Dinge anzuerkennen, auch

wenn sie nicht körperlich ausgedehnt sind.

§ 2.

Der Unterschied zwischen den erJcenntnisfähtgen und den
nichterkenntnisfähigen Wesen.

1. Die Erkenntnisthatsache gipfelt in der eigentümlichen
Einheit aus dem erkennenden Wesen und dem Erkenntnisgegenstande.

Der Unterschied des erkennenden von dem nichter-

kenntnisfähigen Wesen ergibt sich aus der Natur jener Einheit.
Die Aufnahme von Formen, d. h. von Seinsbestimmtheiten, ist
allen Wesen gemeinsam. Ein Ding kann andere Formen
aufnehmen entweder infolge der Thätigkeit, welche diese Formen
selbst ausüben, oder infolge der Thätigkeit einer dritten Ursache,
wobei aus dem aufnehmenden und dem aufgenommenen Dinge
ein von beiden unterschiedenes drittes Ganzes zusammengesetzt
wird. Der erste Fall findet z. B. statt bei der Erwärmung von
Wasser. Das Wasser nimmt die Wärme auf wegen der Thätigkeit,



264 Der Erkenntnisgrund.

welche die Wärme selbst auf die Natur des Wassers ausübt.

Dagegen nimmt der Stoff die besonderen Wesensformen, wodurch

er z. B. als Gold erscheint, nicht wegen seiner eigenen Thätig-
keit auf; sondern Stoff und Wesensform bilden zusammen ein

Drittes, nämlich den im Sein fertigen Körper, der für unser
Denken von der blofsen Stofflichkeit und von der hinzutretenden
Wesensbestimmung verschieden ist. Dabei verhält der Stoff sich

nur leidend, und die Wesensform wird von ihm aufgenommen,
natürlich nur vermöge einer anderen bewirkenden Ursache; weil
eben die Wesensform durch sich selbst den Stoff in dem neuen
Ganzen zur Seinseinheit des Körpers erhebt. In diesem Falle
ist also das körperliche Ding, welches existiert und somit sich

weiter ursächlich bethätigt, weder der Stoff noch die Form,
sondern das neue aus beiden zusammengesetzte Ganze. In diesen

beiden Fällen ist die Aufnahme einer Seinsform in ein Subjekt
oder einen Träger so beschaffen, dafs ein wirkliches oder natürliches

Sein zustande kommt. Die Seinsform, welche aufgenommen

wird, ist nachher wirklich die Form des aufnehmenden Subjekts
geworden; sie gehört ihm ganz an und hört gerade damit auf,

die bestimmte Seinsform jenes anderen Dinges zu sein, indem

sie früher war. Wenn wir z. B. eine Zeichnung mit Farbe

bemalen, so wird diese individuelle Farbe eine bestimmte Seinsform

dieser Zeichnung, hört aber dadurch auf, die Farbeform

der Palette oder des Pinsels zu sein. Diese Weise der Aufnahme

dient nicht dazu, um das Subjekt selbst erkennend zu machen.

Damit der Erkenntnisvorgang möglich wird, mufs das Subjekt
die Seinsform des zu erkennenden Gegenstandes allerdings auch

in sich aufnehmen, aber nur so, dafs es dabei seine eigene
frühere Seinsform beibehält und trotz derselben noch die Seinsform

des erkannten Gegenstandes sich aneignet. Nach den Er-
fahrungsthatsachen bei der Erkenntnis ist diese Aufnahme die

einzig mögliche Annahme, obwohl uns der Vorgang selbst jetzt
noch dunkel ist.

2. Das erkennende Wesen nimmt also den Erkenntnisgegenstand

in sich auf; aber aus beiden wird nicht etwas Neues,

was selbständig da wäre und wirken könnte und selbst die



Der Unterschied zwischen den erkenntnisfähigen etc. 265

eigentliche Erkenntnis hervorbrächte. Ebensowenig ist es der

Erkenntnisgegenstand, der allein diese Vereinigung bewirkt;
sondern er bildet nur die Begrenzung für die eigene selbständige

Thätigkeit des erkennenden Wesens und verleiht daher dieser

Thätigkeit erst ihre wesentliche Eigentümlichkeit: denn nach der
Verschiedenheit des Gegenstandes richtet sich offenbar die
Verschiedenheit der Erkenntnis selbst. Es besteht also ein grofser
Unterschied zwischen der Vereinigung, die zur wirklichen
Erkenntnis tauglich ist, und der Vereinigung, die aus Stoff und
Wesensform hervorgeht. In beiden Fällen kommt eine Einheit
zustande, also ein Ganzes. Aber dieses Ganze ist in beiden

Fällen durchaus verschieden; denn der Stoff, der eine Form in
sich aufnimmt, bleibt immer nur Stoff und wird niemals selbst

zur aufgenommenen Form. Dagegen wird bei der Erkenntnis
der Erkennende geradezu selbst der von ihm erkannte Gegenstand;

weil der Erkennende eben den Gegenstand auf eine ganz
neue Weise in sich abgebildet oder aufgenommen hat. Die
erkannte Einheit besteht also darin, dafs der Erkennende selbst,
aber in Bezug auf die Erkenntnis und nur soweit, das Erkannte
geworden ist. Das lehrt Aristoteles, wenn er sagt, „dafs die
Seele selbst entweder der Wirklichkeit oder der Möglichkeit nach

beim Erkennen alle sinnlichen und geistig wahrnehmbaren Dinge
geworden ist." Nur das erkenntnisfähige Wesen kann also in
sich den Stoff' und die Form erheben, d. h. ihnen ein höheres
Sein verleihen, so dafs der Erkennende im Erkennen zum
Erkannten wird, und dafs dennoch jedes von ihnen bleibt, was
es ist. Die erkennenden Wesen unterscheiden sich also von den

nichterkennenden dadurch, dafs die nichterkennenden nur ihre
eigene Seinsform besitzen, während die erkenntnislähigen Wesen

aus ihrer eigensten Natur dazu bestimmt sind, auch noch die
Seinsform eines anderen Dinges in sich zu haben.

3. Die Notwendigkeit dieses Unterschiedes läfst sich leicht
beweisen. Jedes Ding ist nur in soweit thätig, als es selbst schon

verwirklicht da ist. Das, was erkannt wird, verleiht der
Erkenntnis selbst ihre wesentliche Eigentümlichkeit. Das erkennende
Wesen mufs aber von selbst seine eigene Thätigkeit hervorbringen

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 18



266 Der Erkeimtnisgrund.

können, denn sonst wäre sein Erkennen eben nicht sein eigenstes
Erkennen. Allen in ihrem eigentümlichen Sein vollkommenen
Wesen ist es aber gemeinsam, dafs sie selbst thätig wirken
können; also mufs auch das erkennende Wesen dem Gedachtsein
oder dem Erkanntsein die bestimmte Seinsweise verleihen. Jedes

Ding ist ferner um seiner eigenen Bethätigung willen da; deshalb

ist die Natur des erkenntnisfähigen Wesens von selbst innerlich
so beschaffen, dafs es sich entweder der Wirklichkeit oder

wenigstens der Möglichkeit nach selbst in den gedachten oder
erkannten Gegenstand verwandelt: und das heifst nichts anderes,
als das erkennende Wesen ist sowohl es selbst, als auch etwas
anderes von ihm Verschiedenes, während das nichterkenntnisfähige
Wesen nur auf sein eigenstes Sein ganz und gar beschränkt bleibt.

4. Der Unterschied dieser beiden Arten von Wesen ist
offenbar ein Gattungsunterschied. Die nichterkenntnisfähigen
Wesen sind ganz und gar auf ihre eigene Seinsform beschränkt.
Sie können sich allerdings andere Formen aneignen, werden aber

dadurch selbst ganz verwandelt. Die erkenntnisfähigen Wesen sind

dagegen ihrem ganzen Sein nach weniger beschränkt; sie bleiben,

was sie sind, und werden dennoch beim Erkennen etwas anderes.

Ihre Aufnahmefähigkeit für fremde Formen ist daher an sich

gar nicht begrenzt; sie sind deshalb angelegt, im Erkennen alles

zu werden, besitzen also eine Anlage für das All der Dinge.
Sie tragen also schon in ihrer eigenen Natur als Anlage und

Bestimmung eine gewisse Unendlichkeit, die freilich nur auf die

Erkenntnisthätigkeit sich bezieht und deshalb nicht schlechthin
die Unendlichkeit ist. Hieraus folgt einmal, dafs die Erkenntnis
niemals durch die Kräfte der erkenntnisunfähigen Wesen geleistet
werden kann. Ferner folgt aus der Gattungsverschiedenheit
beider Wesen, dafs auch keine Artumwandlung des einen in
das andere möglich ist; denn es ist ein Unterschied, der das

ganze innerste Sein der beiden durchdringt. So ist schon hieraus
der Materialismus und der aus ihm folgende Darwinismus
grundsätzlich widerlegt.

5. Die Natur des erkenntnisfähigen Wesens ist also

unvergleichlich höher und vollkommener, dem Sein nach stärker und



Der Unterschied zwischen den erkenntnisfähigen etc. 267

besser als die Natur des nichterkenntnisfähigen Wesens; und die

eigentümliche Thätigkeit des erkenntnisfähigen Wesens übertrifft
alle Leistungen des nichterkenntnisfähigen Wesens. Das Erkennen
ist ein ganz innerer Vorgang des selbstthätigen Ich und hat
einen so grofsen Seinsgehalt, dafs wir jene Leistung im Vergleich
mit den Thätigkeiten der blofsen Körper als eine besondere

Lebensthätigkeit bezeichnen. Die Unendlichkeit, welche in der

Erkenntnisfähigkeit gegeben ist, zeigt sich auch darin, dafs alle
wahren Gegensätze, die sich in der Welt des wirklichen Seins

aussehliefsen, gleichzeitig und in höherer Einheit im erkennenden
Wesen vorhanden sein können; denn der Erkennende nimmt die

am meisten entgegengesetzten Dinge in sich auf. Das erkenntnis-

fahige Wesen ist daher eine Welt im Kleinen, weil es höher ist als

die übrigen Wesen und für ihre Erkenntnis gemacht ist. Darum
ist der Zweck seines Daseins ein höherer, es ist zur Herrschaft
geboren. Es besitzt grofse Einheit bei grofser Mannigfaltigkeit.
Es ist mit dem göttlichen Wesen innig verwandt. Es kann über
sich selbst nachdenken und sich selbst wieder zum Gegenstande
seiner Erkenntnis machen. Sein Begehren, das dem Erkennen
von selber folgt, nimmt daher auch teil an der Unendlichkeit
des Erkennens selbst; weil ich alles erkennen kann, kann ich
auch zu allem mich innerlich hinneigen: und darin liegt die Wurzel
der Willensfreiheit und der freien Persönlichkeit. Darum mufs
auch der Natur mehr daran gelegen sein, ein einziges erkenntnisfähiges

Wesen im Dasein zu erhalten, als alle nichterkenntnis-
fähigen Wesen zusammen: daher liegt in der Erkenntnisfähigkeit
auch die Wurzel der Unsterblichkeit. Weil das erkenntnisfahige
Wesen nicht auf sich beschränkt ist, sondern von Natur für
alles bestimmt ist und freies Begehren besitzt, so kann es auch
andere erkenntnisfähige Wesen zum Gegenstande seines Strebens
machen: und darin liegt die Wurzel des gesellschaftlichen Lebens
und der höchsten Zweckordnung der persönlichen Gemeinschaft.

18*




	Der Erkenntnisgrund

