
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die Praemotio physica nach Thomas

Autor: Schneider, Ceslaus M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jjt sfo afit jjt jjt afa afa afo afo J$e

w! ?5k ?58f saw Ä* tstf ?5$? ?5fiJ s®» ssÇf JS&j jjjjf «§• «y» «gt

DIE PRAEMOTIO PHYSICA NACH THOMAS.

Von Dr. Ceslaus M. Schneider
IN MALMEDY.

V or kurzer Zeit erschien bei den Herausgebern der „année
Dominicaine" in Paris (Parisiis apud Editores Ephemeridis „l'année
Dominicaine" via dicta du Cherche-Midi 19) das über 760 S. in

gr. 8 starke Werk: S. Thomas et doctrina praemotionis physicae
seu Responsio ad R. P. Schneemann S. J. aliosque doctrinae
scholae thomisticae impugnatores auctore P. E. A. M. Dummer-
muth, ord. Praed. sac. theol. mag. et in collegio Lovaniensi
ejusd. ord. stud. reg.

Wir sind durchaus nicht der Ansicht, dafs sich bei der
heutigen aufgeregten Zeit die berufenen Vertreter der
katholischtheologischen Wissenschaft hüten sollen, Lehrpunkte zu behandeln,
welche innerhalb des Dogma selber kontrovers sind; und dafs

vielmehr alle Mühe darauf verwandt werden müsse, die positiv
feststehende Lehre der Kirche zu erläutern und zu verteidigen.
Denn abgesehen davon, dafs eben zur Feststellung des richtigen
Verständnisses dieser Lehre bereits die Kenntnis der kontrover-
tierten Punkte und deren beiderseitige Begründung sehr oft
erfordert ist, kann es im Reiche der Wahrheit, wie dies die

Kirche ist, „das Haus des lebendigen Gottes, die Säule und Grund-

veste der Wahrheit" (I Tim. 3), niemals eines grofsen, einschneidenden

Vorteils entbehren, sowohl was die Kinder der Kirche
als was die Aufsenstehenden anbelangt, wenn grade die Wahrheit

tiefer untersucht, eingehender dargestellt und dem menschlichen

Geiste gegenwärtiger gemacht wird.
Jahrbuch für Philosophie etc. 1. 10



138 Die praemotio physica nach Thomas.

Wenn jedoch auch derjenige recht hätte, der da meint, ein

jeder wissenschaftliche Streit innerhalb der Kirche Gottes sei

vom Übel, so könnte er doch das Erscheinen des eben angezeigten
Werkes nicht mifsbilligen, Denn letzteres ist nur zur Abwehr
geschrieben gegen zahlreiche Angriffe, welche von den verschiedensten

Seiten her, zuletzt von dem durch sonstige Werke,
zumal aus der Zeit des vatikanischen Konzils, dem deutschen

Publikum vorteilhaft bekannten, jetzt verstorbenen P. Gerhard
Schneemann gegen den Thomismus gemacht wurden. Das Werk
des P. Dummermuth richtet sich somit nicht nur gegen Schneemann,

sondern auch gegen Cornoldi, Levesseur, Dupont, Le Tal-
lec etc.; und nur der Umstand, dafs Schneemann alle diese Angriffe
in seiner deutsch und lateinisch herausgekommenen Abhandlung
zusammengefafst und durch weitere Zeugnisse zu begründen
gesucht hat, ist der Grund davon, dafs er allein auf dem Titelblatte

genannt wird.
Die Angriffe behaupten zuvörderst, dafs die heute noch

allgemein so bezeichnete Thomistenschule diesen Namen nicht
mehr verdiene, sondern vielmehr die Schule des Bannez sei und
somit ihre Anhänger „Bannesianer" genannt werden müssen.

Denn nicht der hl. Thomas sei ihr Führer, sondern Bannez.
Es wird diese Behauptung in erster Linie dadurch begründet,

dafs man zu beweisen sucht, die heutigen sog. Thomisten, also

die seit Bannez, lehrten die physica praedeterminatio, welche
Thomas nicht lehre. Dasselbe gilt folgerichtig von der scientia

media.

Endlich will man von der angreifenden Seite her darthun,
dafs auch die hauptsächlichen Thomisten vor Bannez nicht die

praedeterminatio physica lehren, sondern in diesem Punkte mit
den Molinisten übereinstimmen. Dementsprechend weist P.
Dummermuth zuerst und zwar auf Grund von Aussprüchen der höchsten

Autorität in der Kirche den Vorwurf zurück, als werde der

heutige Thomismus mit Unrecht so bezeichnet. Dann stellt er
mit Hilfe zahlreicher Citate aus Thomas fest, dafs Thomas in der
That die praedeterminatio physica ausdrücklich lehrt und die

gegenteilige Ansicht positiv verwirft. Und endlich führt er eine



Die praemotio physica nach Thomas. 139

Menge Stellen aus thomistisohen Autoren vor Bannez an, welche
zweifellos darthun, dafs die thomistische Schule, wie sie vor und
nach Bannez an erster, leitender Stelle der Dominikanerorden
vertritt, ganz und gar der Lehre nach ein und dieselbe ist. Bei
jedem der einzelnen Teile löst er umständlich die von Schneemann

und den Molinisten entgegengestellten Schwierigkeiten und
beleuchtet in oft höchst frappanter Weise deren Gewohnheit,
Texte aus Thomas zu zitieren.

Wir erkennen es als vollkommen berechtigt an, dafs der
Verfasser, ein Kind des Ordens des h. Dominieus, den Versuch
eingehend und entschieden zurückweist, den Dominikanerorden
in seiner Lehre von der glänzendsten Leuchte, die er erzeugt, vom
engelhaften Lehrer, zu trennen. Wir wissen die Gefühle
vollständig zu würdigen, welche einen Ordensbruder des h. Thomas

erfüllen müssen,- wenn dem ganzen Orden, der zu allen Zeiten
seiner Existenz nichts mit angelegentlicherer Sorgfalt gepflegt hat
als die Reinheit der Lehre des h. Thomas, der Vorwurf gemacht

wird, seine Lehre verdiene nicht den Beinamen der
„thomistisohen"; — wo doch 1. Papst Leo XIII. in der Encyklika
„Aet. Patris" ausdrücklich sagt: „Damit wir die Dominikanerfamilie

hier beiseite lassen, welche sich mit vollem Rechte
rühmt, diesen grofsen Lehrmeister als den ihr ange-
hörigen zu besitzen, so sind zur Nachfolge des h. Thomas in
ihren Lehren verpflichtet worden die Benediktiner" etc.; — wo
doch 2. Benedikt XIII. am 6. Nov. 1724 den Professoren des

Dominikanerordens schreibt: „Verachtet aus ganzer Seele die

Verleumdungen, die man gegen eure Lehre richtet, zumal

rücksichtlich der Gnade, die an und für sich, von ihrem
Innern aus wirksam ist, (de gratia praesertim per se et ab

intrinseco efficaci) und rücksichtlich der vor allem Vorherwissen

der Verdienste bestehenden, ganz frei und rein
aus der liebevollen Barmherzigkeit Gottes fliefsenden
Vorherbestimmung zur Herrlichkeit, was ihr lobenswerter
Weise bis jetzt gelehrt und was ihr geschöpft habt aus den
heil. Kirchenlehrern Augustinus und Thomas (ac de gra-
tuita praedestinatione ad Gloriam sine ulla praevisione meritorum

10*



140 Die praemotio physiea nach Thomas.

et quas (doctrinas) ab ipsis Ss. Doetoribus Augustino et Thoma

se hausisse); auf G-rund dessen eure Schule sich mit vollem
Rechte rühmt, in diesen Lehren gleichförmig zusein dem Worte
Gottes, den Dekreten der Päpste und der Konzilien und den

Aussprüchen der Väter"; — wo doch 3. der nämliche Papst am
26. Mai 1727 von neuem sagt: „Wir können nicht schweigen,
was die Lehre des h. Thomas von Aquin anbetrifft, welcher der
Predigerorden in heilbringender Weise eifrig folgt"; und wo er in
dieser selben Bulle „Pretiosus" unter kanonischen Strafen allen
und jeden Gläubigen Christi befiehlt, dafs sie ja nicht die Lehre
des gelobten engelhaften Lehrers und seine ausgezeichnete

Schule in der Kirche, zumal wo in dieser Schule
es sich um die gratia per se et ab intrinseco efficaci
ac de gratuita praedestinatione ad Gloriam sine ulla
meritorum praevisione handelt, weder in Schriften noch in
Reden schmähen"; denn „weit entfernt von Thomas und von der

wahren thomistischen Schule seien die vom h. Stuhle
verurteilten Lehren des Quesnelius, Jansenius etc."; — wo doch 4. auch

Clemens XII. am 2. Oktober 1733 schreibt, nachdem er die eben

zitierten Aussprüche der Bullen Benedikts XIII. vollauf bestätigt
und erneuert hat: „WTir wollen jedoch — und wir wissen, damit

in Übereinstimmung zu sein mit der Meinung unserer Vorgänger

— wir wollen jedoch nicht, dafs aus den Lobeserhebungen, welche

wir selber oder unsre Vorgänger der thomistischen Schule

gespendet haben, und die wir hiemit von neuem wiederholen,

gefolgert werde, als ob damit etwas entschieden sei gegen
die übrigen Schulen in der katholischen Kirche, welche in der

Erklärung der Art und Weise, wie die göttliche Gnade wirksam

ist, eine andere Ansicht haben als die thomistische und deren

Verdienste um den Apostolischen Stuhl grofs sind".

Wir begreifen und anerkennen deingemäfs sehr wohl, wie
ein Kind des h. Dominicus nach solch ausdrücklichen Zeugnissen
des Apostolischen Stuhles es sonderbar findet, dafs man den Orden,
welcher Thomas hervorgebracht und ihn zuerst mit der Milch
der reinen Lehre genährt hat ; der da stets die Lehre des

Heiligen an die Spitze seiner eigenen gestellt hat, von Seiten der



Die praemotio physica nach Thomas. 141

Molinisten beschuldigen kann, er habe den Pfad, den Thomas

gewandelt oder vielmehr auf den er, der Orden, selber den heil.
Thomas hingeleitet hat, verlassen um der vermeintlichen
Erfindungen eines seiner Professoren willen.

Aber wir können uns nicht des weiteren mit diesem für die
betr. Frage aufsenliegenden Streite befassen; schon weil in un-

srer gegenwärtigen Kritik uns die dogmenhistorische Seite
der Gnadenfrage nicht beschäftigt. Wir drücken vielmehr von

neuem hier unsre Überzeugung aus, dafs es für die Erzielung eines

endgiltigen Ergebnisses in diesen Untersuchungen dienlich ist,
alles Persönliche, alles was im allgemeinen die Orden betrifft,
fernzuhalten und nur Grund gegen Grund aufzustellen, nur der

objektiven Wahrheit nachzugehen.
Die Stellung der Orden ist zudem heutzutage nicht mehr

eine solche in der litterarischen Welt, dafs ihre historischen

Beziehungen zu irgend einer Kontroverse in deren Behandlung durchaus

eine Stelle einnehmen müfsten, damit überhaupt ein
Verständnis erzielt werde. Ob es zum Besten der Wissenschaft ist
oder zu ihrem Nachteile, dafs die Orden als solche einen mafs-

gebenden Platz auf den Lehrkanzeln nicht mehr behaupten, ist
nicht unsre Sache, hier zu besprechen. Die Thatsache besteht.

Um der Objektivität der Darstellung willen lassen wir also

die Prüfung dieser Seite des Dummermuthschen Werkes fort und
werden am Schlüsse nur den Inhalt des historischen Teiles

berichten. Der weit überwiegende Hauptinhalt des genannten
Werkes ist der rein dogmatische. Und von diesem sagen
wir kurz nach unsrer gewissenhaften Überzeugung: die

Bearbeitung, dieP. Dummermuth der Frage nach der praemotio physica

hat angedeihen lassen, besitzt alle jene Vorzüge, welche einem

Werke dauernden Wert verleihen. Philosophischer Scharfblick,
Klarheit in der Darstellung, Gründlichkeit der Auffassung, Tiefe
in der Entwicklung, aufserordentliche Belesenheit in der scholastischen

Litteratur, allseitige Schlagfertigkeit, welche jede Schwierigkeit

zerlegt und mit evidenter Sicherheit beantwortet, bilden die

Grundlage, auf welcher dem Leser Sicherheit geboten wird für
reichen Nutzen.



142 Die praemotio physica nach Thomas.

Damit wir dieses Urteil begründen, wollen wir zuerst die

hier behandelte Frage nach beiden Seiten hin vorlegen; — dann
wollen wir unsre Ansicht begründen; — und endlich zeigen,
wie Thomas diese Ansicht positiv und ganz ausdrücklich vertritt.
Die Stellen, welche Dummermuth anführt, sind unabweisbar.

I.

Die praemotio physica und ihre Geyner.

Die Hauptsätze der praemotio physica lassen sich kurz so

formulieren. Wir geben sie mit den eigenen Worten des h. Thomas,
wie sie aus den verschiedenen Stellen seiner Werke gezogen sind:

I. Die Thomisten erkennen eine doppelte praedeterminatio
oder praemotio an. Die eine ist „eine gewisse Richtschnur und
ein gewisser Grund für den Ruf zum ewigen Heile und findet
sich danach innerhalb der göttlichen Yernunft. Die andre
ist die Ausführung dessen, was in der göttlichen Yernunft sich

findet; und diese ist wieder allein in Gott, insoweit dieser
thätig einwirkt; sie ist in der Kreatur, insoweit diese als

bestimmbar die Einwirkung von Seiten Gottes in sich aufnimmt".

(S. th. I qu. 23 art. 2.) Die letztere Thätigkeit, von welcher aus
die vernünftige Kreatur in ihrer freien Äufserung bestimmt wird,
heifst praemotio oder praedeterminatio physica. Sie ist „die Kraft
oder das Werkzeug" (III de pot. art. 7), vermittelst dessen die

freie Kreatur jene Akte setzt, welche in der Ewigkeit von Gott
vorherbestimmt sind.

II. Das „prae" bezeichnet nicht ein „Vorher" der Zeit oder
Dauer nach, sondern auf Grund der Abhängigkeit, welche ihrer
Natur nach die Wirkung zu der Ursache hat. Thomas drückt
dies des öftern mit den Worten aus (III C. 9. cap. 110): „Die
bewegende Kraft, vermittelst deren das Bewegliche in Thätigkeit
gesetzt wird, geht der Natur nach als verursachend der Bewegung

vorher"; (motio moventis praecedit).
III. Ein solches „Bewegen" oder „Vorherbestimmen"

praemotio, praedeterminare heifst nichts andres als (S. th. I qu. 2

ad III): „Bewirken, dafs etwas, was vorher nur im Zustande



Die praemotio physica nach Thomas. 143

des Vermögens oder des Könnens war, nun thätig ist"; oder

(I. II q. 16 a. 1): „Bewegen die Vermögen der Seele zu ihren
Thätigkeiten hin will besagen: sie zur Thätigkeit hinwenden,
applicare ad suos actus" (III de pot. 7 ; S. th. I q. 105).

IV. Es gibt eine praemotio oder praedeterminatio physica
und eine praemotio moralis. Letztere, sagt Thomas (III de

malo 3) „besteht darin, dafs die Ursache von aufsen her
vorbereitend wirkt z. B. durch Bat oder durch Gebot". Die er-
stere bezieht sich auf jene „Ursache, welche in Thätigkeit setzt";
und dies ist im wahren und eigentlichen Sinne eine Ursache,
denn „Ursache wird jene Einwirkung genannt, welcher die

"Wirkung folgt. Nun folgt aber auf das Einwirken des Bethätigenden
unmittelbar die Wirkung; nicht aber auf das Einwirken dessen,

der nur vorbereitet, rät oder befiehlt. Überreden nämlich zwingt,
wie Augustin (83 Q,q. 4) sagt, keineswegs den, der nicht will".

V. Zwei Arten von untergeordneten Ursachen, von causae

secundae, gibt es: 1. solche, welche mit Naturnotwendigkeit
thätig sind; und 2) frei wirkende. Danach besteht eine doppelte

praemotio physica. Thomas kennzeichnet sie mit den Worten
(S. th. I q. 83 a. 1 ad III): „Gott ist die erstbewegende
Ursache sowohl rücksichtlich der natürlichen, also mit
Naturnotwendigkeit wirkenden, als auch rücksichtlich der freien Ursachen.

Und wie Gott dadurch, dafs Er die ersteren, die rein natürlichen
Ursachen in Thätigkeit setzt, denselben es nicht nimmt, dafs ihr
Thätigsein ein natürliches, der inneren Natur des betreffenden

Dinges entsprechendes ist, so nimmt Er dadurch, dafs Er die

frei wirksamen Ursachen in Thätigkeit setzt, es denselben nicht,
dafs ihr Thätigsein ein freies ist; vielmehr bewirkt Er durch sein

Einwirken gerade dies, da Er in jedem Sein nach dessen

Eigentümlichkeiten wirkt".
VI. Das ist, wie bereits gesagt, der Unterschied zwischen

der praemotio physica und der praemotio moralis, dafs auf jene
der Akt unmittelbar folgt; nicht aber auf die praemotio moralis.
Deshalb verträgt sich dieses Beide nicht mit einander im nämlichen

Akte: die gratia per se et ab intrinseco efficax — diese aus sich
allein wirksame Gnade im Willen ist nämlich nichts andres wie



144 Die praemotio physica nach Thomas.

die praemotio physica selber im Bereiche des Übernatürlichen —
und der Mangel der thatsäch liehen Zustimmung. Wohl aber
verträgt sich dieses Beide: die gratia efficax und das Vermögen,
nicht zuzustimmen. Denn weit entfernt dafs die Bewegung, welche
vom Erstbewegenden, vom Urheber der Natur, ausgeht, die
betreffenden Vermögen zerstört, vollendet sie dieselben, bewirkt also im

vorliegenden Falle, dafs gerade die der Natur des freien Willens
zukommende unbeschränkte Indifferenz sich im Akte thatsächlich
äufsert.

VII. Die von Gott ausgehende Bewegung wird in keiner
Weise modifiziert oder näher bestimmt für das einzelne Sein

durch die untergeordneten Ursachen. „Regieren" so schreibt
Thomas I q. 103 a. 5 „heifst ebensoviel als in Bewegung sein auf
Seiten der Regierten kraft dessen, dafs der Regierende in

Bewegung oder in Thätigkeit gesetzt hat. Denn jegliche Thätig-
keit ist im Thätigseienden kraft dessen, der es in Thätigkeit
setzt. Jede Thätigkeit aber richtet sich nach der Beschaffenheit
des Seins, dem sie zugehört. Also sind verschiedene Thätig-
seiende verschiedenartig in Bewegung gemäfs ihrer eigenen
Verschiedenheit, trotzdem die regelnde Weisheit Gottes nur eine ist.
Denn jene Wesen, die für sich wirken und Herr sind ihres
Wirkens, werden von Gott so in Thätigkeit gesetzt, dafs Er nicht
nur in ihrem Innern thätig ist, sondern auch in derWeise,
dafs Er ihnen, um sie zum Guten hinzuleiten und vom Bösen

abzuziehen, Gebote und Verbote gibt, Lohn und Strafe vorstellt".
Nicht also hängt die Wirksamkeit der praemotio physica

von dem freien Bestimmen des freien Willens in der Kreatur
irgendwie, weder negativ noch positiv, ab; sondern vielmehr
richtet sich die Thätigkeit des Menschen nach dem freien Willen
in ihm, insoweit dieser selbe freie Wille von Gott wirksam in

Thätigkeit gesetzt worden; und alle positive Modifikation und

Disposition ist von Gott gewirkt, sei es allein von innen, vom
Willen heraus, in der Weise der causa efficiens, sei es zugleich
mit moralischer Einwirkung in Form von Gebot und Verbot.
Ähnlich bewegt auch der freie Wille die Füfse nicht so, dafs

diese sich die Richtung bestimmen und demgemäfs die einfliefsende



Die praemotio physiea nach Thomas. 145

Kraft „modifizieren"; wohl aber so, dafs die Füfse ihrer Natur
nach gehen und nicht so, dafs sie etwa sehen oder hören.

VIII. „Die natürliche Kraft" sagt Thomas (III de pot. art. 7

ad VII), „welche den Dingen in deren Beginne eingeprägt worden,
ist wie eine Form, die da festes, bleibendes Sein hat in der
Natur. Was aber von Gott in den Dingen mit ihren natürlichen
Vermögen verursacht wird, so dafs kraft dessen das betreffende

Ding thatsächlich wirksam ist, (quod a Deo fit in re naturali,
quo actualiter agat), das ist wie eine vorübergehend
eingeprägte, die Thätigkeit regelnde Form, die im Dinge selbst
kein vollständiges Sein hat; sondern da sich vorfindet, wie die
Farben in der Luft sind, wie künstlerische Kraft des Künstlers
im bewegten Werkzeuge ist. Gleichwie also das Beil durch die

Kunst geschärft werden konnte, so dafs diese Form der Schärfe
in ihm bleibend, und es vermöge derselben „hinreichend" ist —
sufficiens — um zu schneiden ; wie aber nicht es ihm gegeben werden

konnte, dafs die Form, gemäfs der es kunstreich in Bewegung
gesetzt wird, in ihm bleibend sei; — so verhält es sich mit jedem
Dinge rücksichtlich seiner natürlichen Kräfte. Es konnte wohl eine

solche Kraft des Vermögens als eine bleibende Form ihm
gegeben werden; nicht aber jene Kraft, vermittelst deren es wirklich

thätig ist und mit seiner Thätigkeit dem Sein dient als

Werkzeug der ersten Ursache. Wie nämlich das Beil, um die

Kunstform, nach der es in Bewegung gesetzt wird, in sich als

bleibende zu haben, Vernunft besitzen müfste, so müfste jedes

Ding, sollte die Kraft, seine natürlichen Fähigkeiten, die dem

thatsächlichen Sein dienen, von sich aus allein in Bewegung zu

setzen, innerhalb seiner selbst als bleibende sich finden, das

allgemeine Prinzip für das Sein bilden. Denn wer von sich aus

selbständig einmal Sein hervorbringen kann, der kann es immer
und in jedem Falle; wie das Auge, welches einmal eine Farbe

sieht, sich indifferent auf alle Farben erstreckt. Es konnte also

keiner natürlichen Kraft es verliehen werden, dafs sie sich selbst

in Thätigkeit setze, ebensowenig wie dafs sie sich selbst im Sein

erhielte. Wie also dem Werkzeuge der Kunst es nicht gegeben
werden kann, dafs es thätig sei ohne die von kundiger Hand



146 Die praemotio physica nach Thomas.

kommende Bewegung; so kann es keiner natürlichen Kraft
gegeben werden, dafs sie thätig sei, ohne vorher durch die
göttliche Thätigkeit in Bewegung gesetzt worden zu sein".

Selbst Suarez (de concil. Dei cum voluntate, lib. I. c. 11

n. 16) erkennt an, dafs Thomas an dieser Stelle die thomistische

praemotio physica lehre; wenn er auch, freilich falschlicher Weise,
meint, Thomas hätte in der summa (I q. 105 ; I, II q. 108 art. 1)

stillschweigend die eben ausgedrückte Ansicht zurückgenommen;
fälschlicher Weise, denn Thomas hat in allen ähnlichen Stellen

ganz dieselben Ausdrücke, wie dies auch Suarez selbst später
(3 de auxiliis c. 38 n. 20) eingesteht.

Dieses Ergebnis der praemotio physica, das da im Geschöpfe

nur ein esse incompletum hat, d. h. ein nur bestimmbares

Sein, zu bestimmen oder vollständig zu machen durch die
bestimmende Kraft der ersten Ursache; — dieses Ergebnis ist
somit verschieden 1. von Gott, denn es wird verursacht; es ist
verschieden 2. von dem Thätigsein der untergeordneten
Ursache, denn es ist eben die dieses Thätigsein bewirkende Ursache.

Der Molinismus läfst sich in folgenden Sätzen zusammenfassen

:

I. „Gott setzt nicht die untergeordnete Ursache in Bewegung

und wendet sie nicht hin zum Thätigsein in der Weise,
dafs dies eine eigene Thätigkeit sei und der Thätigkeit der

untergeordneten Ursache vorausgehe, wie die Ursache der

Wirkung". (Concursus Dei non consistit in eo, quod Deus moveat
et applicet causam secundam ad agendum, idque per actionem

quandam distinetam et praeviam) Becanus, de Deo c. 18 n. 17.

(Thomas sagte oben und er sagt überall, wo davon die Rede

ist, das gerade Gegenteil und zwar in den Ausdrücken selber;
Deus movet, applicat, motio Dei est praevia.)

II. „Die Thomisten nehmen einen wirkenden Einflüfs Gottes

in die untergeordnete Ursache an; wir aber wollen keinen solchen

Einflufs in die erwähnte Ursache, sondern mit derselben in die

Wirkung" (nr. 20 1. c.)

III. „Nicht so ist der concursus Gottes mit den freien
Ursachen, dafs er in dieselben hinein stattfände, als ob sie zuerst



Die praemotio physica nach Thomas. 147

von ihm in Thätigkeit gesetzt werden müfsten, ehe sie selber

thätig sind und ihre Wirkung hervorbringen. Vielmehr richtet
sich der Einflufs Gottes unmittelbar und zugleich mit der

geschöpflichen Ursache auf das, was diese wirkt". (Molina q. 14

art. 13 disp. 26.)

IV. „Nicht Gott ist die ganze Ursache der Wirkung und

nicht die geschöpfliche untergeordnete Ursache ist es, sondern

beide sind Teilur Sachen; nicht zwar als ob ein Teil der
Wirkung von Gott sei und ein andrer Teil von der Kreatur,
vielmehr ist die ganze Wirkung von Gott und von der geschöpfliehen

Ursache, insoweit die eine der beiden Ursachen den

wirkenden Einflufs der andern in die Wirkung notwendig hat;
— wie etwa, wenn zwei ein Schiff ziehen, die ganze Bewegung
des Schiffes von jedem der beiden ausgeht; denn der eine

bewirkt zugleich mit dem andern alle einzelnen Teile der

Bewegung". (Molina 1. c.)

V. Der Einflufs Gottes ist ein allgemeiner, indifferenter und

wird erst modifiziert und näher bestimmt durch die untergeordneten,

geschöpflichen Ursachen. „Dem freien geschöpfliehen
Willen ist es überlassen", so Molina 1. c., „vielmehr diese als

jene Handlung hervorzubringen oder überhaupt nicht zu wollen.
Der concursus Gottes, wie derselbe allen Kreaturen angeboten

wird, ist gleich dem Einflüsse der Sonne, der sich wohl auf die

Gesamtheit der sichtbaren Welt erstreckt; jedoch hier vom
Einflüsse des Menschen modifiziert oder näher bestimmt wird, so

dafs ein Mensch entsteht; dort vom Einflüsse des Pferdes, dafs

ein Pferd entstehe".
VI. Der Einflufs Gottes ist nicht die wirksam thätige

Ursache der Thätigkeit des freien Willens. Vielmehr „kann dieser

Einflufs ganz gut vorhanden sein; trotzdem aber bleibt der freie
Wille indifferent dafür, dafs er wolle oder nicht wolle; und dafs er
dies wolle oder jenes. Darin also, dafs der freie Wille will oder
nicht will, dies oder jenes will, ist keinerlei Abhängigkeit vom
Einflüsse Gottes; dazu wirkt auch der letztere nicht mit,
sondern zugleich mit dem freien Willen und auf derselben Stufe

wirkt Gott mit zur Wirkung". (Quippe cum, quod producatur



148 Die praemotio physica nach Thomas.

Yolitio potius quam nôlitio et hujus potius objecti quam alterius
a concursu liberi arbitrii dependet, et non a concursu Dei
generali coopérante una cum libero arbitrio; 1. c. art. 13 disp. 29).

Es gibt jedoch auch Gegner der Thomisten, welche einen
Einflufs von Seiten Gottes in den Willen selber annehmen und

meinen, dafs durch einen solchen Einflufs der Wille von Gott in

Thätigkeit gesetzt und bestimmt werde, soweit dieser auf das

Gute im allgemeinen oder auf den letzten Zweck
gerichtet ist. Nach diesen Autoren wäre ein so gestalteter Einflufs
Gottes an und für sich i n d i ffere n t und unwirk s am, um dieses

oder jenes besondre Gut zu wollen oder nicht zu wollen;
vielmehr, würde derselbe vom geschöpflichen Willen aus
bestimmt oder „modifiziert" zum besondren Wollen, und zu letzterem

bestimme der Wille sich ganz und gar aus sich selbst.

Demgemäfs müfste man in jeder freien Thätigkeit zwei
Elemente unterscheiden. Das eine, welches in sich notwendig ist
und wozu der Wille von Gott bestimmt wird, ist auf das Gute
im allgemeinen, das bonum commune, gerichtet; es ist die

Hinneigung zum Guten überhaupt; — das andre, das da

frei ist, kommt durchaus von der Bestimmung des freien Willens
her. „Stelle dir", schreibt P. Cornoldi, „ein Schiff vor, welches
der Wind nach Osten treibt, ohne dafs in dieser Thätigkeit des

Windes die Bestimmung läge, in welchen besondern Hafen das

Schiff einlaufen soll. Diese Bestimmung hängt von dem ab, der
das Steuer fuhrt ; er lenkt das Schiff nach rechts oder nach links,
wie es die bestimmte, besondre Richtung verlangt. Die

Bewegung des Schiffes käme dann vom Winde; die besondre
Richtung der Bewegung vom Steuermanne. Der Wind
stellt da den Einflufs Gottes in den freien Akt vor; das Steuerruder

oder der Steuermann den freien Willen des Mensehen".
Diese Annahme ist die seichteste von allen. Sie vereinigt

in sich alle Schwierigkeiten der Ansicht Molinas, ohne noch dabei

so viel zu erklären wie Molina erklärt, und alle Vorwürfe, die man
dem Thomismus macht. Ihr Ergebnis ist nach eigenem Geständnisse

der offenbarste Widerspruch; wenn man auch diesem

inneren Widerspruche den Namen „Mysterium" geben möchte.



Die praemotio physica nach Thomas. 149

Wir wollen jetzt, um dies festzustellen und zugleich zu zeigen,
wie die praedeterminatio physica sowohl der Natur der Dinge,
die uns umgeben, als auch zumal der Natur des freien Willens
durchaus und mit Auschlufs jeder andern Hypothese entspricht,
zuvörderst einen Irrtum als solchen kennzeichnen, der gerade in
der neuesten Zeit ganz offen auftritt, der aber, wenn auch weniger

offen und ausdrücklich, von allen Vertretern des Molinismus

vorausgesetzt wird. Der erwähnte Irrtum betrifft den Gebrauch
eines terminus technicus.

II.
Die Begründung der praemotio physica.

Diese Begründung gliedert sich in zwei Teile: a) in die

Darlegung der richtigen Bedeutung der termini technici
„praemotio" oder „praedeterminatio" und „physica"; — b) in die

Auseinandersetzung der Beziehung, welche die praemotio physica
zu Gott, zu den Dingen und deren Natur, und endlich zum freien

Willen hat.

a) Was bedeutet „praemotio" oder „praedeterminatio"; —
und was besagt der Ausdruck „physica"?

Die Antwort wird gegeben sein, wenn wir den bereits

angedeuteten Irrtum zurückweisen. Wie allerdings hochangesehene

Autoren, zumal in der Neuzeit, einen solchen Irrtum offen

aussprechen und dabei noch voraussetzen lassen können, sie hätten

Thomas eingehend studiert, ist völlig unbegreiflich. Denn jede
Seite von Thomas, kann man sagen, dürfte es ihnen zum Be-
wufstsein führen, wie schwer ihr Irrtum ist. Diese Autoren
nämlich halten den Ausdruck „determinare ad actum" für
durchaus gleichbedeutend mit diesem andern „determinare a d

un um".
Ohne weiteres steht in Bd. IX Quartalh. 1 S. 171 der

Innsbrucker Ztschrft für kath. Theologie: „Bannez sagt: Deus cogno-
scit futura contingentia in suis causis, sed determinatis et

completis quatenus ipsae causae particulares subjiciuntur
determination i et dispositioni divinae scientiae et voluntatis,

quae est prima causa".



150 Die praemotio phjsica nach Thomas.

Und bald darauf: „Also Bannez sagt, Gott erkenne die

libéra futura in causis secundis ut sunt determinatae ad

un um a causa prima". Man schiebt wie selbstverständlich das

„ad unum" in den Text des Bannez ein; und hält also olfenbar
das „determinare ad actum" für gleichbedeutend mit„determinare
ad unum" in der Sprache der Scholastik.

Die civiltà cattolica von Florenz schreibt ebenso (vol. XI,
serie XII 1885 p. 413), wie wenn sich das von selbst verstände,
nachdem sie einen Text von Gonet zitiert hatte (torn. I clypeus
Thom. Disp. 6 de sei. med.): „Daraus folgt, dafs, wer in den

Kampf gegen unsre (die molinistische) Schule wirklich eintreten
will, unbedingt zuerst die praedeterminatio ad unum (predeter-
minazione ad unum) verteidigen und die Definition der scientia

media, wie Gonet sie giebt, annehmen mufs; denn wenn er die

predeterminazione ad unum bekämpft, so läfst er damit zugleich
die zuverlässige Kenntnis der bedingungsweise zukünftigen freien

Handlungen zu als unabhängig von den göttlichen Willens-
dekreten".

Eine solche Art und Weise zu disputieren bedeutet ebenso viel
wie den terminus technicus, von dem alles abhängt, unter der Hand

genau in sein Gegenteil verkehren und dann eine Menge

Folgerungen daran knüpfen, die insgesamt das bekämpfte System zur
Unmöglichkeit machen. „Determinare ad unum" heifst bei Thomas

wie bei allen Scholastikern feststehend : So bestimmen, dafs die

Thätigkeit vom Wirkenden aus mit Notwendigkeit folgt.
„Determinare" oder „praemovere physice" den Willen heifst: den

Willen so bestimmen, dafs vom Willen aus die Thätigkeit frei
ausgeht (vgl. I q. 14 a. 13). Es mufs das klargestellt werden.

Von welcher Ursache aus kann der geschöpfliehe Wille
seiner Natur nach in der Weise bestimmt werden, dafs er unter
der thatsächliehen Bestimmung sein Vermögen behält, auch

das Gegenteil oder gar nicht thatsächlich zu wollen ; — also von
welcher Ursache aus kann er so bestimmt werden, dafs er von
sich aus, als einem Vermögen, nicht ad unum bestimmt ist?
Das ist präcis die Frage, um die es sich hier handelt. Genügt dazu

er, der Wille selber, als Ursache — natürlich als beschränkte,



Die praemotio physica nach Thomas. 151

da er geschaffen ist — um im Akte das unbeschränkte
Vermögen aufrecht zu halten? Oder mufs diese bestimmende Ursache

in Gott, der unbeschränkten Thatsächlichkeit, gesucht werden?
Doch machen wir uns den Ausdruck „ad un um", was er

eigentlich bedeutet, noch gegenwärtiger ; wie er so recht das

gerade Gegenteil ist von dem, was die Thomisten unter der
praemotio physica gemäfs ihren eigenen Erklärungen verstehen. Wir
werden dann die ganze Tragweite des angedeuteten Irrtums
erkennen und zugleich den Weg zur Überzeugung gewinnen, wie
allein die praemotio physica der Thomisten dem Charakter
des „Freien" im Willen gerecht wird.

„Bestimmt sein nach einer Seite hin mit Ausschlufs jeder
andern", also esse determinatum ad un um, bezieht sich zuvörderst

lediglich auf die Schranken, an welche das innere Vermögen
eines Dinges gebunden ist. Das thatsächliche wirkliche Sein

kann diesen Schranken sogar entgegenstehen.
Das Feuer hat von Natur nur und einzig das V er mögen,

Wärme zu verbreiten mit Ausschlufs der Kälte und alles andren.

Der Stein kann, seiner Natur überlassen, nur fallen, nie in die

Höhe steigen. Der Mensch kann kraft seiner Natur nur dieses

eine, nämlich Menschliches, nicht Engelhaftes thun; gleichwie
die Pflanze nur Pflanzliches und das Tier nur Tierisches. Vom

inneren Vermögen aus ist hier die Schranke vorhanden.

Und da alles Vermögen innerhalb eines Dinges in dessen Natur
wurzelt, da das Tier nur eben Tier, der Mensch nur Mensch, der
Stein nur Stein ist mit Ausschlufs alles andren, so ist es mit
Notwendigkeit gegeben, dafs das betreffende Ding von sich aus

an solche bestimmte Aufserung in der Thätigkeit von vornherein

gebunden ist; es ist determinatum ad un um und hat im Bereiche
des Geschöpflichen seinen natürlichen Gegensatz.

Das gerade Gegenteil ist beim freien Akte der Fall. Dieser
ist zuvörderst mit der menschlichen Natur in seinem thatsäch-
lichen Bestände nicht gegeben wie etwa das thatsächliche Sein

der Existenz des Menschen von dessen innerer Natur allein, von
keinem andern Vermögen nämlich, getragen wird. Der freie Akt
geht vielmehr von einem Vermögen aus und hat als ihn tragendes



152 Die praemotio physica nach Thomas.

Subjekt ein Vermögen, welches von sich aus auf keine
bestimmte Richtung in seiner Thätigkeit angewiesen ist in der
Weise, dafs es nur dieses einzelne wollen könnte und jenes andre
einzelne nicht; wie das Feuer nur danach strebt zu brennen, nicht
z. B. danach, den Brand zu löschen. Das Willensvermögen ist als

Vermögen unbeschränkt. Es mufs zwar, soweit es dem
bestimmten Menschen von Natur aus zugehört, das Gute wollen
für diesen Menschen, mag dieses Gute ein wirkliches oder ein
blofs scheinbares sein. Aber von allen Seiten her kann es

für den Menschen im einzelnen das Gute wollen, wie die
Vernunft in allem es finden kann. Jetzt kann es den Hunger als
solches Gute im einzelnen Falle wollen, jetzt die Sättigung; nun
die Arbeit, nun die Ruhe; bald die Kälte, bald die Wärme.

Ebenso mufs das Willensvermögen wohl das Wahre, wenigstens

dem äufseren Scheine nach, wollen als das Gute für das

Vernunftvermögen; denn von Natur ist es mit der Vernunft
verbunden. Aber wieder herrscht hier Unbeschränktheit für das

einzelne. Der Tod ist gleiehermafsen Wahrheit wie das Leben,
der Schmerz ebenso wie die Freude, selbst die Sünde ist an und
für sich 'wahr, insoweit sie einmal besteht. Das Gleiche gilt
von den andern Vermögen. Der Wille will mit Notwendigkeit
die Farbe und nicht den Ton als das Gute für das Auge; den

Ton und nicht das Süfse als Gut für das Ohr. (Vgl. I, II q. 10

a. 1.) Aber gerade diese Notwendigkeit der Natur, welche sonst

das innere Vermögen einschränkt, wo sie für sich allein vorhanden

ist, bildet, verbunden mit dem freien Willensvermögen im

Menschen, die Grundlage dafür, dafs ein bestimmter freier Akt
thatsächlich existiert, der in sich ein unbeschränktes
Vermögen einschliefst. Sie öffnet das Thor zum wirklichen freien

Thätigsein, in welchem Bestimmtheit dem thatsächlichen Sein
nach notwendig und natürlich verbunden ist mit der unbeschränkten

Indifferenz dem Vermögen gemäfs. Nach einem
einzelnen bestimmten Gute strebt der W ille im freien Akte, aber

nicht so, dafs er nach einer bestimmten Seite hin von vornherein
im Vermögen gerichtet wäre, dafs er „determiniert sei ad

unum" ; er will z. B. die einzelne Farbe für das Auge so, dafs



Die praemotio physica nach Thomas. 153

auch alle andern Farben von ihm gewollt werden können; er
will das eine Wahre so, dafs damit durchaus nicht ausgeschlossen

ist, er könne auch alles andre Wahre von sich aus wollen.
Das determinare ad un um also bezieht sich niemals auf

das thatsächliche Sein oder auf das einzelne Gut, welches
im Augenblicke erstrebt wird; in diesem Sinne wäre ja auch
Gott determinatus „ad unum", denn er ist dem Wesen nach

Thatsächlichkeit, Er ist einzeln. Kein; es ist dies der terminus
technicus für ein beschränktes Yermögen innerhalb der Katur
eines Dinges, wonach dieses von vornherein eine Richtung auf
einzelnes hin hat, welche andre Richtungen ganz und gar
ausschliefst, zumal die gegensätzliche. Und damit bezeichnet dieser
terminus technicus das gerade Gegenteil von einem in sich

freien, nach allen Seiten unbeschränkten Vermögen.
Dies wird noch deutlicher, wenn wir die Aufserung der

von vornherein, von der Katur selber nämlich gegebenen
Beschränktheit eines Vermögens, einer potentia ad unum, nach zwei
Seiten hin erwägen. Ein solches Vermögen nämlich äufsert sich

zuvörderst kraft dessen, dafs es von einem andern beschränkten
Vermögen her bethätigt wird. Das Feuer hat das Vermögen
zu verbrennen; nicht auf alle Thätigkeit ohne Unterschied ist
sein Vermögen gerichtet; und dieses Vermögen hat das Feuer

von der Katur oder vom auctor naturae. Aber damit ist nicht

gesagt, dafs es dieses Vermögen immer äufsern müsse. Das ist
nicht mit seiner allgemeinen Katur gegeben. Insofern also in
dieser Thätigkeit des Verbrennens keinerlei Allgemeinheit und
Unbeschränktheit nach irgend welcher Seite hin gegeben ist,

genügt als bethätigender Grund dafür eine beschränkte Kraft
und ist keine allumfassende nötig; während dem Feuer das

Vermögen zu verbrennen unmittelbar von Katur zukommt, also von
Gott ihm gegeben ist. Das Feuer kann thatsächlich entzündet
werden vermöge verschiedener beschränkter Ursachen, und
folgerichtig kann es auch von beschränkten Ursachen wieder in seiner

Thätigkeit gehindert werden.
Die zweite Aufserung des „ad unum determinatum"

bezieht sich direkt auf das Gute. Ist das Feuer immer gut? Ist
Jahrbuch für Philosophie etc. 1. 11



154 Die praemotio pliysica nach Thomas.

es immer vom Übel? Es ist an sich weder das eine noch
das andere. Jegliches Wesen, dessen Natur ein ausschliefslich

nach einem beschränkten Seinskreise gerichtetes Können oder

Vermögen, dessen Natur also an und für sich von vornherein

„ad unum" ist, ist gut oder es ist vom Übel je nach dem es

gebraucht wird. Es schliefst den letzten allumfassenden
Endzweck nicht in sich ein. Es kann ihn vielmehr seiner Natur
nach gar nicht in sich einschliefsen; denn sein Vermögen ist ein

durchaus beschränktes und nicht ein von sich ans indifferent auf
alles Gute oder alles Sein gerichtetes.

Nehmen wir, um dem eigentlichen entscheidenden Punkte,
der den Gründunterschied bildet zwischen der Natur des freien
Aktes und der Natur aller andern Thätigkeit, näher zu treten,
ein Beispiel vom menschlichen Handeln selber. Du giebst ein

Almosen. Das klagende Wort des Bettlers dient dazu, deine

Aufmerksamkeit zu erregen. Du richtest die Augen auf ihn. Die

Augen dienen dann wieder, um die Münzstücke in deinem

Portemonnaie zu unterscheiden. Dies dient seinerseits der
Handbewegung, mit der das betreffende Stück ergriffen wird. Das

Geldstück dient der Abhilfe des Elends oder dem Geize oder

der Trunksucht etc. des Bettlers. Liegt in allem diesem das freie
Moment im Akte? Nein. Was frei ist, dient nicht. Was frei
ist, das ist selbst Zweck. Was frei ist, wird nicht gebraucht,
sondern es braucht Andres. Was frei ist, schliefst in sich selbst
das endgiltig bestimmende Moment ein und wird nicht mehr

von aufsen her bestimmt zum Guten oder zum Übel. Warum?
Weil eben das freie Vermögen unbeschränkt ist, weil es schlechthin
auf alles Gute geht, also von einem „Andern" gar nicht gebraucht
oder benützt werden kann. Jene Thätigkeit des Ohrs, der Augen,
der Hände, jenes Darreichen des Geldstückes ist insoweit frei,
als es, wie Thomas in den ersten 20 Quaest. der I II oft, z. B.

qu. 18 art. 6 sagt, „unter der Richtschnur der Vernunft auf den
Willen bezogen wird und somit auf das Gute im allgemeinen";
also, soweit gerade nichts Bestimmtes, nichts
Beschränktes als Zweck gilt, insoweit einfach darin der Charakter
des Guten gefunden wird.



Die praemotio physica nach Thomas. 155

Woher aber allein kann dann der den Willen in Thätigkeit
setzende Grund kommen, da der Wille von Natur doch nur
Vermögen, Können ist, nicht aber rein thatsächliches Wollen?
Einzig und allein von demjenigen, von dem es heilst: „Einer
allein ist gut." Von seiner einwirkenden Kraft allein kann der
Charakter des einfach Guten im Akte kommen, wie die Wärme
vom Feuer, das Leuchten vom Licht herrührt. Von Ihm allein,
der wesentlich reine Thatsächlichkeit, reine Schrankenlosigkeit,
der seinem Wesen nach die Freiheit ist, rührt der Charakter
des „Freien" in einer Thätigkeit; und soweit etwas frei ist,
soweit steht es unter der Einwirkung der reinsten Freiheit. Nur
was Licht ist, kann leuchten. Eine Kraft, die von 100 Pfund

gehoben wird, kann kein Gewicht haben von 1000 Pfund. Eine

irgendwie beschränkte Kraft kann nicht ein Vermögen in

Bewegung setzen, was seiner Natur nach schrankenlos ist.
Es ist dies ein grober Irrtum, den Molinismus als der Freiheit

günstig hinzustellen. Gerade der Molinismus macht aus dem

Willensvermögen ein von vornherein „ad unum" Determiniertes.
Er ist, sowohl von seiner positiven als auch von seiner negativen
Seite aufgefafst, der Tod aller Freiheit.

„Nehmen wir als Beispiel," so noch neulich der bereits citierte
Art. der civ. catt., „einen Vater, der zwei Söhne hat, die nicht

zur Schule gehen wollen. Er kann nun beide beim Arme nehmen

und sie so zur Schule führen. Oder er kann dem einen, von
dem er weifs, dafs er die Vögel liebt und nicht den Honig,
einen Vogel versprechen; und dem andern, von dem er weifs,
dafs er den Honig liebt und nicht die Vögel, kann er Honig
verheifsen; und so werden beide freudig zur Schule gehen. Gott
also, der da mit zweifelloser Gewifsheit weifs, unter welchen

Umständen und kraft welcher Lockspeise jeder Mensch der Gnade

zustimmt, gibt jene Gnade, welche den besonderen Neigungen

entspricht." Aber was ist denn die Gaumenlust oder jede andre

solcher Leidenschaften, welcher sich nach dieser Auffassung die

bestimmende Gnade anpassen soll, anders als eine von
vornherein gegebene Hinneigung zu einem beschränkten
Seinskreise mit Ausschlufs andrer und zumal des gegenteiligen, eine

il*



156 Die praemotio pliysica nach Thomas.

vollständige determinate „ad unum" im Vermögen des Wollenden
selber! Was ist diese Leidenschaft anders als „der Arm des

Vaters", der den an sich durchaus von Natur indifferenten Willen
zur Thätigkeit mit Gewalt führt und dabei noch von der Gnade

unterstützt werden soll! Solchen Leidenschaften soll der Mensch

kraft seiner Freiheit eben gerade widerstehen.
Kann denn auch nur überhaupt von der Natur des Willens

als eines Vermögens die erstbewegende Kraft zum bestimmten
einzelnen Akte ausgehen? Nein; denn die Natur dieses

Vermögens ist es eben, für alles Gut im einzelnen indifferent
zu sein. In demselben Augenblicke, wo der Wille einzig kraft
seiner Natur auf ein einzelnes Gut von vornherein gerichtet ist,
mufs er dies sein und ist er nicht mehr frei; er ist „ad unum".

Oder kann von der menschlichen Natur etwa die Be-

thätigung des freien Willens, d. h. die thatsächliche Richtung
desselben auf ein einzelnes beschränktes Gut mit dem Vermögen
zugleich, alle andern Güter zu begehren, ausgehen? Nein; denn

abgesehen davon, dafs auch in diesem Falle Notwendigkeit
einträte, insofern, wo die Natur als solche einfiiefst, Notwendigkeit,
das „ad unum" eben, die Folge ist, kann unmöglich von einer

beschränkten Kraft als der Ursache ein unbeschränktes
Vermögen angemessen in Bewegung gesetzt werden. Die menschliche

Natur aber ist offenbar als wirkende Ursache eine

beschränkte Kraft; und hat vielmehr von der Vernunft und dem

freien Willen die Vollendung zu erwarten, als dafs sie diese

beiden Vermögen durch deren Bethätigung vollenden könnte.

Kann im allgemeinen von einer geschöpflichen Kraft
die Bethätigung des freien Willens ausgehen? Offenbar nicht.
Denn entweder wirkt diese Kraft mit Freiheit oder nicht. Im
ersten Falle kehrt die Frage für diese einwirkende Kraft wieder;
im zweiten kann aus einer Ursache, die mit Notwendigkeit
wirkt, nicht das freie Moment im Akte kommen.

Der Molinismus möchte allen diesen Schwierigkeiten aus dem

Wege gehen dadurch, dafs er sich ganz auf die Negation
zurückzieht. Er verwickelt sich aber da noch mehr in Schwierigkeiten

und macht damit um so mehr den freien Willen zu einem



Die praemotio physica nach Thomas. 157

von vornherein determinierten „ad unum". Die Bestimmung zum

Guten im allgemeinen, dem bonum commune oder dem letzten

Endzwecke, soll von Gott kommen; der Wille aber soll sich dann

durchaus selber zum einzelnen besondren Gute bestimmen. Die

Wirkung Gottes soll demgemäfs der Wind sein, der das Schiff
des freien Willens treibt. Dafs aber dieses Schiff in Brindisi
ankommt und nicht in Ancona, zum wahren Tugendakte der

Barmherzigkeit im Almosengeben gelangt oder zum Laster der

Eitelkeit; das sei durchaus dem freien Willen geschuldet.
Also die Anwendung der von Gott verliehenen Kraft,

die Leitung und der Gebrauch derselben im bestimmten
einzelnen Falle zur Tugendübung oder zum Laster, kommt eigens

vom freien Willen des Geschöpfes; wie der Same der Pflanze

an einer gewissen Stelle des Bodens die leitende Ursache bildet,
dafs an der gewollten Stelle die Kraft der Sonne im besondren

eine Pflanze zeitigt, während diese nämliche Kraft an einer
andern Stelle aus ähnlichem Grunde ein Tier hervorbringt.

Wir fragen: Ist der Wille mit natürlicher Notwendigkeit
auf das Gute im allgemeinen, das bonum commune,

gerichtet? Die Antwort kann nicht zweifelhaft sein. Also kommt
nach dieser Ansicht das notwendige Moment im Willensakte,
sagen wir vielmehr die Erhaltung der Natur des Willens von
Gott, was ja niemand leugnet. Woher kommt aber dann das

freie Moment, nämlich dafs der Wille nun lieber auf dieses

einzelne Gut als auf jenes sich richtet? Etwa von dieser
Beziehung auf das Allgemeine? Unmöglich. Denn gemäfs dieser

Beziehung hat der Wille gerade soviele Neigung zu diesem wie
zu jenem einzelnen Gute; eine solche Beziehung ist eben nichts
andres als das Willensvermögen selber mit seiner natürlichen
positiven Indifferenz für alles einzelne Gut. Hier beginnt die

Negation jeglichen Grundes für den freien Akt. Der freie Akt
soll ein Geschöpf Gottes sein; und grade dafs er „frei" ist, dies
käme nicht von Gott. Der freie Akt soll vom unbeschränkten

Willensvermögen herrühren; und dieses „unbeschränkte", also

von Natur in sich notwendig bestimmte Vermögen soll ohne

weiteres in sich für den einzelnen Fall. die Selbstbestimmung



158 Die praemotio physica nach Thomas.

finden. Gottes, des Allmächtigen, Kraft soll der treibende
Wind sein; und das Steuerruder für diese allgewaltige Kraft
hält der geschöpfliche Wille!

Wir fürchten, dafs gerade bei der letztgenannten Ansicht
weitgehende Aequivoka eine grofse oder die entscheidende Rolle
spielen. Cornoldi fügt dem Bilde des Schiffes und des Windes
(l'academia Romana di S. Tomaso, periodico 1884) die Worte
hinzu: „Freilich ist das Bild unvollkommen, denn das Positive im
Akte des Steuermannes kommt nicht vom Winde; während die
Auswahl des einzelnen Gutes selber vor einem andern, soweit darin
etwas Positives sich findet, von dem Antriebe herrührt, den

der Wille kraft seiner Natur zum Guten im allgemeinen hin besitzt."
Soll das heifsen: Die Natur des Willens selber schliefst in

sich ein, dafs von jener Kraft her, welche ihr die natürliche
Hinneigung zum bonum commune, also die Indifferenz für alle
einzelnen Güter, eingeprägt, ihr auch die positive Bestimmung werde

zu einem einzelnen Gute, so dafs dieses einzelne Gute erstrebt
werde auf Grund des bonum commune? Dann sind wir einig!
Diese Kraft, welche die positive Bestimmung für den einzelnen Akt
gibt, ist dann eben die praedeterminatio physica, kraft deren

die erste Ursache als unumschränkte es dem Willen im einzelnen

Falle ermöglicht, nach einem gewissen besonderen Gute thatsäch-
lich zu streben, und doch die Indifferenz ganz unumschränkt
für alle einzelnen Güter dem Vermögen nach zu behalten.

Sollen aber die Worte Cornoldis nur der Mantel sein, der die
Blöfse der Grundlosigkeit seiner Meinung verdeckt, als ob der Wille
rein aus sich heraus ganz unabhängig für das einzelne besondere

Gute sich bestimmte, so ist es verdienstlich, diesen Mantel
hinwegzuziehen und zu zeigen, wie es nicht genügt, blofs Worte zu

gebrauchen, damit man dem Satze gerecht werde, dafs alles was ist,

geschaffen ist von Gott, sondern wie auch der Inhalt der Worte
und die daraus gezogenen Folgerungen diesem Satze thatsächlich

entsprechen müssen. Entweder kann Gott nur Notwendigkeit
wirken ; — dann ist der freie Akt als solcher nicht von Gott, ist
überhaupt ohne Ursache. Oder Gott wirkt das „Freie" im Akt;
— dann geht von Ihm die praemotio physica aus.



Die praemotio physica nach Thomas. 159

Freilich sagt Thomas sehr oft, dafs innerhalb des freien
Willensaktes die Wirkung Gottes recht eigentlich in der Richtung
des Aktes auf das bonum commune bestehe; darin nämlich, dafs

der Akt im allgemeinen und ohne weiteres als ein „guter"
bezeichnet werde. Wir geben dies gern den Gegnern zu. Aber

folgt daraus das, was sie folgern möchten? Keineswegs. Es
bestehen nicht 2 gesonderte Elemente im Willensakte, das bonum

commune und das Erstreben eines einzelnen Gutes, als ob man diese

beiden Elemente trennen könnte wie Leib und Seele. Vielmehr
ist der einzelne besondre Willensakt, ein guter, insofern, und

nur insoweit, als er in seinem ganzen Einzelbestande positive
Beziehung hat zum Guten im allgemeinen, insoweit also das einzelne

Gut erstrebt wird auf Grund des Guten an sich und nicht auf Grund

von etwas andrem, Beschränktem. Kann ich etwa sagen, mein

Auge sieht das Weifse im allgemeinen an der Wand und meine

Hand fühlt die Dicke im allgemeinen? Kein. Mein Auge sieht

die weifse Wand als einzelne; und soweit diese einzelne Wand
weifs ist, soweit sieht sie mein Auge; und ähnlich verhält es

sich mit dem Gefühle.

Was im einzelnen freien Akte bedingungslos gut ist,
das ist in erster Linie der einwirkenden Kraft Gottes
gedankt. Im Auswählen des besondren einzelnen Gutes macht sich

die Beziehung zum Guten an sich geltend als die an erster Stelle
leitende Norm; das nun eben rührt vom Einflüsse Gottes her. Nehmen

wir das obige Beispiel. Das Almosengeben ist etwas Gutes; —

das ist unmittelbar von Gott. Ich will das Gute d. i. meine eigene

Vollendung; — das ist unmittelbar von Gott. Ich wähle auf
Grund dessen das Almosengeben; — was in diesem meinem

besondren Wählen gut ist, d. h.'wirklich das Gute als

Beweggrund hat; das ist unmittelbar und insoweit von der Kraft
Gottes. Ich nehme die Münze, ich gebe sie dem Bettler, ich
bin zufrieden wegen meines guten Werkes, — was darin gut
ist bis ins einzelste hinein, ist unmittelbar von Gott und erst
auf Grund von dessen Einwirken wirke ich bis ins einzelste
hinein. In diesem Sinne ist das bonum per se, das, was
bedingungslos „gut" genannt wird, das bonum commune im Akte, die



160 Die praemotio physica nach Thomas.

eigenste Wirkung Gottes. Das bonum commune, der finis
ultimus ist kein Phantom, was beiseite steht; und nebenbei etwa
läuft der besondre freie Akt. Der freie einzelne Akt selber ist
eben etwas Gutes; und er ist dies, soweit er dem Einwirken
Gottes gemäfs sich vollzieht. Er fällt ab vom Charakter des

Freien und vom Charakter des Guten, sobald er von diesem

Einwirken des Guten und des Freien an sich abfallt.
Dafs ich aber das Gute wollen kann und dafs ich im

einzelnen Falle auch das, was in der Wirklichkeit ein Übel und
nur dem Scheine nach ein Gut für mich ist, wollen kann; —
das ist von mir. Dafs ich ein einzelnes Gut thatsächlich erwähle
und dadurch zugleich ein andres Gut für diesen freien Akt von
meinem thatsächlichen Streben ausschliefse; — das, dieses

Negative, ist von mir; ich will damit nicht das einzig volle
Gut. Dafs ich mehr Gutes erstreben kann und weniger, eifriger
thätig sein kann und minder eifrig, mit einem Worte, was an
meinem Akte an Entwicklungsfähigkeit, an Unvollkommenheit, sich

findet, und zumal was darin vom Guten sich entfernt; — das ist
von mir bis ins einzelnste hinein, das ist von meinem Ursprünge
aus dem Nichts, von dem Charakter meines Willens als eines

einfachen Vermögens.
Setzt der Schreiner das Thor in ein Gebäude ein gemäfs

dem Plane des Baumeisters, so ist an diesem Thore alles, was
dem Plane entspricht, bis ins einzelnste, bis in die Auswahl des

Holzes hinein an erster Stelle der einwirkenden Kraft des

allgemeinen Planes geschuldet; und erst auf Grund dieser Kraft
ist der Schreiner thätig gewesen. Was aber vom Plane sich

entfernt, das rührt von der mangelnden Kunst des Schreiners

her und nicht vom Architekten.
Ähnlich ist die praemotio physica der erste einwirkende

Grund, dafs der Mensch im freien Akte etwas thatsächlich Freies
und thatsächlich Gutes wirkt; erst durch sie wird das

Willensvermögen lebendig. Denn diese praemotio geht aus vom wesentlich

Freien und Guten. Was an thatsächlich Gutem in einem

solchen Akte sich vorfindet, das alles rührt von der praemotio
physica her. Und ebenso rührt es von ihr her, dafs der freie Akt



Die praemotio physica nach Thomas. 161

dem Menschen thatsächlich als freier zugehört. Denn sie hat das

freie, unumschränkt indifferente Vermögen bethätigt, so dafs nun
der Mensch wirklich thätig ist, der da vermochte oder in dessen

Vermögen es war, frei thätig zu sein. Es kann aber die
einwirkende Kraft des Schöpfers für den freien Willen ebensowenig
etwas „andres", etwas „Aufserliches", „Fremdes" sein, wie das

künstlerische Schaffen des Raphaëlschen Pinsels für die Sixtinische
Madonna ein „aliud", ein „extraneum", „alienum" ist; oder wie
die leuchtende Kraft der Sonne für das erleuchtete Zimmer
„fremd" ist. Eben weil der freie Wille kein Vermögen ist, das

„ad unum" determiniert wäre, kann nur die praemotio physica
von Seiten Gottes, der seiner Natur nach au nichts andres wie an

sich selbst gebunden ist, den Willen dessen Natur und geschöpfliche

Vollendung angemessen bethätigen. Gott, der in der Natur
eines Dinges als solcher wirkt, ohne dafs diese Natur aufhört, dem

betreffenden Dinge als eigenstes Eigen zuzugehören ; Er wirkt
in der Natur des freien Willens die freie Thätigkeit, die

Richtung auf ein einzelnes Gut, und Er steht somit innerhalb des

freien Willens als erster Grund und letzter abschliefsender Zweck
da, wegen dessen alles andre Gut erstrebt wird, ohne dafs der
freie Wille aufhört, die entsprechende Thätigkeit als seine freie,

eigene betrachten zu dürfen. Vielmehr gerade wegen dieser

Einwirkung gehört der freie Akt als freier dem Willen. Denn

nur wer hat und wer will, kann zu eigen geben. Nur wer die

ewige Liebe und die ewige Freiheit ist, kann Freiheit geben; und

insoweit ist die Thätigkeit frei, als sie dieser Quelle entstammt.

b) Die Notwendigkeit der praemotio physica und ihre
Fruchtbarkeit für das freiheitliche Wirken wird sich noch mehr
herausstellen bei Betrachtung ihrer Beziehungen zu Gott, zur
Aufsenwelt, zum Willen selber.

I. Die Molinisten finden in Thomas eingestandenermafsen
ihre Ansichten nicht offen ausgesprochen und meinen deshalb,
wie dies Schneemann, die civ. catt. und ähnliche Publikationen
ohne weiteres thun, Thomas sei rücksichtlich dieses Punktes der

praedeterminatio physica und der damit zusammenhängenden
scientia media nicht zur Klarheit gelangt. Wir erwidern darauf,



162 Die praemotio physica nach Thomas.

dafs es sich hier um den Knotenpunkt in der Lehre des heil.
Thomas handelt. Wer hierin dem h. Thomas nicht folgt, für
den mufs der Rest seiner Lehre durchaus unverständlich sein.

Wenige Bemerkungen werden darthun, wie die praemotio
physica hineinreicht und hineinreichen mufs in die Lehre von

Gott, von den Geschöpfen und speziell vom Willen.
Wir haben oben gesehen, wie von Molina der allgemeine Ein-

fiufs Gottes auf das Geschöpf liehe dem der Sonne gleichgestellt
ward, so dafs die von Gott ausströmende Allgemeinheit des Ein-
wirkens durchaus in sich gleichartig sei für alle Geschöpfe und
die Verschiedenheit derselben von diesen letzteren selber ausgehe,
die da gemäfs der verschiedenen Verfassung ihres Seins den Ein-
flufs Gottes „modifizierten".

Nichts kann in solch' einschneidender Weise gegen die Lehre
des h Thomas sein. Man lese nur, um dieses Urteil bestätigt
zu finden, alle Artikel in seinen Werken, wo er über den

Ursprung des Unterschiedes in den Dingen, über die Ursache des

Einzelseins der Dinge, über die Art und Weise, wie die Engel
das Einzelne erkennen, handelt (z. B. I qu. 47, 45, 57)! Folgendes
enthält kurz die leicht verständlichen und den bestehenden That-
sachen der Natur entsprechenden Grundprinzipien der genannten
Lehre nach dieser Seite hin.

Was ist in jedem Geschöpfe zu unterscheiden? Das

allgemeine Moment und das einzelne Wirklichsein. Jenes ist
durch die Gattung, resp. die innere Wesenheit des Dinges

vertreten; dieses durch die Einzelexistenz. Das Gattungswesen

oder das Formalprinzip im Dinge enthält den Grund
dafür in sich, dafs das betr. Ding z. B. auf der Seinsstufe des

Steines, der Pflanze, des Menschen steht; es ist also das Prinzip
dessen im Dinge, was dieses mit vielen andern gemeinschaftlich
hat und mit endlos vielen gemeinschaftlich haben kann. Dafs

der einzelne Mensch Vernunft hat, freien Willen, Ohren, Augen
u. s. w., dafür ist im Menschen selber der ausreichende Grund
seine innere Gattungswesenheit.

Besteht nun im Wesen oder in der Natur des Menschen

ein ausreichender Grund auch dafür, dafs er grofs oder klein,



Die praemotio physica nach Thomas. 163

dumm oder gescheit, tugendhaft oder lasterhaft ist? Gewifs

nicht. Denn die Natur oder das Wesen ist in jedem Menschen

ganz das gleiche. Und auch in der Gesamtheit der auf den

einzelnen Menschen einwirkenden äufseren Ursachen innerhalb der
sichtbaren Natur besteht kein ausreichender Grund für die
erwähnte Verschiedenheit im einzelnen. Im selben Lande, mit der

gleichen Nahrung, in der nämlichen Familie bestehen die genannten
Unterschiede. Für das einzelne Wirklichsein also besteht
im Bereiche des Geschöpflichen kein ausreichender, alle und jede
Einzelheiten, aus denen die entsprechende Wirklichkeit sich

zusammensetzt, vollständig rechtfertigender Grund.
Gerade dieses Wirklichsein scheidet nun aber die

Geschöpfe einerseits; und ist andrerseits der Träger oder das Subjekt
alles allgemeinen Vermögens im Geschöpfe. Somit ist, da im
Bereiche des Geschöpf liehen kein ausreichender Grund für das

einzelne Wirklichsein der Dinge sich findet, von Seiten des

Geschöpflichen alles Wirklichsein „grundlos" und somit ist dies auch

die thatsächliche Grundlage alles bestehenden Möglichseins. Was
aber „grundlos" ist, das ist überhaupt nicht. Denn nichts
besteht ohne ausreichenden Grund. Leugnen also, der Unterschied
im einzelnen Bestände der Geschöpfe käme, gerade soweit das

Einzelnste an sich in Betracht kommt, unmittelbar von der
einwirkenden Ursächlichkeit Gottes, heifst ebenso viel als das

absolute Nichts behaupten oder den Geschöpfen den Charakter des

Geschöpflichen nehmen; jegliches Ding zu absolutem Sem stempeln.
Dem heil. Thomas nun ist es eigen, dafs er bei jeder

Gelegenheit behauptet und zwar mit entscheidendster Schärfe, das
einzelne Wirklichsein in den Dingen, also das sie an letzter
Stelle endgiltig von einander unterscheidende Moment, sei das

Ergebnis des unmittelbaren Einwirkens Gottes; Gott wirke nicht
ein nebelhaftes allgemeines Sein, sondern eben die

Einzelexistenz und zwar sei dies vor allen andern Ursachen sein

eigenstes Prärogativ und auf Grund dessen erst beständen oder

verleihe er die allgemeinen, die gemeinschaftlichen Vermögen.
Nun ist es wiederum bei Thomas feststehender Grundsatz,

das Gute sei gerade das Einzelsein, das Wirklichsein; nur



164 Die praemotio physica nach Thomas.

als einzeln in der Wirklichkeit bestehend sei etwas erstrebbar
und nur danach sei etwas mehr vollendet als es mehr Wirklichsein

hat (desiderium boni trahit ad extra). Also eben die freie
Thätigkeit als die vollendetste unter allen beruht am meisten
auf dem Einwirken Gottes in den Willen hinein und wird erst
ermöglicht durch diese. Sie wendet sich ja als freie, als gute
gerade auf das, was vom Geschöpflichen aus keinerlei ausreichenden

Grund hat. Soll sie demgemäfs nicht eine völlig grundlose
d. h. nichtige sein, so mufs ihr erster Grund Gottes
Einwirken, es mufs der in Gottes Willen enthaltene Grund sein.

2. „Das Wirk lie he, Einzelne im Dinge", so von neuem Thomas,

„ist der unmittelbare Gegenstand des vernünftigen Erkennens;
aber unter der Richtschnur des allgemeinen Formalgrundes im

Dinge." Dieser Grundsatz ist die nämliche, eben festgestellte Wahrheit

vondenDingenaus. Wonach leitet die menschliche Vernunft
die Dinge und erkennt dieselben? Was tritt von den Dingen aus
in die Vernunft als mafsgebendes Erkenntnisprinzip? Das
allgemeine Wesen. Ich erkenne den Menschen vernünftiger Weise,
insofern ich weifs, was er als Mensch, was er seiner Natur nach ist
und kann. Warum der eine Mensch grofs, der andere klein ist;
— der Grund überhaupt für das Einzelne entflieht meiner
Vernunft. Da aber Vernunft ebensoviel heifst wie infolge des Grundes

erkennen, so gibt es für unsere Vernunft rücksichtlich der
Einzelheiten als solcher keine vernünftige Erkenntnis. Der Sinn
vielmehr erkennt das Einzelne an sich; ohne den Sinn könnte
die Vernunft das Einzeln-Wirkliche, auch nicht unter der
Richtschnur und auf Grund des allgemeinen Formalprinzips, der
Wesenheit nämlich im Dinge, erkennen. Nur vermittelst der

Erfahrung kann auch das Einzelne als solches ein Mittel für
die reine Wissenschaft werden. Das ist die Ursache, weshalb
Thomas erklärt, die Engel, die keine Sinne haben, erkännten das

Einzelne nur wegen des besondren Einwirkens von Seiten Gottes
in ihre Vernunft, der ja den ausreichenden Grund alles einzelnen
Wirklichseins in seinem Willen enthält; und demgemäfs sei ihre
Erkenntnis des Einzelnen als solchen mit Rücksicht auf den in
Gott enthaltenen Grund eine rein vernünftige, d. h. durch den



Die praemotio physica nach Thomas. 165

Grund vermittelte; nicht ein blofses äufserliches Anschauen wie
bei uns.

Da nun also die Dinge einerseits als den Grund der
Erkenntnis und resp. der Leitung derselben unsrer Vernunft nur
ihr allgemeines Wesen vermitteln, nicht aber warum sie so gerade
im einzelnen sind und nicht anders, wofür sie ja das mafsgebende
Prinzip keineswegs in sich haben; — da andrerseits unser freier
Wille nur nach Richtschnur der menschlichen Vernunft wollen
kann, soll er nicht gegen seine eigene Natur wollen und somit

von dieser abfallen; — da zudem sein Wollen auf das Einzelne,
Wirkliche geht als Einzelnes, Wirkliches, nämlich als Gutes;
— so ist es klar, dafs er in sich selber kein vollendetes Prinzip
für das Wollen hat, sondern nur, wie Thomas oben sagte, ein

„principium incompletum" und dafs dieses principium incom-

pletum, das blofse Können, erst ein completum wird, und zwar
von den Dingen selber aus betrachtet kraft der Einwirkung
Gottes, d. h. kraft der praemotio physica.

3. Ganz dasselbe Ergebnis erhalten wir, wenn wir die

Beziehung der praemotio physica zum geschöpfliehen Willen
erwägen. Oder was bildet denn die Natur des Willensvermögens
Die In differen z betreffs jeglichen einzelnen Gutes, soweit dieses

beschränkt ist. Der Grund davon ist eben gesagt. Die Dinge
vermitteln der Vernunft nur ihr allgemeines inneres Wesensprinzip,

dessen Allgemeinheit in dem Vermögen besteht, endlos

vielen Dingen seine nämliche Gattungs-Seinsstufe zu geben mit
voller Indifferenz für das Grofse oder Kleine, für Zeit und Ort etc.

in der einzelnen Wirklichkeit. Denn, sagt Thomas, „radix oder

principium liberi arbitrii est in ratione."

Entspricht es deshalb dem freien Akte, dafs der Mensch

bei irgend etwas Beschränktem stehenbleibt? Nein; soweit der
freie Akt von der menschlichen bewufsten Thätigkeit abhängt,
muf8 er dahin enden, dafs der Mensch immer mehr, immer
weiteres Gute will. Der thatsächliche Akt mufs die Indifferenz
im Willensvermögen offenbaren, bethätigen, stärken, vermehren
und dadurch den W illen in seiner Natur vollenden. Aber nicht
nur um das freie Willensvermögen, allein für sich betrachtet,



166 Die praemotio phjsica nach Thomas.

handelt es sich. Dieses Vermögen ist vielmehr nur ein'Mittel
für die Vollendung der im einzelnen Menschen befindlichen
menschlichen N a t u r. Und diese nun als in aller einzelnen
Bestimmtheit bestehende kann nur durch eine Thätiglceit vollendet
werden, welche solche einzelne Bestimmtheit in sich einsehliefst.

Da jedoch letztere für den einzelnen Willensakt weder vom Willen
kommen kann, der seiner Natur nach reines Vermögen ist; noch von
der menschlichen, einzeln bestehenden Natur, die ja eben vollendet
werden soll; — so kann sie einzig und allein der einwirkenden
allumschliefsenden Kraft der ersten Ursache gedankt werden.

Es finden sich sonach im freien Akte folgende drei Beziehungen:
1. zu Gott als der ersteinwirkenden, alles andere Thätigsein
nach jeder Seite hin ermöglichenden Ursache; — und danach ist
gemäfs der Natur Gottes als der wesentlich einzelnen,
wirklichen, allseitig von sich aus bestimmten Ursache der einzelne

freie Akt ein in Ewigkeit bestimmter, Lohn oder Strafe
verdienender, je nach dem der Wille gemäfs der Vernunft
als dem ihm zugänglichen Grunde gehandelt und so in seinem

Bereiche der einwirkenden Kraft Gottes entsprochen hat oder

nicht; 2. zum Willen selbst; — und insoweit ist im freien Akte
die Möglichkeit weiterer Entwicklung oder weiteren

Fallens; 3. zur Aufsenwelt; — und danach dient, wie beim

obigen Beispiele des Almosengebens gezeigt worden, das Mate-

riale im freien Akte andern Zwecken.
Nun können wir ermessen, wie mit Recht oben gesagt worden,

der Molinismus benenne nur Widersprüche und Unmöglichkeiten,
die seinen Abschlufs bilden, mit dem erhabenen Worte „my-
sterium".

„Gott erkenne zwar die freien Akte mit Gewifsheit durch
die scientia media", so wird gesagt, „aber wie er sie dadurch

erkenne, das sei ein mysterium." Die Sache verhält sich
vielmehr so. Die Molinisten sagen, im Willen resp. in den

Umständen, in den geschöpflichen Dingen oder in ähnlichen „media"
erkenne Gott die freien Akte; nicht vermittelst seines eigenen
Willensbeschlusses und demnach nicht in Sich selber. Zugleich
aber sagen die Molinisten wie wir, der geschöpfliehe Wille sei



Die praemotio physica nach Thomas. 167

seiner Natur nach indifferent, könne von Natur aus so und
auch anders, biete also seiner Natur gemäfs keine Gewifsheit für
eine zuverlässige Kenntnis. Ebenso seien die Dinge allein ihren

Formalprinzipien gemäfs den Geschöpfen erkennbar; diesen

Formalprinzipien aber gemäfs seien sie indifferent für das

Einzeln-Wirkliche, könnten so sein oder anders in der Wirklichkeit,

böten also vom Bereiche des Geschöpflichen aus keine für
etwelche zuverlässige Erkenntnis erforderliche Bestimmtheit. Gott
sehe demgemäfs im Geschöpfe die freien Akte; — und das

Geschöpf könne seiner eigensten Natur nach für eine solche

Kenntnis die Grundlage keineswegs in sich enthalten. Das ist

Widerspruch und nicht mysterium.
Gott sieht z. B., so im bereits erwähnten Falle, mit absoluter

Gewifsheit vorher und zwar vom Willen des Knaben aus,
dafs er der Anziehungskraft des Honigs folgen und in die Schule

gehen werde. Der Wille des Knaben aber ist von Natur frei,
widerstreitet also positiv, eben seiner von Gott gegründeten Natur
nach, einer solchen Zuverlässigkeit und Bestimmtheit für die Kenntnis.

Da liegt kein mysterium vor, sondern Widerspruch.
Der Thomismus mündet im wirklichen, lichtspendenden

mysterium; in jenem mysterium, welches über alles Sein
ausgebreitet ist, alles erhält und regiert und als mysterium von
niemandem mifsverkannt werden kann, — im mysterium nämlich
des innerlichen Willens Gottes. Alles Einzelne als solches,

wie wir gesehen haben, alles Wirkliche hat in diesem mysterium
seinen allein ausreichenden Grund. Warum hat Gott nur eine
Welt geschaffen und nicht tausend? Warum nicht, anstatt vor
6000 Jahren, vor Millionen von Jahren? Warum hat er diesen

Stoff zur Sonne geformt und jenen zum Sandkorn? Darauf gibt
die Vernunft selber die Antwort, dafs dies ihrer Forschung
nicht unterliegt. Denn nur insoweit in den Dingen allgemeine
Formalprinzipien, Wesenheiten sich finden, sind sie ihr zugänglich

; nicht aber ist Wissensgegenstand, warum sie gerade zu
dieser Zeit begonnen haben und nicht zu jener, gerade hier sind
und nicht dort. Dieses mysterium drücken Augustin, Gregor d. Gr.,
Anselm, Thomas, Bonaventura etc. mit den Worten aus: „Warum



168 Die praemotio physica nach Thomas.

Gott diesen zur Seligkeit beruft aus Barmherzigkeit und jenen
nicht aus Gerechtigkeit; das wolle nicht erforschen, wenn du

nicht irren willst." Und Paulus sagt im selben Sinne: „Seinem
W illen wer kann ihm widerstehen und der Psalmist: „Schreckvoll

sind die Ratschlüsse Gottes betreffs der Menschenkinder."

III.
Anschlufs an Thomas.

Wir können uns nun im Nachweise, dafs die thomistische

praemotio physica dem h. Thomas gemäfs sei, nach dem bereits

Gesagten kurz fassen. Gleichwie das Wirklichsein der Existenz als

Ergebnis des unmittelbaren Einwirkens Gottes nicht die geschöpfliche

Substanz beengt, sondern sie erst zur Geltung und zur
Entfaltung ihrer Vermögen bringt; so gibt das Einwirken Gottes

auf den Willen dessen Thätigkeit erst die rechte Weite, den

Charakter des Guten und Freien.

Wir verweisen auf die ausführlichen zahlreichen Citationen

aus Thomas, mit denen P. Dummermuth die thomistische
praemotio als die des Engels der Schule mit Ausschlufs jeden
Zweifels darlegt. Nur wollen wir einen Hinweis geben, nach

welchem der Leser in der Lektüre des h. Thomas selbständig
verfahren und die einzelnen Stellen des h. Kirchenlehrers leicht
beurteilen kann; wir werden daran zwei Stellen schliefsen, welche

in aller Kürze und Schärfe die vorgetragene Meinung enthalten.

In III de pot. 7 unterscheidet der h. Kirchenlehrer einen

vierfachen Einflufs Gottes in die Thätigkeit des Willens und

überhaupt der Natur.
I. „Gott ist die Ursache aller Wirksamkeit der geschöpflichen

Ursachen, weil Er ihnen jene Kräfte gibt, vermöge deren

sie wirken;" quia dat illis virtutes, per quas agere possunt.
II. „Gott ist die Ursache der Thätigkeit eines jeden

geschaffenen Thätigseienden (cujuslibet agentis creati), weil Er die

verliehene Kraft erhält;" quia collatam eis virtutem conservât.

III. „Gott ist die Ursache aller geschöpflichen Thätigkeit,
insofern Er die geschöpfliche Kraft in Bewegung setzt und



Die praemotio physica nach Thomas. 169

zum Thätigsein hinwendet," ut movens et applicans virtutem
earum ad agendum.

IV. „Gott ist die Ursache aller Thätigkeit im Bereiche des

Geschaffenen, insofern jedes geschaffene Thätigseiende ein Werkzeug

ist in der Hand der göttlichen wirkenden Kraft," prout
quodlibet agens est instrumentum divinae virtutis operantis.

Danach bestimmt Thomas das Einwirken Gottes nach 2

Seiten hin: 1. insofern das Geschöpf die Kraft hat, vermittelst
deren es thätig ist; diese gibt Er und erhält Er nach I und

II; — 2. insofern das Geschöpf wirklich thätig ist; hier setzt
Gott in Bewegung und verbindet mit der Wirkung die
verliehene Kraft, wie der Künstler das Werkzeug mit der Wirkung
verbindet nach III und IV. Somit genügt es an andern Stellen,
wenn der h. Lehrer von den beiden erstgenannten Einflüssen,
von 1 und II, nur einen erwähnt; und von den letzten beiden,

von III und IV, auch nur einen. Denn der eine setzt den andern

voraus. So sagt er I, II q. 109 art. 1: „Das Wirken jedes
Geschöpfes hängt von Gott ab in 2 Punkten: einmal, insofern

es von Gott die Kraft und das Vermögen hat, vermittelst dessen

es wirkt; dann insofern es von Gott in Bewegung gesetzt wird."
Und I q. 105 art. 5 heifst es wie III de pot. 7: „Gott setzt

die Dinge nicht nur in Thätigkeit, damit sie selber thätig sind,
indem Er ihre Kräfte und Vermögen zum Thätigsein hinwendet
(wie der Handwerker das Beil anwendet zum Spalten, trotzdem

er nicht immer selbst dem Beile die geeignete Form gibt),
sondern Er gibt ihnen diese Kräfte und Vermögen und erhält,
sie im Sein," Deus movet non solum res ad operandum, quasi
applicando formas et virtutes rerum ad operationem (sicut artifex
applicat securim ad scindendum, qui tarnen interdum formam
securi non tribuit), sed etiam dat formas creaturis agentibus
et eas tenet in esse. Hier läfst Thomas wohl die wörtliche Wiederholung

des in III pot. 7 sub IV Gesagten aus; aber er führt
das nämliche Beispiel an wie dort, vom Handwerker und seinem

Beile. Denn III setzt IV voraus und IV setzt III voraus.
Insofern die praemotio von Gott ausgeht, also insofern Gott
bewegt, movet, ist nr. III gesetzt ; insoweit ihre einwirkende Kraft

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 12



170 Die praemotio physica nach Thomas.

die Wirkung oder das Gewirkte erreicht, wie das Werkzeug
die gewollte Form, ist IV gesetzt. Dafs aber diese motio eine

praemotio ist d. h. im Verhältnisse steht zum In-Bewegung-
Gesetzten wie Ursache zur Wirkung, sagt Thomas oft genug
ausdrücklich. So III C. 9. 149: „Die Bewegung, soweit sie

vom Bewegenden ausgeht, geht vorher der Bewegung des

In-Bewegung-Befindlichen sowohl der Auffassung wie der that-
sächlichen Ursächlichkeit nach;" motio moventis praecedit motum
mobilis ratione et causa.

Speziell auf den Willen beziehen sich folgende 2 Stellen,
die genau und kurz die oben gegebene Lehre ausdrücken: „Gott
setzt den Willen des Menschen in Bewegung wie die
allumfassende bewegende Kraft (sicut universalis motor) und kraft
dieser Bewegung hat der Wille zum Gegenstande das Gute.
Ohne diese Bewegung von seiten der allumfassenden Kraft zum
Guten an sich hin kann der Mensch nicht etwas Besondres

wollen. Kraft seiner Vernunft aber bestimmt sich der Mensch

selber, um dies oder jenes zu wollen, mag dies ein wahres Gut
sein oder nur dem Scheine nach eines." Was auch immer also

in der Bewegung zum besondren Gute hin in bestimmt that-
sächlicher Weise innerhalb des Willensaktes „gut" ist, das ist
dies kraft der von Gott ausgehenden Bewegung; non potest homo

sine hac universali motione a liquid velle. Dafs in dieser

Bestimmung zum besondern Gute hin der Mensch ein wirkliches
Gut wollen kann, aber auch ein Scheingut; das, diese

Indifferenz nämlich, kommt vom Menschen; homo per rationem

déterminât se ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum

vel apparens bonum. Die menschliche Vernunft ist ja, weil sie

das indifferente Wesen des äufseren Dinges auffafst, die Wurzel
der Indifferenz im Willen, und kraft deren kann der Wille „das
oder jenes" hoc vel illud dem thatsächlichen Sein nach wollen.
Dafs der Wille bestimmt nun dies Gut will und nicht jenes, das

kommt von der Einwirkung Gottes, soweit es sich um „Gutes"
handelt. Das Übel entsteht, wenn der Wille im Wollen eines

besondren Gutes abfallt von seiner eigenen natürlichen Richtung
auf das Gute an sich und somit auch von der Einwirkung seitens



Die praemotio physica nach Thomas. 171

der ersten Ursache, die allein als unumschränkte so den Willen
auf das Besondre richten kann, dafs derselbe dem Vermögen
nach unbeschränkt offen bleibt für alles Gute.

Dies sagt dann noch Thomas mit eigenen Worten I. II
qu. 19 Art. 10: „Soweit der menschliche Wille das Gute im

allgemeinen, das Gute an sich, als Gegenstand will, ist er dem

göttlichen Willen gleichförmig im letzten Endzwecke. Ist aber der
einzelne besondre gewollte Gegenstand nicht ebenso von Gott

gewollt und somit materialiter in volito keine Gleichförmigkeit
vorhanden, so besteht doch die Gleichförmigkeit mit Rück sieht
auf die einwirkende Ursache secundum rationem causae
efficients. Denn diese eigenste Hinneigung, welche folgt
der Natur oder der besondren Auffassung dieses bestimmten Dinges,
hat das Ding von Gott als von der wirkenden Ursache. Defshalb

sagt man, der menschliche Wille sei dem göttlichen gleichförmig,
insoweit er das will was Gott will, dafs er wolle." Hanc propriam
inclinationem consequentem naturam vel apprehensionem particu-
larem hujus rei habet res a Deo sicut a causa effectiva. Unde

consuevit dici quod conformatur quantum ad hoc voluntas hominis

voluntati divinae, quia vult hoc quod Deus vult eum velle.
Die Hinneigung im Willen des Menschen also zu einem

besondren einzelnen Gute, die da jener Hinneigung entspricht,
welche in diesem Gute selber sich findet, kommt von Gott als

der wirkenden Ursache, insoweit das Gute an sich, der
Endzweck, Gott selber, dadurch erreicht wird. Die erste wirkende
Ursache aufsen in den Dingen, welche der Natur eines jeden
Dinges die derselben eigene Neigung als auetor naturae

eingeprägt hat und erhält, begegnet sich mit der wirkenden
Ursache innen im Willen, welche als ultimus finis alle Dinge

geeignet macht, begehrbar zu sein.

Wer mehr wünscht, der möge es nachlesen in der bald

erscheinenden Verdeutschung der summa theol., wo durch
Uberleitungen von einer Quästion zur andern, zumal in den ersten
21 Quästionen der I. II, die fundamentale Bedeutung der
praemotio physica für die Moral, und ebenso wie unverkennbar
scharf Thomas sie betont, eingehend nachgewiesen wird.

12»



172 Die praemotio physica nach Thomas.

Das beste Zeugnis endlich dafür, dafs der Thomisuius. dem

hl. Thomas gemäfs sei, bilden die Textcitationen der Molinisten.
Es kann bei ihnen als Regel angesehen werden, dafs niemals
ein Artikel oder überhaupt ein längerer Text, welcher die

Behandlung eines Lehrpunktes vollständig und ex professo enthält,

ganz nach dem Wortlaute angeführt wird. Wer sich von der Art
und Weise solchen Citierens überzeugen will, der lese Dummer-
muth, zumal von S. 238—400, wo jegliches Citat Schneemanns

aus Thomas geprüft wird. Wir geben blofs ein Beispiel.
Den Artikel III de malo art. 2 c. citiert Schneemann. Es ist da

von der Sünde die Rede. Er läfst aus: Omne quod, quocunque
modo est, derivator a Deo. — Bonae actiones totaliter redu-
cuntur in Deum ut in causam. — Id quod est actionis in peccato,
reducitur ad primum movens sicut in causam. — Deus est primum
movens respectu omnium motuum. — Omnes motus secundarum

causarum causantur a primo movente. — Cum aliquid seipsum

movet, non excluditur quin ab alio moveatur, a quo habet hoc ipsum

quod seipsum movet: et sic non répugnât libertati quod Deus est

causa actus liberi arbitrii. An Stelle dieser Worte sind Punkte.

Vgl. zudem: „Einleitung zu dem Werke: Die katholische
Wahrheit oder die theologische Summa deutsch

wiedergegeben: Die dogmatische und allgemein wissenschaftliche

Bedeutung der Summa" bei G. J. Manz, Regensburg. S. Kap. 4;
— ebenso: „Eine Antwort auf zwei Kritiken; Molinistisches";
G. J. Manz, Regensburg.

Die Behandlung, welche Bannez und die älteren Thomisten

von Seiten der Molinisten erfahren, führt Dummermuth ebenfalls

auf ihren wahren Wert zurück auf Grund der Vergleichung der

angeführten Texte. Wir gehen nach dem im Beginne Gesagten
nicht darauf ein.

Wohl aber möchten wir den Wunsch aussprechen, dafs sich
die Molinisten nach dem Beispiele Suarez' richten möchten, der

(lib. 3 de auxil. c. 38 n. 11) offen anerkennt; — 1. dafs in III de

pot. 7 der hl. Thomas die praemotio physica lehre — in eo loco

S. Thomam sensisse dari in causa secunda aliquid praevium actu
inditum a causa prima ad agendum —; 2. dafs sich Thomas in



Die praemotio phyaica nach Thomas. 173

der Summa nicht stillschweigend retraktiert habe, wie er, Suarez,

früher gemeint (In der That lehrt Thomas in I. qu. 103 art. 8

wo möglich noch schärfer die praemotio physica wie III. pot. 7 :

Omnis inclinatio alicujus rei vel naturalis vel voluntaria nihil
est aliud quam quaedam impressio a primo movente;
sicut inclinatio sagittae ad signum determinatum nihil aliud est

quam quaedam impressio a sagittante. Un de omnia quae aguntur
vel naturaliter vel voluntarie, quasi propria sponte perve-
ninnt in id ad quod divinitus ordinantur. Also eben auf Grund des

Eindruckes von Seiten Gottes wirken einige unter den Geschöpfen

je nach den ihnen verliehenen Vermögen mit Naturnotwendigkeit

und andre frei.); — 3. dafs er, Suarez, dies retraktiere,
nicht sowohl weil die neueren Thomisten eine solche

Interpretation der Art. in der summa zurückweisen als weil er sehe, dafs

auch die älteren in der nämlichen Weise wie die neueren
in diesem Punkte den Text des hl. Thomas erklären. Denn Capreo-

lus, Cajetan und Ferrariensis sprechen sich genau so aus wie
Bannez. (Illam vero, so der Text des Suarez, sententiam postea

rétractasse; quae responsio rejicitur a novioribus Thomistis
et video antiquiores etiäm non ita (wie Suarez) de eo loco
sensisse; nam Capreolus und Cajetanus (Ferrar. war schon

früher genannt) doctrinam illius articuli allegant et sequuntur,
tanquam consentaneam et conformem doctrinae ejusdem S. Doctoris.)

Da konstatiert also Suarez selber im wichtigsten
entscheidendsten Punkte die volle Übereinstimmung der sog. Neu-Thomisten
und der vor Bannez. Von „Bannesianern" weifs er nichts; und
ebenso nicht von einer „Spaltung der Schule". Das sind Fabeln,
die man erfindet, um die Schwäche der inneren Gründe zu
verdecken. Möchten sie verschwinden, um so den Geist ganz frei
zu machen von allen diesen Aufserlichkeiten und die nüchternste
Erforschung der Wahrheit zu ermöglichen!

Zu diesen Aufserlichkeiten, die viel hindern, gehört es auch,

wenn die Molinisten bei jedem Angriffe auf ihre Lehre oder
vielmehr bei aller Abwehr, zu welcher der Thomismus gezwungen
ist, sogleich über „Verleumdung" klagen, wie noch neulich die
civ. catt. 1. c. oder über die „Verfolgung des Jesuitenordens", wie



174 Die praemotio physica nach Thomas.

ein andrer es that, der als übernatürlichen Grund für die Angriffe

gegen den Molinismus bezeichnete, „damit um der gröfseren
Ehre Gottes willen die Gesellschaft durch alle Art Verfolgung

beweise, wie viel Lebenskraft sie hätte und wie viel hohes

Talent und kraftvolle Tugend sie in sich enthielte." Damit leisten
die Molinisten weder ihrer Sache noch dem grofsen Jesuitenorden

einen Dienst. Oder soll denn das „Verleumdung" sein

oder gar „Verfolgung des Ordens", wenn nach reifer Prüfung
alle Professoren von Löwen zugleich mit Caspar Ram, Villegas,
Coqueus, Isambertus, Estius und Silvius d. h. die Vertreter der

damaligen Hauptlehrkörper, nämlich der Universitäten oder Aka-
demieen von Osca (Huesca), Paris, Douai und Löwen erklärten,
wie folgt:

Sententia haec (der Molinismus) Dei bonitatem obscurat,

justitiam enervat, Scripturis illudit, Patrum testimonia in alienos

sensus detorquet, humanae rationis corruptioni applaudit, humili-
tatis fundamentum evertit, peccandi necessitatem relinquit, pro-
priarum virium fiduciam ingenerat; in salutis negotio, quod prae-
cipuum est, homini dat, quod minus, Deo: gratiam Dei libero
subdit arbitrio et ejus pedissequam facit. In summa a Pelagio

non satis procul abscedit: Lutheri vero et Calvini et aliorum
nostri temporis hereticorum sententiam, dum ab ea videri vult
quam longissime recedere, potentiusque debellare, magis impru-
dens stabilit atque confirmât!

Der Jesuitenorden ist nicht identisch mit dem Molinismus,
so dafs wer den einen angreift schon dadurch selbst gegen den

andern vorgeht. Die grofsen Asceten des Ordens waren, wie ihre
Werke beweisen, der thomistischen Lehre entschieden zugethan.
Der Unterzeichnete selber hat, ohne die mindeste Schwierigkeit

zu erfahren, in einem berühmten Jesuitenkolleg den

Thomismus Jahre lang eingehend studiert und dabei durch einen

Jesuitenpater, oft in den entscheidensten Augenblicken, die
lebhafteste und nachhaltigste Aufmunterung erhalten.

Die Entscheidung in dieser ganzen Frage wird nahe
gebracht werden, wenn man aufhört, Aufserliehkeiten damit zu
vermischen. Wer Thomas im Zusammenhange gelesen hat, der



Die praemotio physica nach Thomas. 175

wird einfach zu der Zumutung lächeln, Thomas sei nicht Thomist
oder gar, er sei Molinist gewesen. Das kann von jenen allein
ernst genommen werden, die Thomas nur aus einigen Citaten
kennen und hie und da vielleicht einige Stellen in ihm selber

vergleichsweise nachgeschlagen haben. E i n Unterschied besteht

allerdings zwischen den Thomisten und Thomas. Thomas drückt
die thomi8tische Lehre weit schärfer und energischer aus,
wie es die Thomisten thun. Diesen Eindruck erhält man wieder,
wenn man die betreifenden Artikel bei Dummermuth zusammengestellt

findet. Da zeigt sich so recht — und dies positiv
veranschaulicht zu haben, ist das Verdienst Dummermuths —, wie
kein Thomist seinen Meister erreicht in der entschiedenen Fassung
der Lehre über die

praemotio physica.


	Die Praemotio physica nach Thomas

