Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 1(1887)

Artikel: Die Leidenschaften : Abhandlung
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LEIDENSCHAFTEN.

ABHANDLUNG

VON

Dr. OTTEN,

PRASES DES SEMINARIUM LIBORIANUM ZU PADERBORN.

—_—

Die Lehre von den Leidenschaften, wie sie fortlaufend in
der Summ. theol. I. II. q. 22. und den folgenden Quastionen von
Thomas von Aquin behandelt ist, zahlt ein Anhédnger der thomi-
stischen Lehre in neuerer Zeit zu dem Herrlichsten, was Thoms
je geschrieben. Die hohe Wichtigkeit, welche die Lehre von
den Leidenschaften in gleicher Weise fiir die Psychologie, wie
fur die Moral und selbst die Pidagogik hat, rechtfertigt eine
Auseinandersetzung dieses Gegenstandes. Derselbe fithrt uns
bis zu den hochsten Prinzipien des thomistischen Systems, auf
welche Thomas selbst seine Lehre aufbaut. Deshalb wird es
angemessen sein, zuerst die Vorfragen zu besprechen, die in
betreff jener Prinzipien gestellt werden miissen. Auf die Weise
wird uns die ganze Lehre wie ein trefflicher Bau erscheinen,
aufgefiihrt auf tiefer Grundlage, deren Festigkeit durch Behand-
lung der entgegengesetzten Meinungen gepriift werden konnte.
In neuerer Zeit ist die Frage betreffend das Gefiihlsvermogen
mehrfach erdrtert, die obigen Gegenstand innig beriihrt. Auch
die Griinde fir die neuere Auffassung zu horen, liegt in unserer
Absicht, so dafs von selbst eine Vergleichung der élteren und
jingeren Amnschauung nahe gelegt wird.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1. 8



114 Die Leidenschaften.

§ 1.

Erkennen und Begehren.

Die Leidenschaften (passiones) gehoren zu den Lebensiiufse-
rungen des Menschen, zu seinen Thitigkeiten, die ihn mit der
Aufsenwelt in Verbindung bringen. Der Mensch ist ja nicht
ruhend in stiller Abgeschlossenheit oder bewegungslos. Es besteht
ein inniger Wechselverkehr zwischen ihm und den Aufsendingen.
Doch schliefsen wir hier von der Besprechung die Thitigkeiten
aus, welche in der Scholastik iibergehende (actiones transeuntes)
genannt werden, die gleichsam zu einem auflserhalb des thétigen
Subjekts befindlichen Gegenstande, als ihrem Objekte hiniiber-
gehen, um dasselbe zu verindern, zu vervollkommnen. Vgl. Summ.
theol. I. q. 14. a. 2. Diese Thitigkeit vollendet sich aulserhalb
des Subjekts und ist deshalb nicht so sehr eine Vollendung des
Handelnden, sondern des dulseren Gegenstandes (perfectio moti
oder patientis. A.a.O.q.18.a. 3. ad 1.).1) Solche iibergehende
Thitigkeit setzt der Mensch mit Hiilfe von kirperlichen Gliedern,
der Hinde und Fiifse u. a., wie ,schneiden, pflanzen®. Der
actio transiens steht die dem Subjekte innerliche Thitigkeit
gegeniiber (immanens). Sie bleibt im thiitigen Wesen, bewirkt
eine Vervollkommnung desselben und wird aus diesem Grunde
perfectio agentis genannt. Da aber auch #ulsere Dinge Objekte
ciner immanenten Thétigkeit sind und diese Thitigkeit aus dem
Subjekte nicht herausgeht, so mufs die Beziehung zwischen Sub-
jekt und Objekt durch Eintritt, besiiglich Vorhandensein dieses
in jenem hergestellt werden. Wihrend demnach bei der iiber-
gehenden Thitigkeit der Gegenstand vom Subjekte getrennt ist,
sehen wir bei der immanenten eine innige Vereinigung des
ersteren mit dem letzteren. (Summ. theol. L. q. 56. a. 1.). Hierin
tritt der Unterschied beider Thitigkeiten am klarsten hervor.
,Wiihrend bei den Thitigkeiten, die auf eine &ufsere Wirkung

1) Weil der Gegenstand der Thitigkeit eine Verinderung erleidet, ist
die Bezeichnung desselben als eines patiens und der Thitigkeit als einer
actio inferens passionem gerechtfertigt.



Erkennen und Begehren. 115

ibergehen, das Objekt der Thitigkeit, gleichsam als Ziel (ter-
minus) derselben bezeichnet, etwas aufser dem Handelnden Be-
findliches ist, so ist doch bei den Thitigkeiten, die in dem
thitigen Subjekte bleiben, das als Ziel bezeichnete Objekt im
Wirkenden selbst, und insofern es in ihm vorhanden, ist die
Thatigkeit wirklich (in actu).” (Summ. th. q. 14. a. 2.)

Die immanente Thatigkeit fordert nach dem Gesagten das
Vorhandensein des Objekts im Subjekte. Somit tritt das Objekt
in doppelter Erscheinungsform auf, in der Seinsweise, wie es in
sich, in der Natur ist, und in der Weise, wie es im Sub-
jekte ist. Hier richtet es sich nach der Art und Weise des
Subjektes selbst; denn wie die Scholastiker sagen: Alles, was
in einem Wesen ist, richtet sich in seiner Seinsweise nach diesem.
Der Stein, den ich mit meinem Auge erkenne, ist in sich, in der
Natur, und aufserdem in meinem Auge durch das Sinnesbild,
dessen Seinsweise dem korperlichen Organe entspricht. Diese
doppelte Seinsweise des Objekts begriindet eine doppelte Art
der Beziehung oder des Verhiltnisses zum Subjekte; die eine
Beziehung, insofern das Objekt im Subjekte ist, nach seiner
Seinsweise im thdtigen Wesen, die andere Beziehung, in-
sofern das Subjekt auf das Objekt seinem (des Objekts) natiir-
lichen Sein nach bezogen wird. Mit anderen Worten: 1. Die
immanente Théitigkeit der Seele — setzen wir gleich diese als
das handelnde Subjekt — ist auf einen Gegenstand gerichtet,
findet aber ihre Vollendung erst dann, wenn sie denselben nach
ihrer Seinsweise in sich aufgenommen; der Prozels ist erst
in dem Augenblicke abgeschlossen, wo das Objekt in geistiger
Weise (als Bild) in der Seele ist, er geht gleichsam vom Gegen-
stande aus und gipfelt in der geistigen Seinsweise. Die Thitig-
keit der Seele, als Ergebnis dieses Prozesses, ist das Wahr-
nehmen, das Erkennen. II. Die immanente Thitigkeit der Seele
bezieht sich auf den Gegenstand seinem wirklichen, natiirlichen
Sein nach; hier strebt die Seele nach Vereinigung mit demselben,
wie er in sich ist, so dafs das Ziel oder der Terminus der
Thiitigkeit in dem Objekte liegt. Sie besteht in einer Hinnei-
gung zum Gegenstande. - Dadurch erscheint der Prozefs als ein

-



116 Die Leidenschaften.

umgekehrter in Bezug auf den vorhergehenden, und fassen wir
beide Prozesse zusammen, so sind sie wie ein Kreislauf, der vom
Gegenstande, wie er in sich ist, ausgeht und zu ihm zuriick-
fihrt. Diese zweite immanente Thatigkeit ist das Begehren
(appetere). ,,Wem irgend eine Form innewohnt, hat durch diese
Form eine Beziehung zu solchen Dingen, welche sich in der
Natur befinden, wie weilses Holz einigen Dingen durch seine
Weifse dhnlich ist, anderen unéhnlich. Im geistig oder sinnlich
Erkennenden ist aber die Form der erkannten Sache, da jede
Erkenntnis durch eine Ahnlichkeit vollzogen wird. Deshalb mufs
eine Beziehung des Erkennenden vorhanden sein zu dem, was
geistig oder sinnlich erkannt ist, und zwar insofern dieses ein
natiirliches Sein hat. Das tritt aber nicht durch den Akt des
Erkennens ein; denn hierin mdchte wohl eher eine Beziehung
der Dinge zum Erkennenden gefunden werden, weil das
sinnliche und geistige Erkennen dadurch vollendet wird, dafs die
Dinge im Intellekte oder im Sinne nach der Seinsweise beider
Vermogen sich befinden. Der Erkennende hat vielmehr eine
Beziehung zu dem aufserhalb der Seele liegenden Gegenstande
durch den Willen und das sinnliche Begehren. Aus diesem Grunde
begehren und wollen alle Wesen, welche ein niederes oder hoheres
Erkennen haben.“ (Summ. phil. I. 72.)

Der beriithmte Kommentator des Aquinaten, Cajetan, sucht
genannten Unterschied beider Thitigkeiten durch folgende Er-
wigung klar zu stellen. Er sagt ndmlich zu Summ. theol. I. q. 82.
a. 3.: ,Zur besseren KErfassung des Gesagten beachte man, dals
in jedem Dinge ein Zwiefaches zu unterscheiden ist, die Wesen-
heit und das wirkliche Dasein (Existenz). Zwischen beiden stellt
die Erfahrung den Unterschied fest, dafs die Wesenheit der
Grund ist fiir die Erkennbarkeit, die Existenz fir die Begehr-
barkeit. Denn wir sehen, dals die Gesundheit eben so gut Gegen-
stand des Erkennens sein kann, wenn sie in der That vorhanden
ist, als wenn sie es auch nicht wéire. Niemand aber erstrebt
die Gesundheit, als damit sie wirklich existiere, oder weil sie
existiert.“ Einem Phantom, was er als solches erkennt, jagt der
Mensch niemals nach, er will etwas Wirkliches erlangen oder



Erkennen und Begehren. 117

besitzen. ,,Der Begehrende sucht nicht ein Gut dem intentionalen
Sein nach zu besitzen, wie es vom Erkennenden gewonnen ist,
sondern dem wesentlichen (wirklichen) Sein nach. Deshalb schliefst
der Besitz eines Gutes, insofern es erkannt ist, nicht aus, dals
ein lebendes Wesen nach dem Gute noch strebt. (Verit. q. 22.
a. 3. ad 4.) Das Ding, wie es in sich ist, existiert, hat die wirk-
liche natiirliche Seinsweise; sieht man von der Existenz ab,
nimmt nur das Wesen des Dinges fiir sich, so erscheint eine
solche Seinsweise der natiirlichen entgegengesetzt und ist nur
moglich in einem erkennenden Subjekte.

Der auseinandergesetzte Unterschied zwischen der erkennen-
den und begehrenden Thitigkeit des Menschen bildet die Grund-
lage fiir viele Sétze im thomistischen System. In der Anwendung,
welche der Unterschied in manchen Sitzen findet, tritt er noch
klarer und schérfer hervor. Wir nennen das Objekt des Er-
kennens das Wahre, das des Begehrens das Gute. Wem kommt
nun der Begriff: ,, wahr“ oder ,gut“ in seiner vollen Bedeutung
zuerst zu? dem Erkenntnisakte oder dem erkannten Gegen-
stande? und wiederum dem Akte des Begehrens oder seinem
Objekte? Die Beantwortung dieser Fragen richtet sich nach dem
Unterschiede zwischen Erkennen und Begehren. Da unter dem
Wahren das verstanden wird, wonach das Erkennen strebt, und
demnach das Wahre in seiner ersten Bedeutung mit dem Ab-
schlufs des Erkennungsprozesses gewonnen ist, so findet man
dasselbe zuerst im Erkennungsakte, welcher wahr genannt wird,
insofern er mit dem wirklichen Gegenstande iibereinstimmt; dann
wird der Begriff ,,wahr“ auch auf die Gegenstéinde iibertragen,
die zum Erkennen in Beziehung stehen. ,,Die Wahrheit ist zu-
nichst im Intellekte. Das Begehren hat seinen Zielpunkt im
begehrten Gegenstande selbst, in ihm ruht dasselbe; deshalb
kommt der Begriff ,,gut”“ in erster Linie dem Gegenstande des
Begehrens zu, dann in abgeleiteter Bedeutung den Begehrungs-
akten. Der Gegenstand ist gut, insofern er erstrebbar ist, das
Gute findet sich zundchst in den Dingen; doch kann auch der
Strebeakt gut genannt werden, weil er auf ein gutes Ding ge-
richtet ist, unser Wille wird als gut bezeichnet, weil er das Gute will.



118 “Die Leidenschaften.

In der 22. q. ,disput. de veritate“ Art. 11 behandelt Thomas
von Aquin die Frage, ob dem Willen eine grifsere Vollkommen-
heit zukomme als dem Erkennen. Beziiglich dieser Frage wird
darauf hingewiesen, dafs der Akt des Erkennens — die Wiirde
des Vermogens richtet sich nach der Wiirde des Aktes — voll-
zogen wird durch das Vorhandensein der erkannten Sache im
Erkennenden, der Akt des Willens aber in der Neigung, in der
Richtung auf die gewollte Sache ihrem natiirlichen Sein nach.
,» Vollkommener ist es, fihrt Thomas fort, ,,schlechthin gesprochen,
die Vollkommenheit eines anderen Dinges in sich zu besitzen,
als nur zu einem aulserhalb befindlichen Gegenstande hingeneigt
zu sein.”“ Also mufs das Erkennen schlechthin vollkommener sein,
als das Begehren. Der folgende Artikel bietet eine noch in-
teressantere Anwendung des beriihrten Unterschiedes. Geht die
Bewegung des Willens vom Erkennen aus oder bewegt der
Wille den Intellekt und andere Seelenkrifte? So die Frage.
Thomas antwortet: ,,Man schreibt sowohl der Zweckursache als
der bewirkenden Ursache ein Bewegen zu, aber in verschiedener
Weise; denn bei jeder Thitigkeit kommen zwei Punkte in
Betracht: der Thitige selbst und die Art und Weise der Thiitig-
keit. So ist bei der Wirmethdtigkeit das Feuer das thitige
Wesen und Warme die Art der Thitigkeit. (Beim Verbrennungs-
akte kann man in gleicher Weise das Feuer als handelnd und
das Verbrennen als die Art des Aktes ansehen.) Dem Zweck
nun entspricht ein Bewegen beziiglich der Art der Bewegung;
aber die Wirkursache bewegt das wie zur Bewegung Treibende,
d. h. sie fiihrt den bewegten Gegenstand aus der Moglichkeit
der Verdinderung zur Wirklichkeit derselben. Der Intellekt be-
wegt den Willen nach Art einer Zweckursache, insofern er
niamlich die Art des Zweckes in sich vorgefalst hat und dem
Willen vorstellt. Aber bewegen nach Weise einer Wirkursache
gehort zum Willen, und nicht zum Intellekte, weil der Wille
Beziehung zu den Dingen hat, wie sie in sich selbst sind, der
Inteliekt nur, wie sie in geistiger Weise in der Seele sind.
Wirken und bewegt werden kommt den Dingen zu nach dem
Sein, wodurch sie in sich selbst bestehen. So ist die Beziehung



Erkennen und Begehren. 119

des Willens zu den Dingen, sofern ihnen Bewegung zu-
steht, nicht aber die Beziehung des Intellektes.®

Endlich sei es noch gestattet, die Anwendung zu erwéhnen,
welche in der Summ. theol. I. II. q. 22. a. 2. enthalten ist, weil
diese dem Gegenstande meiner Abhandlung néher tritt. Auf die
Frage, ob die passio mehr dem Begehrungs- als dem Erkenntnis-
vermogen zuzuteilen ist, gibt Thomas die Antwort: ,,Der Name
passio besagt, dals ein Leidendes zu dem hingezogen wird, was
des Wirkenden ist.“ Das Leidende wird dem Zustande, der
Kigentiimlichkeit des thitigen Wesens zugefiihrt. ,Die Seele
wird aber mehr zu einem Gegenstande durch die Begehrungs-
kraft gezogen, als durch das Erfassungsvermégen. Denn durch
dies Begehren hat die Seele eine Beziehung zu den Dingen, wie
sie in sich sind . . . Die Erkenntniskraft wird nicht zu dem
(Gegenstande gezogen, wie er in sich ist, sondern erkennt den-
selben nach dem Bilde, das sie gemils ihrer eigentiimlichen
Seinsweise in sich hat oder aufnimmt.“ Im Erkenntnisvermogen
verliert das Objekt gleichsam etwas ihm Eigentiimliches, seine
Proprietit, nimmt die Seinsweise, die Eigentiimlichkeit des Ver-
mogens an. Das Erkennen zieht den Gegenstand an sich heran,
beim Begehren zieht der Gegenstand die Seele zu seiner Eigen-
tiumlichkeit.

Als Konsequenz der nun gegebenen Erorterung konnte noch
hervorgehoben werden, wie im System der Scholastiker nur unter
zwel Krifte, die des Erfassens und des Begehrens, die all-
gemeinen Beziehungen der Seele zu den Dingen subsumiert
werden und demnach eir drittes Vermogen, das diesen beiden
gleichgestellt wire, nicht in das System pafst.

Wenn so eben gesagt wurde, der Begriff passio gebiihre
mehr der Strebekraft, so konnte leicht die Meinung erweckt
werden, als sei das Begehren keine Thitigkeit, sondern nur ein
Leiden, das vom Objekte ausgehe. Diese Meinung wiirde sich
auch wohl auf den Satz des Aquinaten berufen, das Begehrungs-
vermogen sei eine potentia passiva, ein leidendes Vermdgen, wie
im zweiten Artikel der 80. Frage, Teil I der Summa theol., aus-
gesprochen ist. Dem gegeniiber hebe ich hervor, dafls begehren



120 Die Leidenschaften.

eine Thiatigkeit ist, eine Lebensiufserung der lebenden Wesen.
Das ergibt sich aus der Gegeniiberstellung des Begehrens und
der erfassenden Thatigkeit, welch letzterer wohl niemand den
Begriff eines actus secundus, einer Thatigkeit streitig machen
wird. Ausdriicklich bemerkt Thomas im Kommentar zu III de
Anima des Aristoteles: ,Das Begehren selbst ist ein Akt oder
eine Bewegung, aber in demselben Sinne eine Bewegung,- wie
die Thitigkeit des sinnlichen und geistigen Erkenntnisvermogens.
Hier ist motus gleich dem actus perfecti, was sich wohl unter-
scheidet von der Bewegung im eigentlichen Sinne oder actus
imperfecti.!) Die Berufung auf den Ausdruck potentia oder vis
passiva ist nicht stichhaltig. Auch die geistige Erkenntnis-
kraft wird zu den potentiae passivae gerechnet und doch ist
das Erkennen eine Thatigkeit. Unter potentia passiva versteht
Thomas ein Vermégen, ,,zu dem das Objekt sich verhilt, wie die
Ursache der Bewegung oder des Aktes.“ (Summ. theol. I. IL. q.
27. a. 1.) Passiva heilst eine Potenz, nicht weil sie keinen Akt
setzen konne, sondern weill sie durch ihr Objekt als Formal-
ursache erst nidher bestimmt, befruchtet werden muls, um den
Akt zu setzen. Die Potenz ist aus sich nicht imstande, eine
bestimmte Thétigkeit hervorzubringen; erst durch Befruch-
tung von seiten des Objekts, welches ihr als Form eingedriickt
wird, ist sie dazu befdhigt, und setzt dann als vollendetes Ver-
mogen und als Totalursache den Akt. Wer den Begriff: potentia
passiva recht griindlich kennen lernen will, dem empfehle ich
die Erklirung Cajetans zu Summ. theol. I. 80. a. 2. Dals be-
gehren eine Thitigkeit ist, daran zweifelt auch Cajetan nicht
im geringsten. Denn a. a. O. sagt er: ,,Da im allgemeinen das
Begehrungsvermogen als Wirkursache die ortliche Bewegung bei
den lebenden Wesen hervorbringt, so wire, falls begehren nicht
in irgend einer Weise thitig sein hielse, nicht von einem aktiven
Bewegen des Wesens, sondern nur von einer Art passiver Be-
wegung die Rede. Und darin stimmen fast alle iberein.“ ,,Die
Strebekraft wird mehr eine vis activa genannt, weil sie mehr

1) Vgl. Summ. theol. I. II. g. 81. a. 2. ad 1.



Erklirung des Begriffs: Begehren. 121

Prinzip eines dulseren Aktes ist; diese Eigenschaft hat sie eben
aus dem Grunde, weil sie mehr passiv ist infolge ihrer Beziehung
zu dem Gegenstande, wie er in sich ist. (Summ. theol. I. IL
q. 22. a. 2 ad 2.) Der Grund, weshalb nur das Begehren, nicht
aber das Erkennen, als Sitz der Leidenschaft angesehen wird,
liegt eben darin, dafs nach oben gegebener Eriorterung beim
Begehren mehr von einer passio die Rede sein kann, als beim
Erkennen.

§ 2.
Erkldirung des Begriffs: Begehren. Appetitus naturalis,
sensitivus, intellectivus.

»Auf die Weise wird etwas benannt, nach welcher es uns
zur Kenntnis kommt. Denn nach dem Philosophen (Aristoteles)
sind die Namen Zeichen der erkannten Gegenstinde. Wir
erkennen aber zumeist die Ursache aus der Wirkung.“ (Summ.
theol. I. II. q. 25. a. 2. ad 1.) Man nimmt beim Menschen sehr
oft eine Bewegung wahr, durch welche er ein #dulseres Ding zu
erfassen sucht. Diese Bewegung wird von ihm veranlafst, sie
geschieht absichtlich und wendet sich dem betreffenden Gegen-
stande zu, weil dieser dem Menschen behagt. Demnach geht
der ortlichen Bewegung z. B. ein anderer Akt des lebenden
Wesens voraus, wodurch die Bewegung der Glieder hervorge-
rufen ist. Der vorausgehende Akt wird von uns bezeichnet als
Strebeakt, der die Richtung auf einen Gegenstand anweist und
befiehlt, oder als Begehrungsakt. Wir sind uns bewulst, dafs
wir gerade dieses oder jenes erreichen wollen, dieses oder jenes
wihlen, weil es uns gefillt, weil es gut, weil es derartig ist,
dals es von uns erstrebt werden kann. ,Das Gute ist dasjenige,
was erstrebbar ist.“ Und warum ist es erstrebbar? Weil wir
eine Neigung (inclinatio) zu dem Gegenstande haben, weil eine
Beziehung (ordo) zwischen uns und dem Gegenstande besteht.
Indem wir so von der Wirkung auf die Ursache schlielsen, er-
kennen wir in uns eine Neigung zu dem Dinge, das wir als
erstrebbar (gut) erfalst, ein Begehren oder Verlangen nach dem-
selben und, falls wir es erreicht, Freude iiber den Besitz. Fassen



122 Die ILeidenschaften,

wir nun den Begriff: Begehren ganz allgemein, abgesehen von
der besonderen Art im Menschen, so kann begehren erklirt
werden als ,eine gewisse Hinneigung des Begehrenden zu irgend
etwas“ (Summ. th. I. IL. q. 8. a. 1.), das immer dem Begehren-
den édhnlich oder zutrdglich ist.

Auf Grund der allgemeinen Auffassung von dem Begehren
als einer Neigung zu etwas reden die Scholastiker iberall von
einem appetitus (im weitesten Sinne), wo die Hinneigung, die
Beziehung von Dingen zu einander sichtbar ist. So reden sie
vom appetitus eines schweren Korpers, etwa eines Steines, zum
Centrum, vom appetitus des Feuers nach oben, weil im Steine,
im Feuer eine natiirliche Beziehung, eine natiirliche Anlage (ap-
titudo, ordo) zu dem entsprechenden Ruheorte vorhanden. Beide
gehoren ihrer Natur nach zusammen, so dals die Neigung mit
Recht natiirliche Zusammengehorigkeit (connaturalitas) genannt
werden kann. Weil diese Neigung von Natur aus in einem
Wesen wohnt, heifst sie appetitus naturalis. Die Berechtigung,
80 zu sprechen, kann nicht bestritten werden, zumal der appe-
titus naturalis auch Bewegungen zur Folge hat, gleichwie vom
Begehren des Menschen Bewegungen und Thitigkeiten ausgehen.
Befindet sich ein Stein aufserhalb seines Ruhepunktes, so ,strebt*
er nach demselben, es tritt infolge seiner ,Neigung‘ bei Ab-
wesenheit von Hindernissen die ortliche Bewegung ein, die ihn
dem Centrum zufihrt. Das ,natiirliche Begehren* wird vom
Aquinaten definiert: ,Die Neigung eines Dinges zu seinem natiir-
lichen Ziele, welches ihm vom Lenker der Natur zugeordnet ist*,
(3. dist. 27. q. 1. a. 2.) oder auch: , Neigung eines Dinges be-
ziiglich seines eigentiimlichen Gutes, um dasselbe zu erlangen,
falls es nicht im Besitze ist, um in ihm zu ruhen, sofern es im
Besitze.“ (Summ. theol. 1. q. 19. a. 2.) Diese natiirliche Neigung
ist dem Dinge wesentlich zugehirig, untrennbar mit ihm ver-
bunden. Sie ist zugleich mit dem Wesen vom Schiopfer gegeben,
sie wird mit dem Dinge von den natiirlichen Ursachen hervor-
gebracht. Deshalb sagt Thomas (Summ. theol. L. IL. q. 26. a. 2):
,,Das natiirliche Agens bringt im Gegenstande seiner Thitigkeit
eine doppelte Wirkung hervor; denn zuerst gibt es die Form



Erklirung des Begriffs: Begehren. 123

(Wesensform), an zweiter Stelle die der Form folgende Bewegung,
gleichwie der Hervorbringer dem Koérper die Schwere gibt und
die der Schwere folgende Bewegung.“ Hieraus ergibt sich, dals
die Scholastiker einem Dinge nicht schon deshalb einen appe-
titus naturalis zulegen, weil es nach einem anderen in Bewegung
ist — denn das konnte auch durch gewaltsamen Antrieb ge-
schehen — sondern weil auch das Prinzip dieser Bewegung
in ihm vorhanden, welches wesentlich auf ein anderes hinge-
ordnet ist. ,,Znweilen wird dasjenige, was einem Ziele zugelenkt
ist, nur vom lenkenden Wesen getrieben, ohne dals es vom Lenker
eine Form erlangt, worin eine solche Richtung oder Hinordnung
begriindet ist, und eine solche Hinneigung ist eine gewalt-
same: wie der Pfeil vom Schiitzen zu einem bestimmten Ziele
gelenkt wird. Zuweilen aber erlangt das auf ein Ziel Hingelenkte
vom Lenker oder Beweger eine Form, durch die ihm eine solche
Hinneigung gebiihrt; und eine derartige Neigung ist natiirlich,
da sie ein natiirliches Prinzip hat: wie jener, der dem Steine
die Schwere gab, demselben die Neigung einpridgte, nach unten
sich zu bewegen.“ (De verit. q. 22. a. 1.) Gleich der Wesens-
form, der sie folgt, ist der appetitus naturalis immer wirklich (in
actu) und setzt, falls kein Hindernis eintritt, stets die entsprechende
Bewegung. Dazu bedarf es auch keines besonderen Vermigens,
das von der Form wirklich verschieden wiire.

In welchen Dingen findet sich ein natiirliches Begehren?
,»Da alles von Gott zum Guten (was der Natur des Dinges ent-
spricht) hingeordnet und gelenkt ist, und zwar auf die Weise,
dafs einem jeden das Prinzip innewohnt, wodurch es nach dem
Guten zielt, gleichsam dasselbe erstrebend, so darf man sagen
dafs alle Dinge nach dem Guten begehren.“ (A. a. 0.) Die Wir-
kungen in der Natur sind nicht dem Zufall zuzuschreiben, wie
Thomas im Anfange genannten Artikels nach Aristoteles hervor-
hebt, sondern in den natiirlichen Ursachen begriindet, die zu ihren
bestimmten Wirkungen veranlagt sind. Alle natiirlichen Dinge
sind ihren entsprechenden Wirkungen zugeordnet. Die Welt ist
ein wunderbares (Ganze, dessen einzelne Glieder im innigsten
Verbande stehen, nicht lose aneinander gefiigt. Sie werden ihrem



124 Die Leidenschaften.

Ziele zugefiihrt, nicht gewaltthitiger Weise, sondern entsprechend
der Veranlagung der Naturen. Es gibt kein Wesen, dem nicht
eine besondere Rolle in der Natur zuerteilt sei. Deshalb findet
sich der appetitus naturalis in allen Wesen, ja in allen Teilen
eines Wesens, in allen Kriften, welche einem besonderen Ziele
zugeordnet sind. ,,Die natiirliche Liebe (= appetitus) ist nichs
allein in den Kriften der vegetativen Seele, sondern in allen
Vermogen des lebenden Wesens und auch in allen Teilen des
Korpers und allgemein in allen Dingen, weil, wie Dionysius sagt,
allen das Schone und Gute begehrenswert ist, da ein jedes Ding
eine natirliche Zusammengehorigkeit zu dem hat, was seiner
Natur gemils ist.“ (Summ. theol. I. IL. q. 26. a. 1. ad 3.) ,,Eine
jede Potenz der Seele ist eine Form oder Natur und hat eine
natiirliche Neigung zu etwas. Deshalb erstrebt eine jede das ihr
zustchende Objekt durch ein natiirliches Begehren.“ (1. q. 80,
a. 1. ad 3.)

Wichtig ist noch die Frage nach dem Objekte des appetitus
naturalis. Die natiirliche Wesensform ist auf ein bestimmtes eigen-
timliches Sein beschriankt. Somit ist auch das natiirliche Be-
gehren, welches der Form folgt, auf ein ganz bestimmtes Ziel
beschrinkt. Es geht nicht iiber den Rahmen seiner Form hin-
aus und ist blindlings auf das Bestimmte gerichtet, was zur
Erhaltung und Vollendung der Form gehort. Darum sagt Thomas
in der Summa phil. I. 72.: ,Einem jeden Wesen gebiihrt es,
seine Vollkommenheit und die Erhaltung seines Seins zu er-
streben.®

Wenn nach dem Gesagten in allen Wesen ein appetitus
naturalis sich findet, warum stellt die Lehre der Scholastiker
noch eine Begehrungskraft auf, die von jenem verschieden ist?
Warum weist sie in den mit Erkenntnis begabten Wesen ein
eigenes von den iibrigen Vermogen und deren Wesen verschie-
denes Vermogen dem Begehren zu? Zur Beantwortung dieser
im thomistischen System wichtigen Frage erinnern wir an ein
dort geltendes Prinzip: Jeder Form folgt irgend eine Hinneigung
oder irgend ein appetitus. (Summ. theol. I. q. 80. a. 1.) Da durch
die Form ein jedes Wesen seine eigentiimliche Bestimmung in



Erklarung des Begriffs: Begehren. 125

der Natur erhilt, sein eigentimliches Sein, die Anlage zu einer
eigentimlichen Thitigkeit, so ist genannter Satz wohl zuzugeben.
Sprechen ja auch die Chemiker bei ihren Elementen von einer
denselben eigentiimlichen Neigung, sich mit anderen zu verbinden
und zwar in ganz bestimmten Verhéltnissen. Demnach richtet
sich die Art und Vollkommenheit der Neigung nach der Art und
Vollkommenheit der Form. Einen ganz besonderen Vorzug ent-
deckt man bei der Form der erkenntnisfahigen Wesen, die gleich-
sam einen groéfseren Spielraum gewéhrt und selbst ein Wesen
in unendliche Weiten hineinfiithrt. So diirfte man auch bei ihnen
auf eine vollkommnere Art von Neigung, ein vollkommneres Be-
gehren schliefsen. ,,Wie Formen hoheren Grades den erkenntnis-
tfahigen Dingen eigen sind, als die Formen der (erkenntnislosen)
natiirlichen Dinge, so mufs in ihnen eine Neigung existieren,
iber die Art der natiirlichen Neigung oder den appetitus natu-
ralis hinausgehend. Und diese hohere Neigung kommt der Be-
gehrungskraft der Seele zu.“ (A. a. 0.) Dieser Grund fir ein
besonderes Strebevermogen in erkennenden Wesen ist im ge-
nannten Artikel weiter ausgefihrt. Mit gewohnter Meisterschaft
hat Cajetan eine tiefe Erkldrung dazu gegeben, die hier folgen
soll. ,,Der im Artikel gegebene Grund ist dulserst scharfsinnig
und zeigt die wesentliche Notwendigkeit, warum Thomas das
Begehren in Wesen, die mit Erkenntnis begabt sind, als ein
besonderes Vermogen, eine besondere Kraft den anderen Ver-
mogen gegeniiber stellt, dagegen in erkenntnislosen Dingen nicht.
Da ndmlich begehren nichts anderes ist, als zu etwas geneigt
sein und die Strebekraft die Hinneigung selbst, und andererseits
einer jeden Natur, ja einem jeden Dinge die Neigung zu einem
ihm Zugeordneten folgt, so ist richtig geschlossen, dals wie die
Naturen der Dinge offenbar nicht die Vollkommenheit desselben
Grades besitzen, sondern nach Verhiltnis, so auch entsprechende
Neigungen dieselben begleiten. Ja gleichwie die eine Form die
andere iiberragt, nicht nur nach dem Grade der Vollkommenheit,
sondern auch nach der Ordnung der Dinge, wonach némlich
die eine einer hoheren Ordnung angehdrt, als die andere, so steht
die eine Neigung iiber der anderen. Wir nehmen aber im



126 Die Leidenschaften.

ganzen Weltall zwei Ordnungen der Dinge wahr: die eine be-
trifft diejenigen, deren Naturen sich auf ihr eigenes Sein, auf
,sich selbst sein“ beschrinken (quod sunt tantum ipsaemet), wie
in allen leblosen Wesen und den nur mit Fortpflanzungskraft
begabten, die andere fiir diejenigen, deren Naturen ohne jene
Einschrinkung die Ausdehnung gewinnen, dals sie auch ,andere
Dinge sind“ (ut sint etiam alia), wie bei sinnlich und geistig
erkennenden Wesen. Wenn nun einer jeden Natur die dem
Verhiiltnis entsprechende Neigung folgt, so werden die Dinge
erster Ordnung nur die Neigung zu dem ihnen Natiirlichen und
Eigentiimlichen haben. Den Naturen zweiter Ordnung gebiihrt
die Neigung nicht nur zu dem der Natur Entsprechenden, son-
dern auch zu dem Erkannten, sie sind eben ,,ihr eigenes Sein
und das Erkannte* (ipsae sunt et apprehensa), jene aber nur
ihr eigenes Sein. Daraus ergibt sich weiter, dals die Neigung
der Dinge erster Ordnung in demselben Wesen nach der Zahl
der Dinge sich vervielfaltigt, wie mit dem Dinge selbst das
eigentiimliche und natiirliche Sein eines jeden vervielfiltigt wird.
Deshalb ist etwas anderes das natiirliche Begehren des ,,leichten
Wesens®, ,oben zu sein” und das Begehren desselben Wesens
,ein sich Ahnliches zu zeugen“; denn jenes ist die ,,Leichtheit®,
dieses aber die ,,Warme“ oder was auch immer seine Hervor-
bringungskraft sei. (Der Verfasser spricht vom Feuer als ,dem
Leichten.) Die Neigung jedoch, welche den Naturen zweiter
Ordnung entspricht, wird in demselben Wesen nicht vervielfiltigt
nach der Zahl der Dinge (Potenzen und sonstigen ,Teilen*), son-
dern es ist nur eine besondere Kraft, sonst entspriche sie
nicht der Natur, aus der sie hervorgeht. Denn die eine Natur
(ipsa una existens) ist ,sie selbst und anderes“. Darum muls
die entsprechende Neigung sich auf beides beziehen, das dem
natiirlichen Sein Zugeordnete und das Erkannte. Die , Weite®
der Natur, wodurch sie nicht nur ,sie selbst, sondern auch an-
deres ist“, verlangt, dals ihr appetitus beziiglich beider Objekte
ein einer und dadurch eine besondere Kraft und ein besonderes
Vermogen der Natur ist. ‘



Erklirung des Begriffs: Begehren. 127

Noch durch eine andere Erwigung der besonderen Voll-
kommenheit erkenntnisfihiger Wesen kommt man zu dem Schlusse,
dafs in diesen die Begehrungskraft ein eigenes Vermogen erfor-
dert, Der hervorstechende Charakter, welcher sich bei lebenden
Wesen findet, — und an deren Spitze stehen die erkennenden —
ist der, dafs sie sich selbst bewegen. In den iibrigen Wesen
ist wohl ein Prinzip der Bewegung, wodurch etwas bewegt wird,
aber es findet sich in ihnen kein Bewegendes (non est movens);
das Prinzip, wodurch der Stein bewegt wird, ist in ihm selbst, nimlich
die Schwere, aber er bewegt sich nicht selbst, die Bewegung wird
ihm von aufsen angethan. Das erkennende Wesen aber hat nicht
nur das Prinzip der Bewegung in sich, sondern auch ein den
appetitus Bewegendes. ,,In @hnlicher Weise erhilt das Begehren,
welches in gewisser Hinsicht allen Dingen gemeinsam ist, einen
besonderen Charakter bei den lebenden Wesen, insofern in ihnen
cine Begehrungskraft und ein diese Kraft Bewegendes sich findet.
Denn das erkannte Gute selbst bewegt das Strebevermogen.“
(De verit. q. 22. a. 3.) Aus diesem Grunde heifst der appetitus
bei erkennenden Wesen appetitus animalis, seelisches Begehren.
Der Unterschied zwischen dem appetitus animalis und naturalis
zeigt sich sowohl riicksichtlich des Objekts, als beziiglich der
Art und Weise. Das Objekt des letzteren ist etwas ganz Be-
stimmtes, was der Form natiirlich zugeordnet ist, das Objekt
des ersteren dehnt sich auf verschiedene Dinge aus. ,Da
der appetitus naturalis auf ein Objekt beschrinkt ist und nicht
vielgestaltig sein kann, so dals er sich auf so viele verschiedene
Dinge erstrecke, deren die lebenden Wesen bediirfen, so war es
notwendig, dals den lebenden Wesen noch dariiber ein appetitus
animalis zugeteilt wurde, welcher der Erkenntnis folgt; dadurch
vermag das lebende Wesen infolge der Menge der erkannten
Dinge sich auf verschiedenes zu richten.“ (A. a. O. ad 2.)

Weil das Objekt des appetitus naturalis etwas ganz Be-
stimmtes ist, so ist das Streben ein durchaus notwendiges,
ohne jede Freiheit und ohne einen Schatten von Bestimmbarkeit.
Deshalb ist es auch nicht erforderlich, dafs der Begehrende bei
solchem Begehren irgend eine Auffassung von der Begehrbarkeit



128 Die Leidenschafien.

seines Objekts habe. ,,Weil das natiirliche Ding in seinem natiir-
lichen Sein bestimmt ist und nur eine Neigung zu einer be-
stimmten Sache hat, so wird keine Erkenntnis verlangt, um
auf Grund der Begehrbarkeit eine begehrenswerte Sache von
einer nicht begehrenswerten zu unterscheiden.“ (De verit. q. 25,
a. 1.) ,,Das Objekt des natiirlichen appetitus ist diese Sache
als solche (haec res in quantum talis res).” (A. a. O.) Beim
appetitus animalis tritt eine gewisse Art der Selbstbestimmung
auf, die jedoch, wie sich bald zeigen wird, einen hdheren oder
geringeren Grad besitzen kann. Es macht sich eben der Charakter
eines lebenden Wesens geltend, welches sich mehr oder minder
selbst bewegt. So sagt Thomas: , Durch den appetitus naturalis
begehrt ein Wesen das Gute nicht aus sich selbst, wie durch
den animalis.“ (De verit. q. 22. a. 3. ad 3.)

Da, wie oben gesagt, ein jedes Ding, ein jedes Vermogen,
ein jeder besondere Teil eines Wesens seinen appetitus naturalis
hat, so mag noch ein Unterschied hervorgehoben werden, der
bei den einzelnen Vermogen eines Wesens sich zeigt. Das Auge
verlangt nach einem (Gegenstande seines Sehens, das Ohr nach dem
des Hoéreuns, der Intellekt nach dem des Erkennens. Alles Ge-
nannte ist aber auch wohl Gegenstand des besonderen Strebe-
vermogens. Worin liegt nun der Unterschied? ,Das Gesicht
begehrt natiirlich nach dem Sichtbaren nur zum Zweck seiner
Thitigkeit, nimlich zum Sehen. Das lebende Wesen begehrt
aber durch die besondere Begehrungskraft nach dem sichtbaren
Gegenstande nicht nur zum Sehen, sondern auch zu anderen
Zwecken. Wenn die Seele der durch einen Sinn erfalsten Dinge
nur zur Bethdtigung der Sinnesvermigen bedirfte, um dieselben
ndmlich sinnlich wahrzunehmen, so brauchte man unter den Ver-
mogen der Seele die Begehrungskraft nicht als ein besonderes
aufzustellen, dann wiirde ein natiirlicher appetitus der Ver-
migen geniigen.“ (S. th. I. q. 78. a. 1. ad 3.)

Eine schione Auseinandersetzung der Unterschiede zwischen
appetitus naturalis und animalis, worin das Gesagte zusammen-
gefalst, aber auch neue Gesichtspunkte gewonnen werden, finden
wir bei Cajetan im Kommentar zu Summ. theol. I. q. 19. a. 1.:



Erklirung des Begriffs: Begehren. 129

»Der appetitus naturalis und animalis unterscheiden sich 1. weil
der erstere allen Dingen gemeinsam ist, der andere eine be-
sondere Art von Seelenvermdgen bezeichnet. 2. Der naturalis
folgt dem Wesen eines Dinges an und fiir sich, der animalis aber
einer Natur, insofern sie erkennend ist. 3. Ersterer ist in Thatig-
keit aus der Natur allein, der zweite kann nur infolge einer
Erkenntnis zum Akt iibergehen. 4. Das natiirliche Begehren ist
keine wirkliche selbsthervorgerufene Thatigkeit (non est actus
elicitus), sondern die Hinneigung dieses Dinges zu jenem selbst,
das animale Begehren ist wirkliche Thitigkeit, die actus secun-
dus benannt wird. 5. Der appetitus naturalis ist auf eins ge-
richtet, der animalis auf vieles, je nach der Anzahl der er-
kannten guten Dinge. 6. Natiirlich heifst das Begehren eines
Gegenstandes, wenn derselbe dieser partikuliren begehrenden
Potenz konvenient ist, seelisch hingegen das Begehren eines
Dinges, wenn es fir das Ganze oder das Suppositum (Person)
zutrdglich ist. 7. Jenes Begehren ist einem Wesen in Wirklich-
keit inne von einem anderen her, dieses aber aus sich, weil das
Gute bewegt, insofern es von dem Begehrenden selbst und nicht
von einem anderen erfalst wird. Hieraus ergibt sich, dafs alles,
was nicht als Erkanntes erstrebt ist, durch den appetitus natu-
ralis begehrt wird. Was auch immer Gegenstand des Begehrens
ist, sofern es erkannt wird, féllt unter die wirklich hervorgerufene
Thitigkeit des sinnlichen oder geistigen Strebevermogens. Des-
halb kann die Erkenntnis selbst in doppelter Weise begehrt
werden. Zunédchst durch natiirliches Begehren, und so wird sie
vom Intellekte erstrebt, der eine natiirlich nothwendige Neigung
zu der Vollkommenheit des Erkennens hat. Dann auch ver-
mittels des geistigen Begehrens, und so wird sie vom Willen
als erkannte erstrebt ... Aus dieser Wahrheit ist einleuchtend,
wie das Begehren als actus elicitus der Erkenntnis folgt, und
das natiirliche jeder Natur, auch der unvollkommensten, némlich
der materia prima.“ Sehr belehrend sind noch diese Worte:
wJedem Sein folgt ein appetitus, und in verhiltnisgleicher Weise
nach der Beschaffenheit des Seins ein so beschaffenes Begehren:
mit Recht; denn es gibt nur zwei Arten des Seins, die erste,
Jahrbuch fiir Philosophie ete. 1. 9



130 Die Leidenschaften.

insofern ein Wesen etwas Bestimmtes seinem natiirlichen Sein
nach ist, die zweite, insofern das Wesen etwas in geistiger
(erkennender) Weise ist. Aus diesem Grunde muls man ein
dbppeltes Begehren aufstellen, und weil die erste Art des Seins
in dem Sein nach Weise des actus primus besteht, die zweite
aber in einem Sein durch actus secundus (die Thitigkeit des
Erkennens), dem entsprechend ist der appetitus, welcher als
Voraussetzung das natiirliche Sein hat, kein actus secundus, son-
dern nur eine Hinneigung. Das Begehren, welches dem in der
Erkenntnis bestehenden Sein folgt, ist jedoch ein actus secundus,
hervorgerufen von der Begehrungskraft, die der erkennenden
Natur als solcher zusteht.“

Der appetitus animalis offenbart in Bezug auf das Objekt
und die Art und Weise ein freieres, weniger beschriinktes Sein,
als der naturalis. Er scheidet sich in ein doppeltes Vermogen,
welches selbstverstindlich nur in der sinnlich-geistigen Natur
des Menschen auftritt, das hohere Begehrungsvermiogen und das
niedere, den appetitus intellectivus und sensitivus, auch voluntas
und sensualitas genannt. Nur dann, wenn die Art der Thitig-
keit oder die Art des Objekts bei den beiden Vermogen wesent-
lich verschieden ist, hat die Scholastik die Berechtigung, die
seelische Begehrungskraft in zwei verschiedene Vermigen zu
teilen.

Gehen wir von der charakteristischen Eigentiimlichkeit des
appetitus animalis im Gegensatze zum naturalis aus, dals ersterer
nimlich sich selbst bewegt, oder dafls er weniger an Bestimmtes
gcbunden, weniger determiniert ist. Bei jedem Begehren kinnen
wir ein Dreifaches unterscheiden: das Prinzip, den Grund der
Hinneigung (principium inclinationis), ein den appetitus Bewe-
gendes (movens appetitum) und die Thiitigkeit selbst, die aktuelle
Hinneigung (actualis inclinatio). Wihrend der appetitus naturalis
ginzlich gebunden ist, in sich demnach kein die Begehrungs-
kraft Bewegendes besitzt, auch die Bewegung selbst als eine
notwendige auftritt, finden wir beim appetitus animalis zu-
weilen ein von innen Bewegendes, welches gleichsam die Richtung
des Begehrens angibt, so dafs jedoch die Thatigkeit notwendig



Erklirung des Begriffs: Begehren. 131

folgt. Hier kann nur insofern von einer Selbstbestimmung ge-
sprochen werden, als die Richtung vom begehrenden Wesen
selbst angegeben wird. Die aktuelle Hinneigung liegt nicht in
seiner Gewalt. Diese Begehrungskraft heifst appetitus sensitivus.
sDie sinnliche Natur hat in sich ein Hinneigendes (aliquod in-
clinans), ndmlich das erkannte Begehrbare; aber die Hinneigung
selbst ist nicht in der Gewalt des Wesens, welches sich hinneigt,
sondern ist ihm von anderer Seite fest bestimmt.  Denn das Tier
kann nicht beim Anblick eines begehrenswerten Gegenstandes
denselben nicht begehren, weil solche sinnliche Wesen nicht
die Herrschaft iiber ihre Hinneigung besitzen; sie treiben nicht,
sondern werden getrieben (non agunt, sed aguntur). Und das
aus dem Grunde, weil die sinnliche Begehrungskraft ein korper-
liches Organ hat und deshalb den Zustinden der Materie und
der korperlichen Dinge sich nédhert.“ (De verit. q. 22. a. 4.)
Wenn zu der Vollkommenheit, wie sie im appetitus sensitivus
sich findet, die vollige Selbstbestimmung riicksichtlich des Aktes
hinzukommt, so erhilt man den hoheren Grad: appetitus intel-
lectivus (rationalis) oder voluntas. ,Die verniinftige Natur hat
nicht allein eine Hinneigung zu etwas, wie die leblosen Wesen,
auch nicht blofs ein diese Neigung der Richtung nach Bestim-
mendes, wihrend die aktuelle Neigung gleichsam von anderer
Seite aufgendtigt ist, wie die sinnliche Natur, sondern dariiber
hinaus hat sie die Neigung selbst in der Gewalt, so dals sie zur
aktuellen Hinneigung nach dem erkannten Begehrenswerten nicht
genotigt wird, sondern dieselbe setzen oder nicht setzen kann.
So wird ihr die Hinneigung nicht von einem andern, sondern
von ihr selbst determiniert.“ (A. a. O.) Beim appetitus intel-
lectivus tritt die volle Selbstbestimmung, das vollendete
sich bewegen ein, das volle Leben in hochster Entwicklung.
,,Wie demnach das sensitive Begehrungsvermdgen vom natiir-
lichen appetitus durch einen vollkommneren Grad des Begehrens
sich unterscheidet, so die verniinftige Strebekraft von jenem.“
(A.a. O.) Die mittlere Stellung, welche das sinnliche Begehren
zwischen dem appetitus naturalis und rationalis einnimmt, ist
Ursache, warum demselben oft im Gegensatze zum ersteren eine
9+



152 Die Leidenschaften.

Selbstbestimmung beigelegt wird, im Gegensatze aber zum
letzteren eine édulsere Determination oder Notigung. Es nimmt
teil am Charakter beider, wie das Mittelglied am Zustande beider
Extreme. Stellen der ersten Art sind bereits gegeben. Zur
letzteren gehort: ,,Im niederen (sinnlichen) Strebevermogen ist
eine gewisse natiirliche (notwendige) Hinneigung, kraft der das
Vermogen gewissermalsen natirlich gezwungen (genotigt) wird,
nach dem Begehrenswerten zu streben. Aber die hohere Strebe-
kraft wird nicht zu einem von beiden determiniert, weil sie als
hohere frei ist, nicht aber die niedere.“ (De verit. q. 15. a. 3.)
Aus der grolseren oder geringeren Bethétigungsvollkommenbheit,
die bei den beiden Begehrungsvermogen zu Tage tritt, lalst sich
auf die Art des Objekts schliefsen. Eine Selbstbestimmung, so-
gar die niedersten Grades, kann nur auf Grund einer anderen
Thétigkeit der Wesen geschehen, néamlich des Erkennens. Dieses
gibt die Richtschnur an, stellt das Objekt als etwas Begehrens-
wertes dar, dem man zustreben soll oder auch nicht. Ohne Er-
kennen wire das ,,Begehren aus sich selbst“ unmioglich, deshalb
wird als Objekt der niederen und hoheren Strebekraft von den
Scholastikern das erfalste Gute (bonum apprehensum) bezeichnet.
Die Erfassung des Objekts steht somit in wesentlicher Beziehung
zu dem DBegehren, welches an Vollkommenheit den appetitus
naturalis iiberragt. ,,Dem Erstrebenswerten ist es nicht zufallig,
durch den Sinn oder Verstand erfalst zu sein, sondern es kommft
ihm an sich zu. Denn das Krstrebenswerte bewegt den appe-
titus nicht, dufser insofern es erfafst ist.“ (Summ. theol. L. q. 80.
a. 2.) Die Eigenschaft, welche aber vom Erkennen erfalst werden
mufs, ist die Eigenschaft: gut; der Gegenstand, welcher der
Strebekraft als Objekt dienen soll, mufs gut, d. h. erstrebbar
erscheinen. Durch welche sinnliche oder geistige Kraft dieses
erfalst wird, davon spiter. Der Gegenstand, dem das Streben
sich zuwendet, ist nach bereits gegebener KErorterung das Ding
in seiner Existenz, wie es in Wirklichkeit vorhanden ist, indi-
viduel. Wenn nun das sinnliche Begehrungsvermogen nur die
Richtung determiniert, nicht aber den Akt des Begehrens, so
wird die Erkenntnis, welche diesem vorhergeht, zum Gegenstande



Erklirung des Begriffs: Begehren. 133

das individuelle Ding haben, insofern es begehrenswert ist oder
nicht. Das individuelle Ding beziiglich seiner Konvenienz oder
Nichtkonvenienz ist das eigentiimliche Objekt des sinnlichen
appetitus. Das Urteil des Erkenntnisvermogens, — Urteil in
weitester Bedeutung genommen — ob der Gegenstand konvenient
oder nicht konvenient sei, ist nicht frei, sondern determiniert;
aus diesem Grunde liegt die Setzung des Aktes nicht mehr im
Belieben des Vermigens. Treffend sagt Thomas de verit. q. 25.
a. 1.: ,,Das niedere sinnliche Begehren strebt nach der begehrens-
werten Sache, insofern in ihr das ist, was die Begehrens-
wiirdigkeit begriindet: nicht strebt es nach dem Grunde der
Erstrebbarkeit selbst, weil der niedere appetitus nicht die Giite
oder die Niitzlichkeit oder die Krgotzlichkeit begehrt, sondern
dieses Niitzliche oder dieses Ergotzliche, und darin steht
die sinnliche Strebekraft unter der verniinftigen. Weil sie aber
nicht nach dieser Sache nur oder jener strebt, sondern nach
allem, was ihr niitzlich oder ergétzlich ist, steht sie iiber dem
appetitus naturalis; und deshalb bedarf sie der Erkenntnis, um
das Ergotzliche vom Nichtergotzlichen zu unterscheiden. Ein
offenbares Zeichen dieser Unterscheidung liegt darin, dals der
appetitus naturalis eine Notigung zeigt riicksichtlich der Sache
selbst, wonach er begehrt, wie das Schwere notwendig nach
dem niederen Orte strebt. Der appetitus sensitivus jedoch zeigt
keine Nétigung zu irgend einer Sache, bevor sie unter dem
Gresichtspunkte des Ergotzlichen oder Niitzlichen erfalst wird.
Aber hat man sie als ergotzlich erfalst, so strebt er derselben
mit Notwendigkeit zu; denn nicht kann das Tier beim Anblick
eines Krgotzlichen dasselbe nicht begehren Das direkte KEr-
fassen eines individuellen Dinges in seiner Partikularitit gebiihrt
dem sinnlichen Erkennen, und stiitzt sich somit das niedere Be-
gehren auf das niedere Erkennen des lebenden Wesens. Des-
halb pflegte man auch den appetitus sensitivus zu erkldren ,als
appetitus, welcher der sinnlichen Erkenntnis folgt“. Auch die
Grofse des Kreises von Dingen, welche dem sinnlichen Begehren
unterliegen, richtet sich nach der Weite des sinnlichen Erkennens,



134 Die TLeidenschaften.

,Das sinnliche Strebevermégen ist das Vermogen fur die kérper-
lichen Dinge.*

Am vollkommensten ist der appetitus intellectivus. Zur bes-
seren Klarstelluhg des Folgenden erinnere ich an einen Satz
der Scholastiker, dessen Begriindung spiiter folgen soll. ,,Kin
jedes Vermogen hat eine gewisse notwendige Beziehung zu seinem
eigentiimlichen Objekte.“ (De verit. q. 25. a. 1.) Auf dasjenige,
worin der volle Begriff seines eigentiimlichen Objekts sich findet
und erkannt wird, ist das Streben des verniinftigen Begehrens
demnach mit Notwendigkeit gerichtet. Wenn nun nach dem oben
Gesagten der appetitus intellectivus nicht nur in Bezug auf die
Richtung des Strebens, sondern auch in Bezug auf die Setzung
des Aktes riicksichtlich dieses oder jenes Gegenstandes unge-
bunden und frei ist, so kann dieses oder jenes Ding, das indi-
viduelle, partikulire Wesen, das eigentiimliche Objekt desselben
nicht sein. Den Charakter des Gutseins mufs das objectum pro-
prium an sich tragen, — denn alles Begehren ist auf ein Gutes
gerichtet — aber es muls hoher stehen, es muls vollkommuer
sein, als dieses oder jenes partikulire Gut. Jeder Beschrankung,
die durch das individuelle Dasein verursacht ist, wird es ledig
sein, oder das eigentiimliche Objekt des verniinftigen Begehrens
ist das Gute an sich, abstrahiert von individuellen Beschriin-
kungen. Dem strebt es mit Notwendigkeit zu, den anderen
Gegenstﬁnden aber, die wegen ihrer unvollkommenen Natur oder
wegen Schwiche des Erkennens nur als beschrinkt gut, nur an
dem Gutsein als solchem teilnehmend erkannt werden, steht es
frei gegeniiber, es kann sich aktuell hinneigen oder nicht. , Das
hohere Begehrungsvermigen, der Wille, strebt direkt nach dem
Wesen (Grund) der Begehrbarkeit im allgemeinen, wie der Wille
das Gute selbst oder die Niitzlichkeit selbst zuerst und vorziiglich
erstrebt; nach diesem oder jenem Dinge aber strebt er nur, insofern
es vorgenannten Wesens teilhaftig ist. Das geschieht aus dem
Grunde, weil die verniinftige Natur eine so weit gehende Fahig-
keit besitzt, dals ihr die Neigung zu einem hestimmten (regen-
stande nicht geniigt, sondern sie bedarf mehrerer und verschie-
dener Dinge. Deshalb ist ihre Neigung auf etwas Gemeinschaftliches



Erklirung des Begriffs: Begehren. 135

gerichtet, das sich in mehreren Dingen findet. So strebt sie
durch Erfassung jenes Gemeinschaftlichen (Allgemeinen) nach dem
begehrenswerten Gegenstande, in welchem sie das Vorhandensein
jenes Begriffs der Begehrbarkeit entdeckt.“ (A. a. O.) ,Das eigen-
tiimliche Objekt des Willens ist das Gutsein selbst in unbe-
schrinkter Weise (ipsum bonum absolute).” Das Gutsein in sich,
das allgemeine Gute zu erfassen ist Sache des hoheren Erkenntnis-
vermogens, des Intellektes, an dessen Thitigkeit demnach das
hohere Strebevermogen sich anschlielst. Es lafst sich, da der
Wille dem Intellekte, das sinnliche Begehren der Sinneserkenntnis
folgt, der Unterschied zwischen beiden Strebekriften auf den
Unterschied des hoheren und niederen Erkennens griinden. ,,Weil
von anderer Art das durch den Intellekt Erfalste und das durch
den Sinn Erfalste ist, muls folglich das intellektive Begehren ein
anderes sein, als das sinnliche.“ (Summ. theol. I. q. 80. a. 2.)
Doch diese Begriindung des Unterschiedes beider Strebekritte
ist eine Begriindung ex consequenti, oder gestiitzt auf eine not-
wendige Folge. ,Der Wille wird vom sinnlichen Begehren
nicht direkt unterschieden beziiglich der Folge auf diese oder
Jene KErkenntnis, sondern mit Riicksicht darauf, ob etwas sich
selbst die Neigung determiniert oder eine von andern deter-
minierte Neigung besitzt, welche zwei Zustande Potenzen ange-
horen miissen, die nicht einer und derselben Art sind. Aber
eine derartige Verschiedenheit verlangt eine Verschiedenheit der
Erkenntnis, Daher wird gleichsam ex consequenti und nicht
principaliter (in erster Linie) die Unterscheidung der Begehrungs-
vermogen nach der Unterscheidung der erkennenden Vermigen
vorgenommen,“ (De verit. q. 22. a. 4. ad 1.) Selbst die Be-
griindung, beide Strebevermdgen seien verschieden, da das eine
auf das Partikuldre, das andere auf das Universelle (Allgemeine)
gerichtet sei, ist eine Begriindung ex consequenti. ,,Obgleich
das Begehren stets auf etwas in der Natur Existierendes sich
richtet, was eine partikulire und nicht universelle (allgemeine)
Seinsweise hat, so wird es dennoch zuweilen zum Streben
bewegt durch die Erfassung einer allgemeinen Bedingung -—



136 Die Leidenschaften.

wie wir diesen guten Gegenstand erstreben infolge einer Fr-
wigung, dafls Gutsein schlechthin zu begehren sei -- zuweilen
aber durch die KErfassung eines partikuliren Dinges nach
seiner partikuldren Daseinsweise. Deshalb scheidet sich das Be-
gehren ex consequenti nach Universellem und Partikuldrem, wie
nach der Unterscheidung der Erkenntnis, auf welche es folgt.“

(A. a. O. ad 2.



	Die Leidenschaften : Abhandlung

