
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die Leidenschaften : Abhandlung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LEIDENSCHAFTEN.

ABHANDLUNG
VON

DR. OTTEN,
PRÄSES DES SEMINARIUM LIBORIANUM ZU PADERBORN.

Die Lehre von den Leidenschaften, wie sie fortlaufend in
der Summ, theol. I. II. q. 22. und den folgenden Quästionen von
Thomas von Aquin behandelt ist, zählt ein Anhänger der thomi-
stischen Lehre in neuerer Zeit zu dem Herrlichsten, was Thoms

je geschrieben. Die hohe Wichtigkeit, welche die Lehre von
den Leidenschaften in gleicher Weise für die Psychologie, wie
für die Moral und selbst die Pädagogik hat, rechtfertigt eine

Auseinandersetzung dieses Gegenstandes. Derselbe führt uns
bis zu den höchsten Prinzipien des thomistischen Systems, auf
welche Thomas selbst seine Lehre aufbaut. Deshalb wird es

angemessen sein, zuerst die Vorfragen zu besprechen, die in
betreff jener Prinzipien gestellt werden müssen. Auf die Weise
wird uns die ganze Lehre wie ein trefflicher Bau erscheinen,

aufgeführt auf tiefer Grundlage, deren Festigkeit durch Behandlung

der entgegengesetzten Meinungen geprüft werden könnte.

In neuerer Zeit ist die Frage betreffend das Gefühlsvermögen
mehrfach erörtert, die obigen Gegenstand innig berührt. Auch
die Gründe für die neuere Auffassung zu hören, liegt in unserer
Absicht, so dafs von selbst eine Vergleichung der älteren und

jüngeren Anschauung nahe gelegt wird.
Jahrbuch für Philosophie etc. I. 8



114 Die Leidensehaften.

§ 1.

Erkennen und Begehren.

Die Leidenschaften (passiones) gehören zu den Lebensäufse-

rungen des Menschen, zu seinen Thätigkeiten, die ihn mit der

Aufsenwelt in Yerbindung bringen. Der Mensch ist ja nicht

ruhend in stiller Abgeschlossenheit oder bewegungslos. Es besteht

ein inniger Wechselverkehr zwischen ihm und den Aufsendingen.
Doch schliefsen wir hier von der Besprechung die Thätigkeiten

aus, welche in der Scholastik übergehende (actiones transeuntes)

genannt werden, die gleichsam zu einem aufserhalb des thätigen

Subjekts befindlichen Gegenstände, als ihrem Objekte hinübergehen,

um dasselbe zu verändern, zu vervollkommnen. Vgl. Summ,

theol. I. q- 14. a. 2. Diese Thätigkeit vollendet sich aufserhalb

des Subjekts und ist deshalb nicht so sehr eine Vollendung des

Handelnden, sondern des äufseren Gegenstandes (perfectio moti

oder patientis. A. a. 0. q. 18. a. 3. ad l.).1) Solche übergehende

Thätigkeit setzt der Mensch mit Hülfe von körperlichen Gliedern,

der Hände und Eüfse u. a., wie „schneiden, pflanzen". Der

actio transiens steht die dem Subjekte innerliche Thätigkeit
gegenüber (immanens). Sie bleibt im thätigen Wesen, bewirkt

eine Vervollkommnung desselben und wird aus diesem Grunde

perfectio agentis genannt. Da aber auch äufsere Dinge Objekte

einer immanenten Thätigkeit sind und diese Thätigkeit aus dem

Subjekte nicht herausgeht, so mufs die Beziehung zwischen Subjekt

und Objekt durch Eintritt, bezüglich Vorhandensein dieses

in jenem hergestellt werden. Während demnach bei der

übergehenden Thätigkeit der Gegenstand vom Subjekte getrennt ist,
sehen wir bei der immanenten eine innige Vereinigung des

ersteren mit dem letzteren. (Summ, theol. I. q. 56. a. 1.). Hierin

tritt der Unterschied beider Thätigkeiten am klarsten hervor.

„Während bei den Thätigkeiten, die auf eine äufsere Wirkung

Weil der Gegenstand der Thätigkeit eine Veränderung erleidet, ist
die Bezeichnung desselben als eines patiens und der Thätigkeit als einer

actio inferens passionem gerechtfertigt.



115

übergehen, das Objekt der Thätigkeit, gleichsam als Ziel
(terminus) derselben bezeichnet, etwas aufser dem Handelnden
Befindliches ist, so ist doch bei den Thätigkeiten, die in dem

thätigen Subjekte bleiben, das als Ziel bezeichnete Objekt im
Wirkenden selbst, und insofern es in ihm vorhanden, ist die

Thätigkeit wirklich (in aetu)." (Summ. th. q. 14. a. 2.)
Die immanente Thätigkeit fordert nach dem Gesagten das

Vorhandensein des Objekts im Subjekte. Somit tritt das Objekt
in doppelter Erscheinungsform auf, in der Seinsweise, wie es in
sich, in der Natur ist, und in der Weise, wie es im
Subjekte ist. Hier richtet es sich nach der Art und Weise des

Subjektes selbst; denn wie die Scholastiker sagen: Alles, was
in einem W esen ist, richtet sich in seiner Seinsweise nach diesem.

Der Stein, den ich mit meinem Auge erkenne, ist in sich, in der

Natur, und aufserdem in meinem Auge durch das Sinnesbild,
dessen Seinsweise dem körperlichen Organe entspricht. Diese

doppelte Seinsweise des Objekts begründet eine doppelte Art
der Beziehung oder des Verhältnisses zum Subjekte; die eine

Beziehung, insofern das Objekt im Subjekte ist, nach seiner
Seinsweise im thätigen Wesen, die andere Beziehung,
insofern das Subjekt auf das Objekt seinem (des Objekts)
natürlichen Sein nach bezogen wird. Mit anderen Worten: I. Die
immanente Thätigkeit der Seele — setzen wir gleich diese als

das handelnde Subjekt — ist auf einen Gegenstand gerichtet,
findet aber ihre Vollendung erst dann, wenn sie denselben nach

ihrer Seins weise in sich aufgenommen; der Prozefs ist erst
in dem Augenblicke abgeschlossen, wo das Objekt in geistiger
Weise (als Bild) in der Seele ist, er geht gleichsam vom Gegenstande

aus und gipfelt in der geistigen Seinsweise. Die Thätigkeit

der Seele, als Ergebnis dieses Prozesses, ist das

Wahrnehmen, das Erkennen. II. Die immanente Thätigkeit der Seele

bezieht sich auf den Gegenstand seinem wirklichen, natürlichen
Sein nach; hier strebt die Seele nach Vereinigung mit demselben,
wie er in sich ist, so dafs das Ziel oder der Terminus der

Thätigkeit in dem Objekte liegt. Sie besteht in einer Hinneigung

zum Gegenstande. Dadurch erscheint der Prozefs als ein
8*



116 Die Leidenschaften.

umgekehrter in Bezug auf den vorhergehenden, und fassen wir
beide Prozesse zusammen, so sind sie wie ein Kreislauf, der vom
Gegenstande, wie er in sich ist, ausgeht und zu ihm zurückführt.

Diese zweite immanente Thätigkeit ist das Begehren
(appetere). „Wem irgend eine Form innewohnt, hat durch diese
Form eine Beziehung zu solchen Dingen, welche sich in der
Natur befinden, wie weifses Holz einigen Dingen durch seine
Weifse ähnlich ist, anderen unähnlich. Im geistig oder sinnlich
Erkennenden ist aber die Form der erkannten Sache, da jede
Erkenntnis durch eine Ähnlichkeit vollzogen wird. Deshalb mufs
eine Beziehung des Erkennenden vorhanden sein zu dem, was
geistig oder sinnlich erkannt ist, und zwar insofern dieses ein
natürliches Sein hat. Das tritt aber nicht durch den Akt des

Erkennens ein; denn hierin möchte wohl eher eine Beziehung
der Dinge zum Erkennenden gefunden werden, weil das

sinnliche und geistige Erkennen dadurch vollendet wird, dafs die

Dinge im Intellekte oder im Sinne nach der Seinsweise beider
Vermögen sich befinden. Der Erkennende hat vielmehr eine

Beziehung zu dem aufserhalb der Seele liegenden Gegenstande
durch den Willen und das sinnliche Begehren. Aus diesem Grunde

begehren und wollen alle Wesen, welche ein niederes oder höheres

Erkennen haben." (Summ. phil. I. 72.)
Der berühmte Kommentator des Aquinaten, Cajetan, sucht

genannten Unterschied beider Thätigkeiten durch folgende

Erwägung klar zu stellen. Er sagt nämlich zu Summ, theol. I. q. 82.

a. 3.: „Zur besseren Erfassung des Gesagten beachte man, dafs

in jedem Dinge ein Zwiefaches zu unterscheiden ist, die Wesenheit

und das wirkliche Dasein (Existenz). Zwischen beiden stellt
die Erfahrung den Unterschied fest, dafs die Wesenheit der
Grund ist für die Erkennbarkeit, die Existenz für die Begehr-
barkèit. Denn wir sehen, dafs die Gesundheit eben so gut Gegenstand

des Erkennens sein kann, wenn sie in der That vorhanden

ist, als wenn sie es auch nicht wäre. Niemand aber erstrebt
die Gesundheit, als damit sie wirklich existiere, oder weil sie

existiert." Einem Phantom, was er als solches erkennt, jagt der
Mensch niemals nach, er will etwas Wirkliches erlangen oder



117

besitzen. „Der Begehrende sucht nicht ein Gut dem intentionalen
Sein nach zu besitzen, wie es vom Erkennenden gewonnen ist,
sondern dem wesentlichen (wirklichen) Sein nach. Deshalb schliefst
der Besitz eines Gutes, insofern es erkannt ist, nicht aus, dafs
ein lebendes Wesen nach dem Gute noch strebt." (Verit. q. 22.

a. 3. ad 4.) Das Ding, wie es in sich ist, existiert, hat die wirkliche

natürliche Semsweise: sieht man von der Existenz ab,
nimmt nur das Wesen des Dinges für sich, so erscheint eine
solche Seinsweise der natürlichen entgegengesetzt und ist nur
möglich in einem erkennenden Subjekte.

Der auseinandergesetzte Unterschied zwischen der erkennenden

und begehrenden Thätigkeit des Menschen bildet die Grundlage

für viele Sätze im thomistischen System. In der Anwendung,
welche der Unterschied in manchen Sätzen findet, tritt er noch

klarer und schärfer hervor. Wir nennen das Objekt des

Erkennens das Wahre, das des Begehrens das Gute. Wem kommt

nun der Begriff: „wahr" oder „gut" in seiner vollen Bedeutung
zuerst zu? dem Erkenntnisakte oder dem erkannten
Gegenstande? und wiederum dem Akte des Begehrens oder seinem

Objekte? Die Beantwortung dieser Fragen richtet sich nach dem

Unterschiede zwischen Erkennen und Begehren. Da unter dem

Wahren das verstanden wird, wonach das Erkennen strebt, und
demnach das Wahre in seiner ersten Bedeutung mit dem Ab-
schlufs des Erkennungsprozesses gewonnen ist, so findet man
dasselbe zuerst im Erkennungsakte, welcher wahr genannt wird,
insofern er mit dem wirklichen Gegenstande übereinstimmt; dann

wird der Begriff „wahr" auch auf die Gegenstände übertragen,
die zum Erkennen in Beziehung stehen. „Die Wahrheit ist
zunächst im Intellekte." Das Begehren hat seinen Zielpunkt im

begehrten Gegenstande selbst, in ihm ruht dasselbe; deshalb

kommt der Begriff „gut" in erster Linie dem Gegenstande des

Begehrens zu, dann in abgeleiteter Bedeutung den Begehrungsakten.

Der Gegenstand ist gut, insofern er erstrebbar ist, das

Gute findet sich zunächst in den Dingen; doch kann auch der

Strebeakt gut genannt werden, weil er auf ein gutes Ding
gerichtet ist, unser Wille wird als gut bezeichnet, weil er das Gute will.



118 Die Leidenschaften.

In der 22. q. „dispnt. de veritate" Art. 11 behandelt Thomas

von Aquin die Frage, ob dem Willen eine gröfsere Vollkommenheit

zukomme als dem Erkennen. Bezüglich dieser Frage wird
darauf hingewiesen, dafs der Akt des Erkennens — die Würde
des Vermögens richtet sich nach der Würde des Aktes —
vollzogen wird durch das Vorhandensein der erkannten Sache im
Erkennenden, der Akt des Willens aber in der Neigung, in der

Richtung auf die gewollte Sache ihrem natürlichen Sein nach.

„Vollkommener ist es", fahrt Thomas fort, „schlechthin gesprochen,
die Vollkommenheit eines anderen Dinges in sich zu besitzen,
als nur zu einem aufserhalb befindlichen Gegenstande hingeneigt
zu sein." Also mufs das Erkennen schlechthin vollkommener sein,
als das Begehren. Der folgende Artikel bietet eine noch

interessantere Anwendung des berührten Unterschiedes. Geht die

Bewegung des Willens vom Erkennen aus oder bewegt der
Wille den Intellekt und andere Seelenkräfte? So die Frage.
Thomas antwortet: „Man schreibt sowohl der Zweckursaehe als

der bewirkenden Ursache ein Bewegen zu, aber in verschiedener

Weise; denn bei jeder Thätigkeit kommen zwei Punkte in

Betracht: der Thätige selbst und die Art und Weise der Thätigkeit.

So ist bei der Wärmethätigkeit das Feuer das thätige
Wesen und Wärme die Art der Thätigkeit. (Beim Verbrennungsakte

kann man in gleicher Weise das Feuer als handelnd und

das Verbrennen als die Art des Aktes ansehen.) Dem Zweck

nun entspricht ein Bewegen bezüglich der Art der Bewegung;
aber die Wirkursache bewegt das wie zur Bewegung Treibende,
d. h. sie führt den bewegten Gegenstand aus der Möglichkeit
der Veränderung zur Wirklichkeit derselben. Der Intellekt
bewegt den Willen nach Art einer Zweckursache, insofern er
nämlich die Art des Zweckes in sich vorgefafst hat und dem

Willen vorstellt. Aber bewegen nach Weise einer Wirkursache
gehört zum Willen, und nicht zum Intellekte, weil der Wille
Beziehung zu den Dingen hat, wie sie in sich selbst sind, der
Intellekt nur, wie sie in geistiger Weise in der Seele sind.

Wirken und bewegt werden kommt den Dingen zu nach dem

Sein, wodurch sie in sich selbst bestehen. So ist die Beziehung



Erkennen und Begehren. 119

des Willens zu den Dingen, sofern ihnen Bewegung
zusteht, nicht aber die Beziehung des Intellektes."

Endlich sei es noch gestattet, die Anwendung zu erwähnen,
welche in der Summ, theol. I. II. q. 22. a. 2. enthalten ist, weil
diese dem Gegenstande meiner Abhandlung näher tritt. Auf die

Frage, ob die passio mehr dem Begehrungs- als dem Erkenntnisvermögen

zuzuteilen ist, gibt Thomas die Antwort: „Der Name

passio besagt, dafs ein Leidendes zu dem hingezogen wird, was
des Wirkenden ist." Das Leidende wird dem Zustande, der

Eigentümlichkeit des thätigen Wesens zugeführt. „Die Seele

wird aber mehr zu einem Gegenstande durch die Begehrungskraft

gezogen, als durch das Erfassungsvermögen. Denn durch
dies Begehren hat die Seele eine Beziehung zu den Dingen, wie
sie in sich sind Die Erkenntniskraft wird nicht zu dem

Gegenstande gezogen, wie er in sich ist, sondern erkennt
denselben nach dem Bilde, das sie gemäfs ihrer eigentümlichen
Seinsweise in sich hat oder aufnimmt." Im Erkenntnisvermögen
verliert das Objekt gleichsam etwas ihm Eigentümliches, seine

Proprietät, nimmt die Seinsweise, die Eigentümlichkeit des

Vermögens an. Das Erkennen zieht den Gegenstand an sich heran,
beim Begehren zieht der Gegenstand die Seele zu seiner
Eigentümlichkeit.

Als Konsequenz der nun gegebenen Erörterung könnte noch

hervorgehoben werden, wie im System der Scholastiker nur unter

zwei Kräfte, die des Erfassens und des Begehrens, die

allgemeinen Beziehungen der Seele zu den Dingen subsumiert
werden und demnach ein drittes Vermögen, das diesen beiden

gleichgestellt wäre, nicht in das System pafst.
Wenn so eben gesagt wurde, der Begriff passio gebühre

mehr der Strebekraft, so könnte leicht die Meinung erweckt

werden, als sei das Begehren keine Thätigkeit, sondern nur ein

Leiden, das vom Objekte ausgehe. Diese Meinung würde sich

auch wohl auf den Satz des Aquinaten berufen, das Begehrungsvermögen

sei eine potentia passiva, ein leidendes Vermögen, wie
im zweiten Artikel der 80. Frage, Teil I der Summa theol.,
ausgesprochen ist. Dem gegenüber hebe ich hervor, dafs begehren



120 Die Leidenschaften.

eine Thätigkeit ist, eine Lebensäufserung der lebenden Wesen.

Das ergibt sich aus der Gegenüberstellung des Begehrens und
der erfassenden Thätigkeit, welch letzterer wohl niemand den

Begriff eines actus secundus, einer Thätigkeit streitig machen

wird. Ausdrücklich bemerkt Thomas im Kommentar zu III de

Anima des Aristoteles: „Das Begehren selbst ist ein Akt oder
eine Bewegung, aber in demselben Sinne eine Bewegung, wie
die Thätigkeit des sinnlichen und geistigen Erkenntnisvermögens.'
Hier ist motus gleich dem actus perfecti, was sich wohl
unterscheidet von der Bewegung im eigentlichen Sinne oder actus

imperfecti.1) Die Berufung auf den Ausdruck potentia oder vis
passiva ist nicht stichhaltig. Auch die geistige Erkenntniskraft

wird zu den potentiae passivae gerechnet und doch ist
das Erkennen eine Thätigkeit. Unter potentia passiva versteht
Thomas ein Vermögen, „zu dem das Objekt sich verhält, wie die
Ursache der Bewegung oder des Aktes." (Summ, theol. I. II. q.
27. a. 1.) Passiva heifst eine Potenz, nicht weil sie keinen Akt
setzen könne, sondern weil sie durch ihr Objekt als Eormal-
ursache erst näher bestimmt, befruchtet werden mufs, um den

Akt zu setzen. Die Potenz ist aus sich nicht imstande, eine

bestimmte Thätigkeit hervorzubringen; erst durch Befruchtung

von Seiten des Objekts, welches ihr als Eorrn eingedrückt
wird, ist sie dazu befähigt, und setzt dann als vollendetes

Vermögen und als Totalursache den Akt. Wer den Begriff: potentia
passiva recht gründlich kennen lernen will, dem empfehle ich
die Erklärung Cajetans zu Summ, theol. I. 80. a. 2. Dafs

begehren eine Thätigkeit ist, daran zweifelt auch Cajetan nicht
im geringsten. Denn a. a. 0. sagt er: „Da im allgemeinen das

Begehrungsvermögen als Wirkursache die örtliche Bewegung bei

den lebenden Wesen hervorbringt, so wäre, falls begehren nicht
in irgend einer Weise thätig sein hiefse, nicht von einem aktiven
Bewegen des Wesens, sondern nur von einer Art passiver
Bewegung die Rede. Und darin stimmen fast alle überein." „Die
Strebekraft wird mehr eine vis activa genannt, weil sie mehr

0 Vgl. Summ, theol. I. II. q. 31. a. 2. ad 1.



Erklärung des Begriffs: Begehren. 121

Prinzip eines äufseren Aktes ist; diese Eigenschaft hat sie eben

aus dem Grunde, weil sie mehr passiv ist infolge ihrer Beziehung
zu dem Gegenstande, wie er in sich ist." (Sumin. iheol. I. II.
q. 22. a. 2 ad 2.) Der Grund, weshalb nur das Begehren, nicht
aber das Erkennen, als Sitz der Leidenschaft angesehen wird,
liegt eben darin, dafs nach oben gegebener Erörterung beim

Begehren mehr von einer passio die Rede sein kann, als beim

Erkennen.

§ 2.

Erklärung des Begriffs: Begehren. Appetitus naturalis,
sensitivus, intellectivus.

„Auf die Weise wird etwas benannt, nach welcher es uns

zur Kenntnis kommt. Denn nach dem Philosophen (Aristoteles)
sind die Namen Zeichen der erkannten Gegenstände. Wir
erkennen aber zumeist die Ursache aus der Wirkung." (Summ,
theol. I. II. q. 25. a. 2. ad 1.) Man nimmt beim Menschen sehr

oft eine Bewegung wahr, durch welche er ein äufseres Ding zu
erfassen sucht. Diese Bewegung wird von ihm veranlafst, sie

geschieht absichtlich und wendet sich dem betreffenden Gegenstande

zu, weil dieser dem Menschen behagt. Demnach geht
der örtlichen Bewegung z. B. ein anderer Akt des lebenden

Wesens voraus, wodurch die Bewegung der Glieder hervorgerufen

ist. Der vorausgehende Akt wird von uns bezeichnet als

Strebeakt, der die Richtung auf einen Gegenstand anweist und

befiehlt, oder als Begehrungsakt. Wir sind uns bewufst, dafs

wir gerade dieses oder jenes erreichen wollen, dieses oder jenes

wählen, weil es uns gefällt, weil es gut, weil es derartig ist,
dafs es von uns erstrebt werden kann. „Das Gute ist dasjenige,

was erstrebbar ist." Und warum ist es erstrebbar? Weil wir
eine Neigung (inclinatio) zu dem Gegenstande haben, weileine
Beziehung (ordo) zwischen uns und dem Gegenstande besteht.

Indem wir so von der Wirkung auf die Ursache schliefsen,
erkennen wir in uns eine Neigung zu dem Dinge, das wir als

erstrebbar (gut) erfafst, ein Begehren oder Verlangen nach
demselben und, falls wir es erreicht, Freude über den Besitz. Eassen



122 Die Leidenschaften.

wir nun den Begriff: Begehren ganz allgemein, abgesehen von
der besonderen Art im Menschen, so kann begehren erklärt
werden als „eine gewisse Hinneigung des Begehrenden zu irgend
etwas" (Summ. th. I. II. q. 8. a. 1.), das immer dem Begehrenden

ähnlich oder zuträglich ist.

Auf Grund der allgemeinen Auffassung von dem Begehren
als einer Neigung zu etwas reden die Scholastiker überall von
einem appetitus (im weitesten Sinne), wo die Hinneigung, die

Beziehung von Dingen zu einander sichtbar ist. So reden sie

vom appetitus eines schweren Körpers, etwa eines Steines, zum
Centrum, vom appetitus des Feuers nach oben, weil im Steine,
im Feuer eine natürliche Beziehung, eine natürliche Anlage (ap-

titudo, ordo) zu dem entsprechenden Ruheorte vorhanden. Beide

gehören ihrer Natur nach zusammen, so dafs die Neigung mit
Recht natürliche Zusammengehörigkeit (connaturalitas) genannt
werden kann. Weil diese Neigung von Natur aus in einem

Wesen wohnt, heifst sie appetitus naturalis. Die Berechtigung,
so zu sprechen, kann nicht bestritten werden, zumal der appetitus

naturalis auch Bewegungen zur Folge hat, gleichwie vom

Begehren des Menschen Bewegungen und Thätigkeiten ausgehen.

Befindet sich ein Stein aufserhalb seines Ruhepuuktes, so „strebt"
er nach demselben, es tritt infolge seiner „Neigung" bei

Abwesenheit von Hindernissen die örtliche Bewegung ein, die ihn

dem Centrum zuführt. Das „natürliche Begehren" wird vom

Aquinaten definiert: „Die Neigung eines Dinges zu seinem natürlichen

Ziele, welches ihm vom Lenker der Natur zugeordnet ist",
(3. dist. 27. q. 1. a. 2.) oder auch: „Neigung eines Dinges
bezüglich seines eigentümlichen Gutes, um dasselbe zu erlangen,
falls es nicht im Besitze ist, um in ihm zu ruhen, sofern es im

Besitze." (Summ, theol. I. q. 19. a. 2.) Diese natürliche Neigung
ist dem Dinge wesentlich zugehörig, untrennbar mit ihm
verbunden. Sie ist zugleich mit dem Wesen vom Schöpfer gegeben,
sie wird mit dem Dinge von den natürlichen Ursachen

hervorgebracht. Deshalb sagt Thomas (Summ, theol. I. II. q. 26. a. 2) :

„Das natürliche Agens bringt im Gegenstande seiner Thätigkeit
eine doppelte Wirkung hervor; denn zuerst gibt es die Form



Erklärung des Begriffs: Begehren. 123

(Wesensform), an zweiter Stelle die der Form folgende Bewegung,
gleichwie der Hervorbringer dem Körper die Schwere gibt und
die der Schwere folgende Bewegung." Hieraus ergibt sich, dafs

die Scholastiker einem Dinge nicht schon deshalb einen appe-
titus naturalis zulegen, weil es nach einem anderen in Bewegung
ist — denn das könnte auch durch gewaltsamen Antrieb
geschehen — sondern weil auch das Prinzip dieser Bewegung
in ihm vorhanden, welches wesentlich auf ein anderes
hingeordnet ist. „Zuweilen wird dasjenige, was einem Ziele zugelenkt
ist, nur vom lenkenden Wesen getrieben, ohne dafs es vom Lenker
eine Form erlangt, worin eine solche Richtung oder Hinordnung
begründet ist, und eine solche Hinneigung ist eine gewaltsame:

wie der Pfeil vom Schützen zu einem bestimmten Ziele

gelenkt wird. Zuweilen aber erlangt das auf ein Ziel Hingelenkte
vom Lenker oder Beweger eine Form, durch die ihm eine solche

Hinneigung gebührt; und eine derartige Neigung ist natürlich,
da sie ein natürliches Prinzip hat: wie jener, der dem Steine

die Schwere gab, demselben die Neigung einprägte, nach unten
sich zu bewegen." (De verit. q. 22. a. 1.) Gleich der Wesensform,

der sie folgt, ist der appetitus naturalis immer wirklich (in
actu) und setzt, falls kein Hindernis eintritt, stets die entsprechende
Bewegung. Dazu bedarf es auch keines besonderen Vermögens,
das von der Form wirklich verschieden wäre.

In welchen Dingen findet sich ein natürliches Begehren?
„Da alles von Gott zum Guten (was der Natur des Dinges
entspricht) hingeordnet und gelenkt ist, und zwar auf die Weise,
dafs einem jeden das Prinzip innewohnt, wodurch es nach dem

Guten zielt, gleichsam dasselbe erstrebend, so darf man sagen^
dafs alle Dinge nach dem Guten begehren." (A. a. 0.) Die

Wirkungen in der Natur sind nicht dem Zufall zuzuschreiben, wie
Thomas im Anfange genannten Artikels nach Aristoteles hervorhebt,

sondern in den natürlichen Ursachen begründet, die zu ihren
bestimmten Wirkungen veranlagt sind. Alle natürlichen Dinge
sind ihren entsprechenden Wirkungen zugeordnet. Die Welt ist
ein wunderbares Ganze, dessen einzelne Glieder im innigsten
Verbände stehen, nicht lose aneinander gefügt. Sie werden ihrem



Die Leidenschaften.

Ziele zugeführt, nicht gewaltthätiger Weise, sondern entsprechend
der Veranlagung der Naturen. Es gibt kein Wesen, dem nicht
eine besondere Rolle in der Natur zuerteilt sei. Deshalb findet
sich der appetitus naturalis in allen Wesen, ja in allen Teilen
eines Wesens, in allen Kräften, welche einem besonderen Ziele

zugeordnet sind. „Die natürliche Liebe appetitus) ist nicht
allein in den Kräften der vegetativen Seele, sondern in allen

Vermögen des lebenden Wesens und auch in allen Teilen des

Körpers und allgemein in allen Dingen, weil, wie Dionysius sagt,
allen das Schöne und Gute begehrenswert ist, da ein jedes Ding
eine natürliche Zusammengehörigkeit zu dem hat, was seiner
Natur gemäfs ist." (Summ, theol. I. II. q. 26. a. 1. ad 3.) „Eine
jede Potenz der Seele ist eine Eorm oder Natur und hat eine
natürliche Neigung zu etwas. Deshalb erstrebt eine jede das ihr
zustehende Objekt durch ein natürliches Begehren." (I. q. 80.
a. 1. ad 3.)

Wichtig ist noch die Frage nach dem Objekte des appetitus
naturalis. Die natürliche Wesensform ist auf ein bestimmtes
eigentümliches Sein beschränkt. Somit ist auch das natürliche
Begehren, welches der Form folgt, auf ein ganz bestimmtes Ziel
beschränkt. Es geht nicht über den Rahmen seiner Form hinaus

und ist blindlings auf das Bestimmte gerichtet, was zur

Erhaltung und Vollendung der Form gehört. Darum sagt Thomas

in der Summa phil. I. 72.: „Einem jeden Wesen gebührt es,

seine Vollkommenheit und die Erhaltung seines Seins zu

erstreben."

Wenn nach dem Gesagten in allen Wesen ein appetitus
naturalis sich findet, warum stellt die Lehre der Scholastiker

noch eine Begehrungskraft auf, die von jenem verschieden ist?

Warum weist sie in den mit Erkenntnis begabten Wesen ein

eigenes von den übrigen Vermögen und deren Wesen verschiedenes

Vermögen dem Begehren zu? Zur Beantwortung dieser

im thomistischen System wichtigen Frage erinnern wir an ein

dort geltendes Prinzip: Jeder Form folgt irgend eine Hinneigung
oder irgend ein appetitus. (Summ, theol. I. q. 80. a. 1.) Da durch

die Form ein jedes Wesen seine eigentümliche Bestimmung in



Erklärung des Begriffs: Begehren. 125

der Natur erhält, sein eigentümliches Sein, die Anlage zu einer

eigentümlichen Thätigkeit, so ist genannter Satz wohl zuzugeben.

Sprechen ja auch die Chemiker bei ihren Elementen von einer
denselben eigentümlichen Neigung, sich mit anderen zu verbinden
und zwar in ganz bestimmten Verhältnissen. Demnach richtet
sich die Art und Vollkommenheit der Neigung nach der Art und
Vollkommenheit der Form. Einen ganz besonderen Vorzug
entdeckt man bei der Form der erkenntnisfähigen Wesen, die gleichsam

einen gröfseren Spielraum gewährt und selbst ein Wesen
in unendliche Weiten hineinführt. So dürfte man auch bei ihnen

auf eine vollkommnere Art von Neigung, ein vollkommneres
Begehren schliefsen. „Wie Formen höheren Grades den erkenntnisfähigen

Dingen eigen sind, als die Formen der (erkenntnislosen)
natürlichen Dinge, so mufs in ihnen eine Neigung existieren,
über die Art der natürlichen Neigung oder den appetitus naturalis

hinausgehend. Und diese höhere Neigung kommt der

Begehrungskraft der Seele zu." (A. a. 0.) Dieser Grund für ein

besonderes Strebevermögen in erkennenden Wesen ist im
genannten Artikel weiter ausgeführt. Mit gewohnter Meisterschaft
hat Cajetan eine tiefe Erklärung dazu gegeben, die hier folgen
soll. „Der im Artikel gegebene Grund ist äufserst scharfsinnig
und zeigt die wesentliche Notwendigkeit, warum Thomas das

Begehren in Wesen, die mit Erkenntnis begabt sind, als ein
besonderes Vermögen, eine besondere Kraft den anderen

Vermögen gegenüber stellt, dagegen in erkenntnislosen Dingen nicht.
Da nämlich begehren nichts anderes ist, als zu etwas geneigt
sein und die Strebekraft die Hinneigung selbst, und andererseits

einer jeden Natur, ja einem jeden Dinge die Neigung zu einem

ihm Zugeordneten folgt, so ist richtig geschlossen, dafs wie die

Naturen der Dinge offenbar nicht die Vollkommenheit desselben

Grades besitzen, sondern nach Verhältnis, so auch entsprechende

Neigungen dieselben begleiten. Ja gleichwie die eine Form die

andere überragt, nicht nur nach dem Grade der Vollkommenheit,
sondern auch nach der Ordnung der Dinge, wonach nämlich

die eine einer höheren Ordnung angehört, als die andere, so steht
die eine Neigung über der anderen. Wir nehmen aber im



126 Die Leidenschaften.

ganzen Weltall zwei Ordnungen der Dinge wahr: die eine
betrifft diejenigen, deren Naturen sich auf ihr eigenes Sein, auf
„sich selbst sein" beschränken (quod sunt tantum ipsa.emet), wie
in allen leblosen Wesen und den nur mit Fortpflanzungskraft
begabten, die andere für diejenigen, deren Naturen ohne jene
Einschränkung die Ausdehnung gewinnen, dal's sie auch „andere
Dinge sind" (ut sint etiam alia), wie bei sinnlich und geistig
erkennenden Wesen. Wenn nun einer jeden Natur die dem
Verhältnis entsprechende Neigung folgt, so werden die Dinge
erster Ordnung nur die Neigung zu dem ihnen Natürlichen und
Eigentümlichen haben. Den Naturen zweiter Ordnung gebührt
die Neigung nicht nur zu dem der Natur Entsprechenden,
sondern auch zu dem Erkannten, sie sind eben „ihr eigenes Sein
und das Erkannte" (ipsae sunt et apprehensa), jene aber nur
ihr eigenes Sein. Daraus ergibt sich weiter, dafs die Neigung
der Dinge erster Ordnung in demselben Wesen nach der Zahl
der Dinge sich vervielfältigt, wie mit dem Dinge selbst das

eigentümliche und natürliche Sein eines jeden vervielfältigt wird.
Deshalb ist etwas anderes das natürliche Begehren des „leichten
Wesens", „oben zu sein" und das Begehren desselben Wesens

„ein sich Ahnliches zu zeugen"; denn jenes ist die „Leichtheit",
dieses aber die „Wärme" oder was auch immer seine Hervor-

bringungskraft sei. (Der Verfasser spricht vom Feuer als „dem
Leichten".) Die Neigung jedoch, welche den Naturen zweiter
Ordnung entspricht, wird in demselben Wesen nicht vervielfältigt
nach der Zahl der Dinge (Potenzen und sonstigen „Teilen"),
sondern es ist nur eine besondere Kraft, sonst entspräche sie

nicht der Natur, aus der sie hervorgeht. Denn die eine Natur
(ipsa una existens) ist „sie selbst und anderes". Darum mufs
die entsprechende Neigung sich auf beides beziehen, das dem

natürlichen Sein Zugeordnete und das Erkannte. Die „Weite"
der Natur, wodurch sie nicht nur „sie selbst, sondern auch
anderes ist", verlangt, dafs ihr appetitus bezüglich beider Objekte
ein einer und dadurch eine besondere Kraft und ein besonderes

Vermögen der Natur ist."



Erklärung des Begrifi's: Begehren. 127

Noch durch eine andere Erwägung der besonderen
Vollkommenheit erkenntnisfähiger Wesen kommt man zu dem Schlüsse,
dafs in diesen die Begehrungskraft ein eigenes Vermögen erfor
dert. Der hervorstechende Charakter, welcher sich bei lebenden
Wesen findet, — und an deren Spitze stehen die erkennenden —
ist der, dafs sie sich selbst bewegen. In den übrigen Wesen
ist wohl ein Prinzip der Bewegung, wodurch etwas bewegt wird,
aber es findet sich in ihnen kein Bewegendes (non est movens);
das Prinzip, wodurch der Stein bewegt wird, ist in ihm selbst, nämlich
die Schwere, aber er bewegt sich nicht selbst, die Bewegung wird
ihm von aufsen angethan. Das erkennende W esen aber hat nicht
nur das Prinzip der Bewegung in sich, sondern auch ein den

appetitus Bewegendes. „In ähnlicher Weise erhält das Begehren,
welches in gewisser Hinsicht allen Dingen gemeinsam ist, einen
besonderen Charakter bei den lebenden Wesen, insofern in ihnen
eine Begehrungskraft und ein diese Kraft Bewegendes sich findet.
Denn das erkannte Gute selbst bewegt das Strebevermögen."
(De verit. q. 22. a. 3.) Aus diesem Grunde heifst der appetitus
bei erkennenden Wesen appetitus animalis, seelisches Begehren.
Der Unterschied zwischen dem appetitus animalis und naturalis
zeigt sich sowohl rücksichtlich des Objekts, als bezüglich der

Art und Weise. Das Objekt des letzteren ist etwas ganz
Bestimmtes, was der Form natürlich zugeordnet ist, das Objekt
des ersteren dehnt sich auf verschiedene Dinge aus. „Da
der appetitus naturalis auf ein Objekt beschränkt ist und nicht
vielgestaltig sein kann, so dafs er sich auf so viele verschiedene

Dinge erstrecke, deren die lebenden Wesen bedürfen, so war es

notwendig, dafs den lebenden W esen noch darüber ein appetitus
animalis zugeteilt wurde, welcher der Erkenntnis folgt; dadurch

vermag daa lebende Wesen infolge der Menge der erkannten

Dinge sich auf verschiedenes zu richten." (A. a. 0. ad 2.)
Weil das Objekt des appetitus naturalis etwas ganz

Bestimmtes ist, so ist das Streben ein durchaus notwendiges,
ohne jede Freiheit und ohne eiDen Schatten von Bestimmbarkeit.
Dèshalb ist es auch nicht erforderlich, dafs der Begehrende bei

solchem Begehren irgend eine Auffassung von der Begehrbarkeit



128 Die Leidenschaften.

seines Objekts habe. „Weil das natürliche Ding in seinem natürlichen

Sein bestimmt ist und nur eine Neigung zu einer
bestimmten Sache hat, so wird keine Erkenntnis verlangt, um
auf Grund der Begehrbarkeit eine begehrenswerte Sache von
einer nicht begehrenswerten zu unterscheiden." (De verit. q. 25,
a. 1.) „Das Objekt des natürlichen appetitus ist diese Sache
als solche (haec res in quantum talis res)." (A. a. 0.) Beim
appetitus animalis tritt eine gewisse Art der Selbstbestimmung
auf, die jedoch, wie sich bald zeigen wird, einen höheren oder

geringeren Grad besitzen kann. Es macht sich eben der Charakter
eines lebenden Wesens geltend, welches sich mehr oder minder
selbst bewegt. So sagt Thomas: „Durch den appetitus naturalis
begehrt ein Wesen das Gute nicht aus sich selbst, wie durch
den animalis." (De verit. q. 22. a. 3. ad 3.)

Da, wie oben gesagt, ein jedes Ding, ein jedes Vermögen,
ein jeder besondere Teil eines Wesens seinen appetitus naturalis
hat, so mag noch ein Unterschied hervorgehoben werden, der
bei den einzelnen Vermögen eines Wesens sich zeigt. Das Auge
verlangt nach einem Gegenstande seines Sehens, das Ohr nach dem

des Hörens, der Intellekt nach dem des Erkennens. Alles
Genannte ist aber auch wohl Gegenstand des besonderen

Strebevermögens. Worin liegt nun der Unterschied? „Das Gesicht

begehrt natürlich nach dem Sichtbaren nur zum Zweck seiner
Thätigkeit, nämlich zum Sehen. Das lebende Wesen begehrt
aber durch die besondere Begehrungskraft nach dem sichtbaren

Gegenstande nicht nur zum Sehen, sondern auch zu anderen

Zwecken. Wenn die Seele der durch einen Sinn erfafsten Dinge
nur zur Bethätigung der Sinnesvermögen bedürfte, um dieselben

nämlich sinnlich wahrzunehmen, so brauchte man unter den

Vermögen der Seele die Begehrungskraft nicht als ein besonderes

aufzustellen, dann würde ein natürlicher appetitus der
Vermögen genügen." (S. th. I. q. 78. a. 1. ad 3.)

Eine schöne Auseinandersetzung der Unterschiede zwischen

appetitus naturalis und animalis, worin das Gesagte zusammen-

gefafst, aber auch neue Gesichtspunkte gewonnen werden, finden

wir bei Cajetan im Kommentar zu Summ, theol. I. q. 19. a. 1.:



Erklärung des Begriffs: Begehren. 129

„Der appetitus naturalis und animalis unterscheiden sich 1. weil
der erstere allen Dingen gemeinsam ist, der andere eine
besondere Art von Seelenvermögen bezeichnet. 2. Der naturalis

folgt dem W esen eines Dinges an und für sich, der animalis aber

einer Natur, insofern sie erkennend ist. 3. Ersterer ist in Thätig-
keit aus der Natur allein, der zweite kann nur infolge einer
Erkenntnis zum Akt übergehen. 4. Das natürliche Begehren ist
keine wirkliche selbsthervorgerufene Thätigkeit (non est actus

elicitus), sondern die Hinneigung dieses Dinges zu jenem selbst,
das animale Begehren ist wirkliche Thätigkeit, die actus secun-
dus benannt wird. 5. Der appetitus naturalis ist auf eins
gerichtet, der animalis auf vieles, je nach der Anzahl der
erkannten guten Dinge. 6. Natürlich heifst das Begehren eines

Gegenstandes, wenn derselbe dieser partikulären begehrenden
Potenz konvenient ist, seelisch hingegen das Begehren eines

Dinges, wenn es für das Ganze oder das Suppositum (Person)

zuträglich ist. 7. Jenes Begehren ist einem Wesen in Wirklichkeit

inne von einem anderen her, dieses aber aus sich, weil das

Gute bewegt, insofern es von dem Begehrenden selbst und nicht

von einem anderen erfafst wird. Hieraus ergibt sich, dafs alles,

was nicht als Erkanntes erstrebt ist, durch den appetitus naturalis

begehrt wird. Was auch immer Gegenstand des Begehrens
ist, sofern es erkannt wird, fallt unter die wirklich hervorgerufene
Thätigkeit des sinnlichen oder geistigen Strebevermögens. Deshalb

kann die Erkenntnis selbst in doppelter Weise begehrt
werden. Zunächst durch natürliches Begehren, und so wird sie

vom Intellekte erstrebt, der eine natürlich nothwendige Neigung
zu der Vollkommenheit des Erkennens hat. Dann auch
vermittels des geistigen Begehrens, und so wird sie vom Willen
als erkannte erstrebt Aus dieser Wahrheit ist einleuchtend,
wie das Begehren als actus elicitus der Erkenntnis folgt, und
das natürliche jeder Natur, auch der unvollkommensten, nämlich
der materia prima." Sehr belehrend sind noch diese Worte:
„Jedem Sein folgt ein appetitus, und in verhältnisgleicher Weise
nach der Beschaffenheit des Seins ein so beschaffenes Begehren:
mit Recht; denn es gibt nur zwei Arten des Seins, die erste,

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 9



130 Die Leidenschaften.

insofern ein Wesen etwas Bestimmtes seinem natürlichen Sein

nach ist, die zweite, insofern das Wesen etwas in geistiger
(erkennender) Weise ist. Aus diesem Grunde mufs man ein

doppeltes Begehren aufstellen, und weil die erste Art des Seins

in dem Sein nach Weise des actus primus besteht, die zweite
aber in einem Sein durch actus secundus (die Thätigkeit des

Erkennens), dem entsprechend ist der appetitus, welcher als

Voraussetzung das natürliche Sein hat, kein actus secundus,
sondern nur eine Hinneigung. Das Begehren, welches dem in der
Erkenntnis bestehenden Sein folgt, ist jedoch ein actus secundus,

hervorgerufen von der Begehrungskraft, die der erkennenden

Natur als solcher zusteht."
Der appetitus animalis offenbart in Bezug auf das Objekt

und die Art und Weise ein freieres, weniger beschränktes Sein,
als der naturalis. Er scheidet sich in ein doppeltes Vermögen»

welches selbstverständlich nur in der sinnlich-geistigen Natur
des Menschen auftritt, das höhere Begehrungsvermögen und das

niedere, den appetitus intellectivus und sensitivus, auch voluntas

und sensualitas genannt. Nur dann, wenn die Art der Thätigkeit

oder die Art des Objekts bei den beiden Vermögen wesentlich

verschieden ist, hat die Scholastik die Berechtigung, die

seelische Begehrungskraft in zwei verschiedene Vermögen zu

teilen.
Gehen wir von der charakteristischen Eigentümlichkeit des

appetitus animalis im Gegensatze zum naturalis aus, dafs ersterer
nämlich sich selbst bewegt, oder dafs er weniger an Bestimmtes

gebunden, weniger determiniert ist. Bei jedem Begehren können

wir ein Dreifaches unterscheiden: das Prinzip, den Grund der

Hinneigung (prineipium inclinationis), ein den appetitus
Bewegendes (movens appetitum) und die Thätigkeit selbst, die aktuelle

Hinneigung (actualis inclinatio). Während der appetitus naturalis

gänzlich gebunden ist, in sich demnach kein die Begehrungskraft

Bewegendes besitzt, auch die Bewegung selbst als eine

notwendige auftritt, finden wir beim appetitus animalis
zuweilen ein von innen Bewegendes, welches gleichsam die Bichtung
des Begehrens angibt, so dafs jedoch die Thätigkeit notwendig



Erklärung des Begriffs : Begehren. 131

folgt. Hier kann nur insofern von einer Selbstbestimmung
gesprochen werden, als die Richtung vom begehrenden Wesen
selbst angegeben wird. Die aktuelle Hinneigung liegt nicht in
seiner Gewalt. Diese Begehrungskraft heifst appetitus sensitivus.

^,Die sinnliche Natur hat in sich ein Hinneigendes (aliquod in-
clinans), nämlich das erkannte Begehrbare; aber die Hinneigung
selbst ist nicht in der Gewalt des Wesens, welches sich hinneigt,
sondern ist ihm von anderer Seite fest bestimmt, y Denn das Tier
kann nicht beim Anblick eines begehrenswerten Gegenstandes
denselben nicht begehren, weil solche sinnliche Wesen nicht
die Herrschaft über ihre Hinneigung besitzen; sie treiben nicht,
sondern werden getrieben (non agunt, sed aguntur). Und das

aus dem Grunde, weil die sinnliche Begehrungskraft ein körperliches

Organ hat und deshalb den Zuständen der Materie und
der körperlichen Dinge sich nähert." (De verit. q. 22. a. 4.)
Wenn zu der Vollkommenheit, wie sie im appetitus sensitivus
sich findet, die völlige Selbstbestimmung rücksichtlich des Aktes
hinzukommt, so erhält man den höheren Grad: appetitus intel-
lectivus (rationalis) oder voluntas. „Die vernünftige Natur hat
nicht allein eine Hinneigung zu etwas, wie die leblosen Wesen,
auch nicht blofs ein diese Neigung der Richtung nach

Bestimmendes, während die aktuelle Neigung gleichsam von anderer
Seite aufgenötigt ist, wie die sinnliche Natur, sondern darüber
hinaus hat sie die Neigung selbst in der Gewalt, so dafs sie zur
aktuellen Hinneigung nach dem erkannten Begehrenswerten nicht

genötigt wird, sondern dieselbe setzen oder nicht setzen kann.

So wird ihr die Hinneigung nicht von einem andern, sondern

von ihr selbst determiniert." (A. a. 0.) Beim appetitus intel-
lectivus tritt die volle Selbstbestimmung, das vollendete

sich bewegen ein, das volle Leben in höchster Entwicklung.
„Wie demnach das sensitive Begehrungsvermögen vom
natürlichen appetitus durch einen vollkommneren Grad des Begehrens
sich unterscheidet, so die vernünftige Strebekraft von jenem."
(A. a. 0.) Die mittlere Stellung, welche das sinnliche Begehren
zwischen dem appetitus naturalis und rationalis einnimmt, ist
Ursache, warum demselben oft im Gegensatze zum ersteren eine

9*



132 Die Leidenschaften.

Selbstbestimmung beigelegt wird, im Gegensatze aber zum
letzteren eine äufsere Determination oder Nötigung. Es nimmt
teil am Charakter beider, wie das Mittelglied am Zustande beider

Extreme. Stellen der ersten Art sind bereits gegeben. Zur
letzteren gehört: „Im niederen (sinnlichen) Strebevermögen ist
eine gewisse natürliche (notwendige) Hinneigung, kraft der das

Vermögen gewissermafsen natürlich gezwungen (genötigt) wird,
nach dem Begehrenswerten zu streben. Aber die höhere Strebekraft

wird nicht zu einem von beiden determiniert, weil sie als

höhere frei ist, nicht aber die niedere." (De verit. q. 15. a. 3.)
Aus der gröfseren oder geringeren Bethätigungsvollkommenheit,
die bei den beiden Begehrungsvermögen zu Tage tritt, läfst sich

auf die Art des Objekts schliefsen. Eine Selbstbestimmung,

sogar die niedersten Grades, kann nur auf Grund einer anderen

Thätigkeit der Wesen geschehen, nämlich des Erkennens. Dieses

gibt die Bichtschnur an, stellt das Objekt als etwas Begehrenswertes

dar, dem man zustreben soll oder auch nicht. Ohne
Erkennen wäre das „Begehren aus sich selbst" unmöglich, deshalb

wird als Objekt der niederen und höheren Strebekraft von den

Scholastikern das erfafste Gute (bonum apprehensum) bezeichnet.

Die Erfassung des Objekts steht somit in wesentlicher Beziehung

zu dem Begehren, welches an Vollkommenheit den appetitus
naturalis überragt. „Dem Erstrebenswerten ist es nicht zufällig,
durch den Sinn oder Verstand erfafst zu sein, sondern es kommt

ihm an sich zu. Denn das Erstrebenswerte bewegt den appetitus

nicht, âufser insofern es erfafst ist." (Summ, theol. I. q. 80.

a. 2.) Die Eigenschaft, welche aber vom Erkennen erfafst werden

mufs, ist die Eigenschaft: gut; der Gegenstand, welcher der

Strebekraft als Objekt dienen soll, mufs gut, d. h. erstrebbar
erscheinen. Durch welche sinnliche oder geistige Kraft dieses

erfafst wird, davon später. Der Gegenstand, dem das Streben
sich zuwendet, ist nach bereits gegebener Erörterung das Ding
in seiner Existenz, wie es in Wirklichkeit vorhanden ist,
individuell. Wenn nun das sinnliche Begehrungsvermögen nur die

Richtung determiniert, nicht aber den Akt des Begehrens, so

wird die Erkenntnis, welche diesem vorhergeht, zum Gegenstande



Erklärung des Begriffs: Begehren. 133

das individuelle Ding haben, insofern es begehrenswert ist oder

nicht. Das individuelle Ding bezüglich seiner Konvenienz oder
Nichtkonvenienz ist das eigentümliche Objekt des sinnlichen

appetitus. Das Urteil des Erkenntnisvermögens, — Urteil in
weitester Bedeutung genommen — ob der Gegenstand konvenient
oder nicht konvenient sei, ist nicht frei, sondern determiniert-,
aus diesem Grunde liegt die Setzung des Aktes nicht mehr im
Belieben des Vermögens. Treffend sagt Thomas de verit. q. 25.

a. 1.: „Das niedere sinnliche Begehren strebt nach der begehrenswerten

Sache, insofern in ihr das ist, was die Begehrens-
würdigkeit begründet: nicht strebt es nach dem Grunde der
Erstrebbarkeit selbst, weil der niedere appetitus nicht die Güte
oder die Nützlichkeit oder die Ergötzlichkeit begehrt, sondern

dieses Nützliche oder dieses Ergötzliche, und darin steht
die sinnliche Strebekraft unter der vernünftigen. Weil sie aber

nicht nach dieser Sache nur oder jener strebt, sondern nach

allem, was ihr nützlich oder ergötzlich ist, steht sie über dem

appetitus naturalis; und deshalb bedarf sie der Erkenntnis, um
das Ergötzliche vom Nichtergötzlichen zu unterscheiden. Ein
offenbares Zeichen dieser Unterscheidung liegt darin, dafs der

appetitus naturalis eine Nötigung zeigt rücksichtlich der Sache

selbst, wonach er begehrt, wie das Schwere notwendig nach

dem niederen Orte strebt. Der appetitus sensitivus jedoch zeigt
keine Nötigung zu irgend einer Sache, bevor sie unter dem

Gesichtspunkte des Ergötzlichen oder Nützlichen erfafst wird.
Aber hat man sie als ergötzlich erfafst, so strebt er derselben

mit Notwendigkeit zu; denn nicht kann das Tier beim Anblick
eines Ergötzlichen dasselbe nicht begehren." Das direkte
Erfassen eines individuellen Dinges in seiner Partikularität gebührt
dem sinnlichen Erkennen, und stützt sich somit das niedere

Begehren auf das niedere Erkennen des lebenden Wesens. Deshalb

pflegte man auch den appetitus sensitivus zu erklären „als
appetitus, welcher der sinnlichen Erkenntnis folgt". Auch die

Gröfse des Kreises von Dingen, welche dem sinnlichen Begehren
unterliegen, richtet sich nach der Weite des sinnlichen Erkennens.



134 Die Leidenschaften.

„Das sinnliche Strebe.vermögen ist das Vermögen für die körperlichen

Dinge."
Am vollkommensten ist der appetitus intellectivns. Zur

besseren Klarstellung des Folgenden erinnere ich an einen Satz

der Scholastiker, dessen Begründung später folgen soll. „Ein
jedes Vermögen hat eine gewisse notwendige Beziehung zu seinem

eigentümlichen Objekte." (De verit. q. 25. a. 1.) Auf dasjenige,
worin der volle Begriff seines eigentümlichen Objekts sieh findet
und erkannt wird, ist das Streben des vernünftigen Begehrens
demnach mit Notwendigkeit gerichtet. Wenn nun nach dem oben

Gesagten der appetitus intellectivus nicht nur in Bezug auf die

Richtung des Strebens, sondern auch in Bezug auf die Setzung
des Aktes rücksichtlich dieses oder jenes Gegenstandes
ungebunden und frei ist, so kann dieses oder jenes Ding, das

individuelle, partikuläre Wesen, das eigentümliche Objekt desselben

nicht sein. Den Oharakter des Gutseins mufs das objectum
proprium an sich tragen, — denn alles Begehren ist auf ein Gutes

gerichtet — aber es mufs höher stehen, es mufs vollkommner
sein, als dieses oder jenes partikuläre Gut. Jeder Beschränkung,
die durch das individuelle Dasein verursacht ist, wird es ledig
sein, oder das eigentümliche Objekt des vernünftigen Begehrens

ist das Gute an sich, abstrahiert von individuellen Beschränkungen.

Dem strebt es mit Notwendigkeit zu, den anderen

Gegenständen aber, die wegen ihrer unvollkommenen Natur oder

wegen Schwäche des Erkennens nur als beschränkt gut, nur an

dem Gutsein als solchem teilnehmend erkannt werden, steht es

frei gegenüber, es kann sich aktuell hinneigen oder nicht. „Das
työhere Begehrungsvermögen, der Wille, strebt direkt nach dem

Wesen (Grund) der Begehrbarkeit im allgemeinen, wie der Wille
das Gute selbst oder die Nützlichkeit selbst zuerst und vorzüglich
erstrebt; nach diesem oder jenem Dinge aber strebt er nur, insofern

es vorgenannten Wesens teilhaftig ist. Das geschieht aus dem

Grunde, weil die vernünftige Natur eine so weit gehende Fähigkeit

besitzt, dafs ihr die Neigung zu einem hestimmten Gegenstande

nicht genügt, sondern sie bedarf mehrerer und verschiedener

Dinge. Deshalb ist ihre Neigung auf etwas Gemeinschaftliches



Erklärung des Begriffs: Begehren. 135

gerichtet, das sich in mehreren Dingen findet. So strebt sie

dui'ch Erfassung jenes Gemeinschaftlichen (Allgemeinen) nach dem

begehrenswerten Gegenstande, in welchem sie das Vorhandensein

jenes Begriffs der Begehrbarkeit entdeckt." (A. a. 0.) „Das
eigentümliche Objekt des Willens ist das Gutsein selbst in
unbeschränkter Weise (ipsurn bonum absolute)." Das Gutsein in sich,
das allgemeine Gute zu erfassen ist Sache des höheren Erkenntnisvermögens,

des Intellektes, an dessen Thätigkeit demnach das

höhere Strebevermögen sich anschliefst. Es läfst sich, da der

Wille dem Intellekte, das sinnliche Begehren der Sinneserkenntnis

folgt, der Unterschied zwischen beiden Strebekräften auf den

Unterschied des höheren und niederen Erkennens gründen. „Weil
von anderer Art das durch den Intellekt Erfafste und das durch
den Sinn Erfafste ist, mufs folglich das intellektive Begehren ein

anderes sein, als das sinnliche." (Summ, theol. I. q. 80. a. 2.)
Doch diese Begründung des Unterschiedes beider Strebekräfte
ist eine Begründung ex consequenti, oder gestützt auf eine

notwendige Folge. „Der Wille wird vom sinnlichen Begehren
nicht direkt unterschieden bezüglich der Folge auf diese oder

jene Erkenntnis, sondern mit Rücksicht darauf, ob etwas sich

selbst die Neigung determiniert oder eine von andern
determinierte Neigung besitzt, welche zwei Zustände Potenzen
angehören müssen, die nicht einer und derselben Art sind. Aber
eine derartige Verschiedenheit verlangt eine Verschiedenheit der
Erkenntnis. Daher wird gleichsam ex consequenti und nicht

principaliter (in erster Linie) die Unterscheidung der Begehrungsvermögen

nach der Unterscheidung der erkennenden Vermögen

vorgenommen." (De verit. q. 22. a. 4. ad 1.) Selbst die

Begründung, beide Strebevermögen seien verschieden, da das eine

auf das Partikuläre, das andere auf das Universelle (Allgemeine)
gerichtet sei, ist eine Begründung ex consequenti. „Obgleich
das Begehren stets auf etwas in der Natur Existierendes sich

richtet, was eine partikuläre und nicht universelle (allgemeine)
Seinsweise hat, so wird es dennoch zuweilen zum Streben

bewegt durch die Erfassung einer allgemeinen Bedingung —



136 Die Leidenschaften.

wie wir diesen guten Gegenstand erstreben infolge einer

Erwägung, dafs Gutsein schlechthin zu begehren sei — zuweilen
aber durch die Erfassung eines partikulären Dinges nach

seiner partikulären Daseinsweise. Deshalb scheidet sich das

Begehren ex consequenti nach Universellem und Partikulärem, wie
nach der Unterscheidung der Erkenntnis, auf welche es folgt."
(A. a. 0. ad 2.)


	Die Leidenschaften : Abhandlung

