
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der
Individuation

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sMnlMNEnMnlNMRMRMnMnMnfe
tifS tifs tifs tifs «/£& tifs */Jft tifS tifS tifS tifs tifS 4^S tifS tifS fc/Jg

DIE LEHRE DES HL. THOMAS

UND SEIHER SCHULE

VOM PRINZIP DER INDIVIDUATION.

EIN BEITRAG ZUM PHILOSOPHISCHEN VERSTÄNDNIS DER MATERIE.

VON DR. M. GLOSSNER,
MITGLIED DER PHILOSOPHISCHEN AKADEMIE DES HL. THOMAS IN ROM.

EINLEITUNG.
Im Hinblick auf die durch den Einflufs des Nominalismus

eingetretene und von der eben erst im Wiederaufleben begriffenen

peripatetischen Philosophie (Werner, Der hl. Thomas von

Aquin, Bd. III, S. 137), noch nicht gehobene Verwirrung in den

tieferen Fragen der Spekulation, rechnet der berühmte Verfasser
der loci theologici zu den nach seiner Meinung unerträglichen
und unausträglichen Streitfragen unter andern auch die von uns

zum Gegenstande der folgenden Abhandlung gewählte Erage nach
dem Prinzip der Individuation oder dem Grunde der die
Individualität konstituierenden Abgeschlossenheit und Unteilbarkeit des

Seins. (Melchior Canus, Loci theologici 1. IX c. 7 : Quis enim

ferre possit disputationes illas de universalibus, de nominum ana-

logia, de primo cognito, de principio individuationis. Was die

Tragweite der Universalienfrage betrifft, mit welcher unser Thema
aufs innigste zusammenhängt, so ist dieses Urteil durch die spätere

Entwicklung der Philosophie nicht ratifiziert worden. S. Zigliara,
Summa philosophica, Lugduni 1882, t. I. p. 308.)



Methode der Untersuchung. 41

Wenn dagegen ein anderer hervorragender Theologe, Joh.

a S. Thoma [Cursus Theologious, torn. IY. (ed. L. Vivès, Paris 1884.)

p. 589.] die Lehre des Aristoteles, der Grund der Vervielfältigung

eines spezifischen Seins liege in der Materie, als die Quelle
preist, aus welcher der heidnische Philosoph die Erkenntnis der

Einzigkeit Gottes geschöpft habe1), so entsteht für uns die Frage,
wo in diesem Widerstreite der Meinungen die Wahrheit sich
finde. Denn einerseits dürfte sich die Untersuchung durch die

wirkliche Schwierigkeit und Subtilität, sowie die vorgebliche
Unfruchtbarkeit des Problems zuriickgestofsen, andererseits aber
doch wiederum durch den anscheinend höchst wertvollen Ertrag
für die höchsten Interessen der Wissenschaft und des Lebens

angezogen fühlen.

In verstärktem Mafse erhebt sich der Zweifel an der Fruchtbarkeit

der von uns beabsichtigten Untersuchung, wenn es überdies

die Verteidigung einer bestimmten Lösung des gedachten
Problems gelten soll, die schon in älterer Zeit auf mehrfachen

Widerspruch stiefs, in neuerer Zeit aber fast allgemein
aufgegeben worden ist. Denn, wem wäre es unbekannt, dafs die

Lehre des hl. Thomas, die Materie sei das Individuationsprinzip
der körperlichen Dinge, heutzutage nur wenige Verteidiger zählt,
indem es fast allgemein als ausgemacht gilt, dafs der Grund der
Individuation für Geist- und Körperwesen derselbe, nämlich in
der ganzen und ungeteilten konkreten Wesenheit gelegen sei?

Bedenkt man ferner, dafs unter den Gegnern der thomisti-
schen Lehre die Namen eines Suarez, Maurus hervorglänzen,
und dafs dieselbe unter den Neueren in P. Kleutgen nur einen

schwankenden und unentschiedenen Verteidiger gefunden, so

möchte es scheinen, dafs unser Vertrauen, durch die Wiederaufnahme

der thomistischen Doktrin in diesem Punkte der Wissenschaft

einen Dienst zu leisten, der soliden Grundlage entbehre.

x) Metaph. A. (12.), 8. 1074. a 33: ooa àoi!}tim rto/.là, v/.r/v ï/ti :

ciç yà(> Xôyoç xal o avToq noXXiâv, oiov Ùv&qcotcov, Swxpcatjç de eiç.

to dh ri 'qv elvai ovx l'yei v/.r/v to tcqojtoV h'T•<:"/.t/tia yccp. 'èv dpa xal
).oyo> xai àçi'hio) to tcqwtov xlvovv dxivrjTOV ov. xal to xivoviie.vov
doa de! xal avveywq tv /âovov. eiç doa ovçavbç jibvoq.



42 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Sollten aber alle diese Erwägungen nicht imstande sein,

unser Vertrauen zu erschüttern, so dürfte der letzte Stützpunkt
sinken, sobald wir vernehmen, dafs selbst Albert der Grofse,
der auch in diesem Punkte den aristotelischen Spuren folgend,
was der Stagirite mehr nur angedeutet, zur Theorie fortbildete,
seine anfängliche Lehre von der individualisierenden Materie später
aufgegeben und in der mit unserem Problem zusammenhängenden

Frage, ob es reine Geister gebe, die sich nur der Zahl, nicht
aber der Art nach unterscheiden, die von seinem grofsen Schüler,
dem Aquinaten, geteilte Ansicht verlassen habe. [v. Eertling,
Albertus Magnus, Beiträge zu seiner Würdigung, 1880. S. 102 ff.]

Wenn es angesichts dieser Thatsachen als ein aussichtsloses

Unternehmen erscheinen möchte, über die Frage nach dem In-
dividuationsprinzip zu voller Klarheit und Gewifsheit zu gelangen,
und über den wissenschaftlichen Wert der verschiedenen
Ansichten ein endgiltiges Urteil zu gewinnen : so läfst sich andererseits

schwer begreifen, wie ein Problem, das mit den
erkenntnistheoretischen und ontologischen Grundfragen im innigsten
Zusammenhange steht, nicht allein aus dieser Verbindung, sondern

auch ganz besonders aus der nachfolgenden, so äufserst reichen

und mannigfaltigen Entwicklung eine helle Beleuchtung nicht

empfangen sollte.
Eine Behandlung des vorwürfigen Problems in einer solchen

doppelten, sachlichen und geschichtlichen Beleuchtung, dürfte
wohl geeignet sein, das schwindende Vertrauen neu zu beleben

und die Frage selbst einer befriedigenden Lösung zuzuführen.

Die isolierte Behandlung eines Problems führt in der Begel
nicht zum Ziele und gewährt keine Bürgschaft dafür, dafs ein

Ende der zahllosen Kontroversen gefunden werde. Knüpft man

dagegen die Frage an die höchsten Prinzipien des Seins und
Denkens an, so mufs es sich zeigen, ob dieselbe eine sichere

Lösung, also auch nur in einem bestimmten Sinne zulasse, und

so die Möglichkeit gegeben sei, die Geister, die sich auf dem

gemeinsamen Boden der Grundprinzipien begegnen, in dem Sinne

jener allein zulässigen Lösung zu vereinigen. Ferner ist nichts
so geeignet, die Falschheit einer philosophischen Lehre in ein



43

helles Licht zu setzen, als die Kritik, die sie im Laufe der
philosophischen Entwicklung gefunden. .Nicht die Kritik der Philosophen
meine ich, sondern die Kritik, welche die Geschichte der
Philosophie selbst übt, entweder durch Entfaltung der Keime, die eine

Lehre in sich birgt, oder derjenigen, aus welchen sie selbst

entsprossen ist.
Wenden wir diese beiden Gesichtspunkte auf die thomistische

Lehre vom Prinzip der Individuation an, so steht dieselbe, wie
sich uns zeigen wird, mit den erkenntnistheoretischen und onto-

logischen Anschauungen ihres Urhebers, also mit den Fundamenten
seiner Philosophie im engsten Zusammenhange. Andererseits aber

hat, wie wir überzeugt sind, das Urteil der Geschichte über die

abweichenden Auffassungen eines Scotus, Suarez, der Nominalisten

den Stab gebrochen. Schon der Umstand, dafs Suarez

in der Lehre vom wirkenden Intellekt mit den erkenntnistheoretischen,

Scotus durch seine Bestimmungen über die Materie
und die Universalien mit den ontologischen Voraussetzungen der
thomisti8chen Lehre sich in Widerspruch gesetzt, gibt uns einen

bedeutsamen Fingerzeig.
Wenn wir im letzteren, in Scotus, den Vorläufer des

ontologischen Idealismus, der das Allgemeine hypostasiert, erblicken,
dürfen wir wohl auf fast allgemeine Zustimmung rechnen. Wir
hoffen aber auch, wenigstens nicht auf unbedingten Widerspruch
zu stofsen, wenn wir im ersteren, in Suarez, den Vorläufer des

erkenntnistheoretischen Idealismus, oder genauer, des

Intellektualismus, d. i. der Loslösung der Idee oder intellektuellen
Vorstellung von den Eindrücken der Sinne, erblicken.

Leibnitz, der seine philosophische Laufbahn mit unserer

Frage eröffnete, [Leibnitii Opp. philosoph. ed. Erdmann. Dispu-
tatio metaphysica de principio individui p. 1] bekennt sich
ausdrücklich zur Lehre des Suarez, dafs der Grund der Individuation
nicht in der Materie, sondern in der Totalität des Seins gelegen
sei. Die thomistische Lehre wird von ihm nicht ausdrücklich

bekämpft, sondern mit der Bemerkung von der Untersuchung
ausgeschlossen, dafs nur die allgemeinen, geistiges und materielles
Sein umfassenden Meinungen berücksichtigt werden sollen, von



44 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

den speziellen aber abgesehen werde. [Nos quoniam hic abstra-
hemus a substantia materiali et immateriali, speciales opiniones alio

tempore consideraturi, nunc générales tantum excutiemus. L. c.]
Gerade diese Verallgemeinerung der Frage aber ist

bezeichnend und birgt einen tieferen Hintergrund. Während nämlich

Thomas unsere Frage in solchem Sinne entscheidet, dafs

der wesentliche Unterschied der beiden grofsen Sphären des

Daseins, der geistigen und materiellen, zu klarem und scharfem
Ausdrucke gelangt, tritt uns in der Leibnitzschen Ansicht von
der Gleichheit des Individuationsprinzips in beiden Sphären jene
durch die neuere Philosophie sich hindurchziehende monistische
Tendenz entgegen, die entweder, wie bei Leibnitz selbst, zur
Beduktiop des Materiellen auf das Geistige, oder umgekehrt des

Geistigen auf das Materielle führt.
Als überflüssig möchte es erscheinen, wenn wir, an diese

Bemerkung über Leibnitz anknüpfend, den englischen Lehrer

gegen den auch in neuester Zeit wiederum gegen ihn erhobenen

Vorwurf verteidigen, dafs seine Lehre vom Individuationsprinzip
ihn konsequent zur Preisgebung der göttlichen Persönlichkeit
hätte führen müssen. Die Einschränkung seiner Lehre, die Materie
sei Individuationsprinzip, auf die materiellen Wesen läfst jenen
Vorwurf sofort als unbegründet erscheinen. Die genauere
Darstellung aber wird die Nichtigkeit desselben zur Evidenz
erheben.

Weit entfernt nämlich davon, dafs im Sinne des hl. Thomas

Freiheit von der Materie die Ungeteiltheit und Unmitteil-
barkeit des Seins, wodurch wir den allgemeinen Begriff der
individuellen Existenz bestimmen, beeinträchtige, liegt vielmehr

geradein ihr der Grund jener vollkommeneren und vollkommensten
Weise individueller Existenz, die zur Einheit noch die Einzigkeit,
d. h. die Ausschliefsung von Wesen derselben Art hinzufügt.
Es handelt sich nämlich bei den materiellen Dingen nicht allein
um die Ungeteiltheit und Unmitteilbarkeit des Seins, sondern

zugleich und vorzugsweise um die Erklärung der Thatsache, dafs

in den materiellen Dingen formelle und individuelle Einheit nicht
schlechterdings zusammenfallen, indem sie durch diese in sich



45

abgeschlossenes Sein sind, während ihnen jene, das spezifische
Wesen mit anderen gemeinsam ist.

Es gibt in der Sinnenwelt Individuen derselben Art, d. h.

solche, die sich nur für die Sinne von einander unterscheiden,
die aber vom Verstände durch denselben Begriff gedacht werden.
Die Frage nach dem Individuationsprinzip der sinnenfälligen Dinge
erhält hiedurch den bestimmten Sinn nach dem Grunde, weshalb

sie in der Weise individualisiert sind, dafs Individuen von
derselben wesentlichen Beschaffenheit nebeneinander bestehen

oder bestehen können.

Dieser bestimmte Sinn der Frage ist in der Hegel
verkannt oder übersehen worden, wenn es sich um die Beurteilung
der thomistischen Theorie oder ihr verwandter Lehren handelte,
nämlich solcher, in denen die, sei es realistisch oder idealistisch

gefafste, Materie gegenüber einem bestimmenden Formprinzip als

individualisierendes Prinzip bezeichnet wird.
Indem man' nämlich in der Individuation nur das Moment

des Bestimmens ins Auge fafste, übersah man, dafs die Weise
der Individuation der materiellen Dinge eine Unvollkommenheit
in sich schliefse, die sich nicht aus einem bestimmenden und

gleichsam sammelnden, zusammenfassenden, sondern vielmehr nur
aus einem zerstreuenden, der Materie, wie sie von Piaton,
Aristoteles u. s. w. oder selbst auch von den intellektualistischen
Vertretern des Idealismus gedacht wird, verwandten Prinzip
erklären und ableiten lasse. [„Trotz aller Gleichartigkeit ist der
Stoff kein einheitlich zusammenfassendes, sondern wegen seiner

Zusammengesetztheit, Ausdehnung, Teilbarkeit, viel eher ein
auseinander treibendes vervielfachendes Prinzip." Pesch, Die grofsen
Welträtsel, Bd. II, S. 93.]

Aus diesem Grunde können wir z. B. die Kritik, die

Trendelenburg an der Schopenhauersehen Theorie vom Prinzip der
Individualität übt, nicht als vollkommen zutreffend anerkennen.

„Wenn Raum und Zeit, bemerkt der genannte Philosoph, allein
als das individuierende Prinzip gefafst werden, so findet man
das Wesen desselben nur darin, dafs für unsere Betrachtung
eine geschiedene Vielheit erzeugt werde, und kümmert sich darum



46 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

nicht, ob und wodurch das Geschiedene sich als Ganzes
zusammenfasse." [Logische Untersuchungen, Bd. II, S. 79. An
einer anderen Stelle (S. 77): „Der innere Zweck ist das eigentlich

individuierende Prinzip in der Welt." Iliezu bemerkt Pesch

a. a. 0. S. 106 : „Diesen Satz möchten wir nur unterschreiben,
sofern sich im Individuum der spezifische Typus geltend macht.
Der innere Zweck gibt dem Dinge zuerst typische Vollendung
und Abgrenzung, und infolge davon allerdings auch die
individuelle. Hingegen hat die Individualisation als solche ihren
vorwiegenden Grund in der Materie. Die blofse Beobachtung der
organischen Zelle reicht hin, um uns davon zu überzeugen, dafs

Abschnürung, Teilung und Vielheit durch eine Uberwueherung
des Materiellen eingeleitet wird."]

Die Schopenhauersche Theorie ist allerdings falsch, jedoch
nicht aus dem von Trendelenburg angeführten Grunde. Raum und
Zeit sind die Bedingungen, nicht das Prinzip der Individuation.
Dieses liegt dort, woher Räumlichkeit und Zeitlichkeit der
materiellen Dinge selbst entspringen. Es ist die gemeinsame Wurzel
der Raumzeitlichkeit und der Individualität — die Materie. Ferner
sind in der Ansicht Schopenhauers Raum und Zeit nur subjektive

Anschauungsformen, und ihr Produkt, die Individualität nur
ein im Hohlspiegel der Gehirnthätigkeit erzeugtes Blendwerk.

Für diese widersinnige Theorie sind wir nicht gewillt,
einzutreten. Gleichwohl ist Schopenhauer im Recht und nehmen

wir seine Theorie gegenüber der Kritik Trendelenburgs insoweit
in Schutz, als der Frankfurter Pessimist für die Individualität
der körperlichen Dinge ein die Idee, den gemeinsamen Typus
gleichgiltig zerstreuendes, der Begreiflichkeit oder Intelligibilität
widerstrebendes Prinzip sucht, und dieses für die nächste oder
unmittelbare Betrachtung in Raum und Zeit erblickt.

Die Form — bei Trendelenburg: der Zweck — besitzt keineswegs

begründetere Ansprüche, als Prinzip der Individuation zu
gelten, als der Stoff der Dinge. Denn, fragt es sich um den
Grund der Individualität der materiellen Wesen, so ist es in
der That die „geschiedene Vielheit," die in Betracht zu ziehen ist,
und es ist nicht ein Grund der Einheit und Zusammenfassung,



Der Fragepunkt. 47

sondern der Zerstreuung, der gesucht wird; denn das Bestehen

von einander getrennter Individuen innerhalb der Einheit der
Art und trotz derselben ist es, was der Erklärung bedarf.

Unter den Anhängern des englischen Lehrers ist dieser
entscheidende Gesichtspunkt mit besonderem Nachdruck von
Johannes vom hl. Thomas hervorgehoben worden. Seiner

Erklärung zufolge müssen zur Vervielfältigung der Individuen
zwei Bedingungen konkurrieren. Die erste Bedingung ist, dafs

das individualisierende Prinzip in der Substanz gelegen sei und
eine substanzielle Einheit begründe; denn die individuelle
Substanz mufs als die letzte Bestimmtheit der Kategorie der
Substanz in der Linie dieser selbst liegen. Die zweite Bedingung
aber verlangt, dafs jenes Prinzip eine substanzielle, nicht aber

eine essentielle oder formale Vervielfältigung nach sich ziehe;
denn der individuelle Unterschied wird nicht der formalen Einheit

entgegengesetzt, insofern diese eine spezifische ist, sondern

läfst die ganze Spezies in dem einen und anderen Individuum
bestehen und zieht keine spezifische oder wesenhafte Verschiedenheit

nach sich.

Der Erage nach dem Individuationsprinzip der materiellen

Dinge kann demnach nur ein solcher Grund genügen, der

geeignet ist, die spezifische Einheit mehrerer Individuen zu erklären.
[Joh. a S. Thoma, Cursus philosophions, ed. Vivès, torn III. p. 49 a.]
Wäre die Gesamtheit der Dinge eine ursprüngliche Vielheit
absolut getrennter Prinzipien, etwa im Sinne der Herbartschen
Metaphysik, so wäre die Erage nach dem Grunde der
Individuation überhaupt nicht aufzuwerfen. Denn, wo der Unterschied
ein prinzipieller und absoluter ist, verliert die Erage nach dem

Grunde der Vervielfältigung des Einen oder des Bestehens rein
individueller Unterschiede im Rahmen spezifischer Einheit ihren
Sinn.

Die Frage entsteht nur in der Voraussetzung einer
formalen Einheit der Dinge, die in ihrer Realität selbst begründet
und nicht allein vom betrachtenden Geiste in sie hineingetragen ist.

Aus dem angeführten Grunde genügt es nicht, in das Eür-
sichsein, die gesonderte Existenz selbst, den Grund der Indivi-



48 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

duation zu setzen. Denn sobald einmal irgend eine Zusammensetzung

der metaphysischen Form (des begrifflichen Wesens) mit
dem Träger derselben angenommen, und nicht von vorneherein
die absolute Einfachheit des ungeteilten konkreten Wesens

behauptet wird, kann die Frage nach dem Grunde der Kontraktion

der allgemeinen Wesenheit in einem bestimmten Individuum
nicht umgangen werden. [Vgl- v. Hertling a. a. 0. S. 104, wo
mit Bezug auf gewisse Schwankungen in der Lehre des sei.
Albertus gesagt wird: „Offenbar ist es ungenau, das Suppositum
als das Individuierende zu bezeichnen, da es doch bereits das

Individuierte ist, die reale Einzelnsubstanz, das Ganze, dessen

Form und zwar als Form des Ganzen die allgemeine Natur,
oder das quo est sein soll." Auf den Doppelsinn der Form, die
sowohl im physischen als auch im metaphysischen Sinne genommen
wird, und in jenem die Teilform, die mit dem Stoffe zusammen
das reale Wesen konstituiert, in diesem aber die Form des Ganzen,
d. i. die begriffliche durch Verbindung von Form und Materie
verwirklichte Wesenheit bezeichnet, werden wir alsbald zu sprechen
kommen.]

Es dürfte hier der Ort sein, den verschiedenen Sinn zu
bestimmen, in welchem die Individuation genommen werden kann.

Die Individuation kann nämlich unter dem metaphysischen,

logischen und physischen Gesichtspunkte betrachtet werden.

Metaphysisch betrachtet, bezeichnet sie die letzte Stufe

in der Reihe irgend eines Prädikamentes, wie die oberste

Gattung die erste Stufe bezeichnet. In diesem Sinne ist die

Individuation die letzte individuelle Differenz durch die eine Art
(species infima) zum Individuum kontrahiert wird.

Im logischen Sinne drückt Individuation die Fähigkeit
aus, Subjekt jeglicher Prädikation zu sein; denn alles was prä-
diziert wird, wird schliefslich vom Individuum, dieses aber nur
von sich selbst prädiziert.

Im physischen Sinne endlich ist Individuation die Einheit
der Zahl nach selbst, kraft deren etwas in sich selbst ungeteilt
und jedem anderen unmitteilbar als einheitliches Sein besteht.

[Joh. a. S. Thoma 1. c. p. 48 b—49 a.]



Metaphysische und physische Wesenheit. 49

Wie man sieht, hat die logische Betrachtung die metaphysische

zur Voraussetzung. Denn das Individuum ist aus dem

Grunde letztes Subjekt der Prädikation, weil es als erste
Substanz Träger aller wesentlichen und accidentellen Bestimmungen
ist. Metaphysische und physische Individuation aber verhalten
sich so, dafs jene durch diese verwirklicht ist, wie überhaupt
die metaphysische Wesenheit im physischen Wesen, z. B. die
Menschheit in der Verbindung von Leib und Seele sich
verwirklicht.

Diese Unterscheidung der metaphysischen Wesenheit vom
physischen Wesen, die sich bei der Betrachtung der materiellen

Dinge, in welchen Verstandesbegriff und Wahrnehmungsgehalt
sich nicht decken1), dem Verstände aufnötigt, ist für sich
selbst schon geeignet, auf die vorwürfige Frage Licht zu werfen
und einen bedeutsamen Fingerzeig für die Richtung zu geben,
in welcher ihre Lösung zu finden sein wird. Wird nämlich die

metaphysische Wesenheit eines materiellen Dinges, die nicht nur
als schlechthin eins, sondern auch als einfach zu begreifen ist,
gleichwohl durch eine Dualität realer Wesenskonstitutive (Form
und Materie) verwirklicht, so leuchtet ein, dafs der Grund der
Individualität nicht notwendig auch sofort in der Totalität des

Wesens zu suchen sei, obwohl die Individualität selbst dem ganzen
Wesen eignet.

Treffend spricht sich hierüber Johannes vom hl. Thomas aus:

„Die Einheit ist eine Zuständlichkeit (passio) des Seins und folgt
dem ganzen Sein, jedoch folgt die verschiedene Betrachtung der
Einheit den verschiedenen Betrachtungen des Seins. Als formale
und spezifische Einheit nämlich folgt sie der Form und Aktualität;

*) Arist. Tis(il rpvyrjç III, 4, 429 b 10 ff. : ènsl â'ciXXo èarl to asys'ioq
xal to (isys'isi elvai, xal vikoo xal vdari sivai' ovtoj ôe xal icp srs-
(i(ov tioXXojv, ctXX' ovx inl TcdvzmV sn sviwv yap xavzov son to oapxi
slvai xal odpxa, d. h. in den materiellen Wesen fallen Wesensbegriff und
Wesen nicht zusammen, wohl aber in den immateriellen Wesen. Wir werden

uns überzeugen, dafs eben hierin der Grund liegt, warum die Frage nach
dem Individuationsprinzip für Geistwesen und Körper verschieden
beantwortet werden mufs.

Jahrbuch fiir Philosophie etc I. 4



50 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

inwiefern aber jene Einheit eine unmitteilbare und individuelle

ist, folgt sie dem Sein, sofern es in sich ein Prinzip der Unmit-
teilbarkeit enthält, was bei materiellen Wesen die Materie ist,
denn durch sie bestehen spezifisch gleiche Wesenheiten in
individueller Besonderung. [Joh. a S. Thoma 1. c. p. 54b.]

Bevor wir auf die nähere Darstellung und Begründung der
thomistischen Lehre von der Materie als Prinzip der Individuation
in den körperlichen Dingen selbst eingehen, erscheint es

angezeigt, uns über den Doppelsinn der „Form" in der
aristotelischscholastischen Theorie von der Konstitution der Körper
auszusprechen.

Unbestreitbare Thatsache ist, dafs von Aristoteles der
Ausdruck „Form" — siôoç — bald im Sinne von der das ganze
Wesen nach seinem bestimmenden und bestimmbaren Teil
ausdrückenden Wesenheit, bald im Sinne des einen Bestandteils,
nämlich der bestimmenden Form im Unterschiede von dem

bestimmbaren Stoffe genommen wird. Im Zusammenhange mit diesem

Doppelsinne des Ausdrucks „Form" soll es stehen, dafs die
Materie von zwei heterogenen Gesichtspunkten aus abgeleitet werde

und infolgedessen bald zur blofsen Möglichkeit zusammenschrumpfe,
bald aber zu einem konkreten Dasein sich verdichte, von welchem

der Begriff prädiziert werde. Analog gestalte sich auch der

Formbegriff einerseits zur wirksamen Realität der blofs leidenden

Materie gegenüber, andererseits aber verflüchtige er sich als

Wesensbegriff zum blofsen Gedankenbilde, [von Hertling, Materie
und Form und die Definition der Seele bei Aristoteles. 1871.
S. 48 ff]

Stünden wir also in der That dem für die aristotelische

Ontologie so fundamentalen Formbegriffe gegenüber vor einer

Homonymie jener Art, wie sie Aristoteles selbst als fruchtbarste
Quelle von Irrtümern bezeichnete? [Top. 5, 2. 139 b 28. S.

Ind. Aristot. s. v. 6[icovv[iia.]
Man gibt zu, dafs Aristoteles an gewissen Punkten seines

Lehrgebäudes eines Unterschiedes zwischen Form und Wesen
sich deutlich bewufst war. [v. Hertling a. a. 0. S. 55.] Dafs
aber die Scholastiker der Vorwurf unbewufster Zweideutigkeit



Der Doppelsinn der Form. 51

in diesem Punkte nicht treffe, beweist ihre Unterscheidung der

physischen und metaphysischen Form, der Teilform und der
Form des Ganzen. Der Grund der gleichen Bezeichnung scheint

uns nahe genug zu liegen. Wenn nämlich sowohl Aristoteles
als auch die Scholastiker desselben Ausdruckes für das bestimmende

Konstitutiv einer physisch zusammengesetzten Wesenheit
und für die aus der Verbindung der beiden physischen
Wesensbestandteile resultierende, durch diese Verbindung sich
realisierende Wesenheit sich bedienen, so erklärt sich dies zunächst

daraus, dafs die bestimmende Form den Grund der
Wesensbeschaffenheit bildet; denn durch seine Form gehört jedes Wesen
einer bestimmten Gattung und Art des Seienden an.

Ferner: Die Dinge sind intelligibel durch ihre Form, denn

auch die Materie, das andere Wesenskonstitutiv der Körper kann

nur nach Analogie der Form, mit Beziehung auf sie erkannt
werden. Somit fallen in diesem Betracht Form und — intelligibles

— Wesen zusammen.

Endlich macht in den immateriellen Wesen die Form die

ganze Wesenheit aus, physische und metaphysische Form fallen
in ihnen zusammen. Der Wesensbegriff ist durch die Form allein
verwirklicht.

Geben wir unserem Gedanken einen ganz präzisen Ausdruck!
Die Bezeichnung des Wesens als Form ist nicht allein berechtigt,
weil es die Form — die konkrete, individuelle — ist, die das

Ganze nach seiner intelligiblen Seite bestimmt, zu einem Wesen
dieser oder jener Art gestaltet, sondern vor allem auch aus dem

Grunde wird die Wesenheit mit B,echt „Form" genannt, weil
sie in der That nichts anderes als die Form in abstrakter

Fassung ist. Denn, da eine materielle Form zwar von dieser oder

jener, nicht aber von der Materie überhaupt getrennt gedacht
werden kann, so fällt die abstrakte Form mit der metaphysischen
Wesenheit, dem Wesensbegriff, zusammen, während die konkrete
Form sich als physischer Bestandteil des Ganzen verhält.

Ähnliches gilt von dem Doppelsinn der Materie. Es wird
nämlich nicht blofs das nach aristotelischer Auffassung jeder
substanziellen Veränderung zu Grunde liegende, in sich form-

4*



52 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

lose Substrat, sondern vielfach auch ein bestimmter, geformter
Stoff, also ein wirklicher Körper so genannt. Die Scholastiker
haben zur Bezeichnung dieser Unterschiede die Ausdrücke materia
prima und secunda eingeführt.1) Nun ist aber überall
vorausgesetzt, dafs die materia secunda, der konkrete Stoff, oder Körper,
der sich als Stoff, Materie verhält, soweit er als Substrat weiterer
Formierung dient, selbst aus der ersten Materie und einer sub-

stanziellen Form zusammengesetzt gedacht werden müsse. Im
Werdeprozefs wird ja überhaupt nie die materia prima als solche
bearbeitet und umgeformt, sondern immer ein bestimmter,
geformter Stoff, ein Körper. Dieser aber erfährt auf Grund der
Materie eine solche Umformung, die da, wo sie aufs Wesen

eindringt, zum Resultat einen neuen Körper hat, der seinerseits

wieder durch die erste Materie, und eine Wesensform, die an

die Stelle der vorangegangenen getreten ist, konstituiert wird.
Wie man auch sonst von dieser Theorie des Werdens denken

mag, der Vorwurf der Inkonsequenz in der Bestimmung der

Materie, deren Begriff angeblich zwischen der „abstrakten
Vorstellung einer blofsen Möglichkeit" und dem Gedanken an einen

konkreten, anschaulichen Stoff im gewöhnlichen Sinne des Wortes
schwankt, kann mit Fug dagegen nicht erhoben werden.

Sollte es sich also treffen, dafs irgendwo der konkrete Stoff
der Form gegenüber gestellt wird, so ist Form nicht im physischen,

sondern im metaphysischen Sinne zu nehmen, vorausgesetzt,
dafs überhaupt an eine wesenhafte, nicht an eine accidentelle
Form gedacht werden mufs. Die Form im metaphysischen Sinne

aber, oder der Wesensbegriff wird mit Recht dem konkreten
Stoffe, dem Körper, nicht aber der materia prima gegenübergestellt,

denn die konkrete Substanz resultiert nicht aus der

Verbindung des Stoffes (der materia prima) mit dem Wesensbegriff,

— eine Vorstellung, die sich der platonischen Denkweise
nähern mag, die aber sicher nicht aristotelisch ist — sondern

') Aristoteles selbst unterscheidet die absolut erste von der beziehungsweise

ersten Materie : ?/ nobç avro Jipwvrj ïj rj o/.cuç ngwrtj (v/.q) Motaph.
A. 4. 1015 a 9.



Doppelsinn der Materie. Materia prima und materia secunda. 53

dieser realisiert sich durch Verbindung der materia prima mit
der physischen Form.

Was dann die doppelte Ableitung der Begriffe von Form
und Materie betrifft, so sind es zwar verschiedene, aber keineswegs

schlechterdings heterogene und zusammenhangslose Gesichtspunkte,

von welchen diese Ableitung geschieht. Mögen aber
auch die Wege verschieden sein, Ziel und Resultat sind die

gleichen. Denn wenn das einemal der Ausgangspunkt von dem

realen Vorgange der wesentlichen Veränderung oder der That-
saehe des Entstehens und Vergehens von Wesen genommen wird,
das anderemal aber die Differenz zwischen dem sinnlich
wahrnehmbaren Individuum und dem vom Verstände aufgefafsten,

allgemeinen Wesen als das der Erklärung bedürftige erscheint :

so ist der Stoff, der im ersten Falle die substanzielle Veränderung

und im zweiten die Nichtintelligibilität des sinnlich
Individuellen erklären soll, ein und derselbe. Denn hier wie dort
gelangt die denkende Betrachtung zur Annahme eines substanziellen,
des Andersseins empfanglichen, zerstreuenden und vervielfältigenden

Elementes. Die Behauptung, die Materie sei Prinzip
der Individuation, will nämlich nicht besagen, dafs sie selbst
als komplete, individuelle Substanz Dasein habe, und als solche

die in ihr aufgenommene allgemeine Wesenheit kontrahiere und
individualisiere. In diesem Sinne ist wohl der Körper Indivi-
duationsgrund für die in ihm aufgenommenen oder aus ihm
resultierenden Accidenzien. Die Kontraktion des allgemeinen Wesens

zum Individuum dagegen geschieht, wie wir deutlicher sehen

werden, durch ein substanzielles Element, d^s Grund der
Individualität des Ganzen, des aus Form und Materie zusammengesetzten

Körpers genau in dem seiner Natur entsprechenden Sinne ist,
dafs dieses Ganze in raumzeitlicher Trennung von anderen seiner

Art existiert und jene unvollkommene Einheit und Unmitteilbar-
keit besitzt, welche die Existenz gleichartiger Wesen in anderen

Teilen von Raum und Zeit nicht ausschliefst.
Das Resultat der Vergleichung des Allgemeinen, das der

Verstand, mit dem Individuellen, das der Sinn erfafst, ist demnach

nicht verschieden von demjenigen, zu welchem die Betrach-



54 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

tung der substanziellen Veränderung führt : nämlich jenes
unvollkommene, an sich potenzielle Sein, das wir Materie (yXrj sc.

xQœxrj, materia prima) nennen, mit dem Unterschiede jedoch,
dafs die eine Betrachtung — des Werdens nämlich, die Materie
unmittelbar als Wesensbestandteil des veränderlichen, substantiellen

Ganzen, die andere — Begriff und Anschauung
vergleichende — Betrachtung aber ebendieselbe als Grund ihrer
Differenz oder Inkommensurabilität erschliefst. Denn auch der
Umstand kann nicht scharf genug betont werden, dafs die Ver-
gleichung des allgemeinen Wesens mit der konkreten Einzelexistenz

zur Materie nicht wie zu einem Bestandteil, der nach Art
etwa der scotistischen Häcceitäten zum Allgemeinen hinzuträte,
führt, sondern vielmehr zu ihr wie zu einer Ursache, durch welche
die konkrete Substanz als ein Individuum dieser Art neben

anderen, wirklichen oder möglichen Individuen derselben Art
kontrahiert oder beschränkt ist.

Indem wir auf die ausführlichere Erörterung unseres
Gegenstandes eingehen, disponieren wir denselben in der Art, dafs wir
zuerst die erkenntnistheoretische (psychologische), und weiterhin
die ontologische oder metaphysische Begründung der thomistischen

Lehre zur Darstellung bringen.
In letzterer Beziehung werden wir einerseits die Erage nach

der Realität des Allgemeinen, andererseits den Unterschied der rein

geistigen von der körperlichen Bubstanz in Betracht zu ziehen haben.

An diese Hauptbestandteile unserer Abhandlung werden wir,
um auch die Schule des hl. Thomas zu Worte kommen zu lassen,

die Exposition resp. Verteidigung, welche die Theorie von der

individualisierenden Materie in ihr, d. i. in einigen ihrer
hervorragendsten Vertreter gefunden, anreihen. Zu schliefsen aber

gedenken wTir mit einigen apologetischen Bemerkungen über den

Begriff, resp. die Potenzialität der Materie, die den Stein
des Anstofses, das Hindernis der Verständigung für so viele bildet,
obgleich gerade in ihr das punctum saliens der ganzen Lehre
gelegen ist.1)

*) Wird nämlich die Materie als Akt bestimmt, so eignet sie sich

ebensowenig mehr zum Prinzip der Individuation der körperlichen Dinge



Das Allgemeine Objekt der Verstandeserkenntnis. 55

i.
Erkenntnistheoretische (logisch-psychologische)

Begründung.
Logische und psychologische Probleme sind es, die man

heutzutage unter dem gemeinsamen Namen der Erkenntnistheorie
zusammenzufassen pflegt. Aufser den später zu erörternden
metaphysischen sind es aber logische und psychologische Gründe, die

zur Theorie von der individualisierenden Materie führen. Für
den Begriff, die Beweisführung u. s. w. bildet das Individuelle
eine unerreichbare Grenze. Die Erklärung hiefiir gibt die Psychologie,

indem sie die Beschränkung des menschlichen Gedankens

auf das Allgemeine aus dem Ursprung der Begriffe durch
Abstraktion erklärt. Hiermit ist die „erkenntnistheoretische" Seite

der thomistischen Doktrin und der Inhalt dieses ersten Abschnittes

angedeutet.
Die Frage nach dem Individuationsprinzip entspringt aus

der Thatsache des Allgemeinen, dessen Bestehen wenigstens in

der Ordnung des Erkennens unleugbar ist. [Intellectus est cog-
noscitivus universalium, ut per experientiam patet. Differt igitur
intellectus a sensu. Contr. gent. 1. 2. cap. 56.] Es ist eine

Thatsache, dafs es allgemeine Vorstellungen gibt. In den Eleaten
richtete sich zuerst die Aufmerksamkeit des philosophischen Geistes

auf diese Thatsache und vor dem neuen Lichte, das ihm aufging,
trat eine Zeit lang die bunte Welt der Sinne in tiefen Schatten
zurück. Für Sokrates diente dieselbe Thatsache als Mittel, um
den Sensualismus der Sophisten aus den Angeln zu heben, und
zunächst für Sitte und Recht die soliden Grundlagen fester
Begriffe und ewig giltiger Normen zu vindizieren.

Aristoteles stellt den Grundsatz auf, das Allgemeine sei

Gegenstand der Vernunft, das Einzelne der Sinne.1) Boethius

und zur Erklärung der Nichtintelligibilität des sinnlich Individuellen als

zum Substrat einer substanziellen Veränderung.
*) Phys. auscult. 1. I. c. 5: 189 a 5 to xaiïoiov xazà zôv Xoyov

yvwpifiov, to xaft' ixaozov xazà ztjv uioth/aiv. De anima 1. II. c. 5. 417 b.
23. zwv y.aft' sxtxozov ?/ xa&' èvèçyeiav al'o&r/oiç, r/ â'èniazrjyr] z<Sv

xa&oXov.



56 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

formuliert denselben Grundsatz in den vom hl. Thomas an

unzähligen Stellen wiederholten Worten: „Universale est, dum in-

telligitur, singulare, dum sentitur. [Boeth. super Prolegom.
Porphyr. in praedicabil. Vgl. Kleutgen, Philosophie der Vorzeit
I. S. 53 ff. Nach Kleutgen sind die intellektuellen Vorstellungen
von den sinnlichen dadurch verschieden, dafs die Sinne immer

nur Einzelnes und dieses nur nach seinen äufseren Erscheinungen
wahrnehmen, die Vernunft aber auch das Wesen, und dieses

sowohl als jenes durch allgemeine Vorstellungen denke. S. S.

Th. 2. 2. qu. 8. art. 1.]
Es ist dieselbe Thatsache, von der die Kantsche Kritik

ihren Ausgangspunkt genommen, dieselbe, auf welche Hegel
den luftigen Bau seines absoluten Rationalismus aufgeführt hat.

Die Thatsache selbst leugnen, wie vom Empirismus und
Sensualismus geschieht, heifst vor der Helle des Tages das Auge
verschliefsen, und dem Menschen mit ihrem Objekte, dem

Allgemeinen, die Vernunft selbst, d. h. die Quelle alles desjenigen,
was ihn über ein blofs tierisches Dasein erhebt, rauben.

Je mehr nun aber das Allgemeine betont wird, desto mehr
erscheint die Individualisierung, mit der es den Sinnen sich

kundgibt, rätselhaft, desto nachdrücklicher erhebt sich die Frage
nach ihrem Grunde. Wodurch geschieht es, dafs die allgemeine
Natur der Rose, die der Lilie u. s. w., die sich, wie es scheint,
doch allein vor dem Forum der Vernunft legitimieren, für die

Sinne, die der Wirklichkeit näher zu stehen scheinen, nicht
anders als in individueller Konkretion und Beschränktheit sich

darstellen? [In cognitione humana fundamentum et origo est

sensus, unde propinquior est rei extraneae, supra quam tota actio

virium sensitivarum fundatur. De princip. individui cap. I. Die

Echtheit dieser Schrift ist ohne genügenden Grund angezweifelt
worden. Vergl. hierüber die vierzehnte Abhandlung Bernards
de Rubeis (Abgedrucktim ersten Bande der neuen römischen
Ausgabe der Gesamtwerke des hl. Thomas p. CCLXIV.) Nach einer

Bemerkung Cajetans in seinem Kommentar zur Schrift de Ente
et Essentia in cap. II. quaest. IV. (Venetiis 1588 p. 8) bildet



Inwiefern der Verstand das Einzelne erkennt. 57

die genannte Schrift vom Individuationsprinzip einen Teil von
einer gröfseren, de potentiis cognoscitivis betitelten Schrift.]

Der das Allgemeine hypostasierende, sogenannte extreme
Realismus, der (wenn konsequent durchgeführt) echte und eigentliche

Monismus, steht vor dieser Frage, wie vor einem völlig
unlösbaren Problem. Er weifs den gordischen Knoten nur nach

der Weise Alexanders zu lösen. Er zerhaut ihn, indem er die

Individualität und die Sinneserkenntnis überhaupt für Täuschung
und Schein erklärt.

Indes, wenn gesagt wird, der Verstand erkenne nur das

Allgemeine, der Sinn das Einzelne, so soll damit der Verstand
nicht ganz und gar von der Erkenntnis des Einzelnen
ausgeschlossen werden. Wie könnten wir sonst Urteile fällen, in.denen
ein an sich allgemeines Prädikat von einem einzelnen Subjekte
ausgesagt wird, wie könnten wir z. B. sagen: Petrus ist Mensch,
dieser Baum ist grün? Denn darüber kann kein Zweifel
obwalten, dafs derartige Urteile dem Verstände angehören. Wie
kann aber der Verstand ein Prädikat von einem Subjekte
aussagen, das er in keiner Weise erkennt?

Die Wahrheit ist, dafs auch der Verstand irgendwie das

Einzelne erkennt, nämlich indirekt und durch Reflexion auf den

eigenen Akt und dessen Objekt oder Materie. Dies ist Lehre
des hl. Thomas, der sich seinerseits auf Aristoteles beruft. Bevor
wir die berühmte Stelle selbst ins Auge fassen, worin Thomas

seine Ansicht von der indirekten Erkenntnis des Einzelnen durch
den Verstand ausgesprochen findet, wollen wir zu zeigen
versuchen, dafs, und wie der Verstand das Einzelne, Individuelle
indirekt und durch Reflexion erkenne.

Wie ist es also gemeint, wenn man sagt, der Verstand
erkenne das Einzelne indirekt? Es bedeutet zunächst negativ,
dafs der Verstand kein Bild, keine eigentliche Species, keinen

Begriff der individuellen Wesenheit, oder der letzten das

Individuum in der Linie seiner Kategorie bestimmenden —
individuellen — Differenz besitze, dafs diese für ihn eine unüberwindliche

Schranke bilde. Aus diesem Grunde gibt es keine Definition,
sondern nur eine Beschreibung des Individuums, d. i. ein Kon-



58 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

glomerat zufälliger Bestimmungen, das sich selbst wieder aus

lauter Allgemeinheiten zusammensetzt.

Die Sprache ist Ausdruck der Vernunft. Wäre also das

Individuum nach seinem eigentümlichen Wesen (scholastisch
gesprochen : Die Individualität in actu exercito) der Vernunft
zugänglich, so müfste die Sprache es auszudrücken imstande sein.

Aber die Sprache vermag dies nicht. Der Eigenname, der es

versucht, ist entweder geradezu sinnlos, oder er erfafst das Wesen,
das er benennen will, doch nur wiederum in einem allgemeinen
Merkmal, d. h. er erfafst es nicht. Das Individuum flieht ewig
vor der Sprache, d. h. vor der Vernunft.

Man wirft uns ein: Ist denn nicht das Wort etwas durchaus
Individuelles? Bestätigt also nicht gerade die Sprache vielmehr
das Gegenteil von unserer Behauptung, d. h. die Ansicht der
Sensualisten, dafs alle Vorstellungen individuell seien, dafs es

eine allgemeine Vorstellung überall nicht gebe? Es ist wahr,
dafs jede Vorstellung individuell ist als Akt, als Thätigkeit des

Vorstellenden, psychologisch betrachtet. Dies gilt auch von der
intellektuellen Vorstellung. Sieht man aber die Vorstellung nach

ihrer logischen Seite an, betrachtet man sie nach ihrem
Erkenntnisgehalt, so ist jede intellektuelle Vorstellung allgemein.
Analoges gilt von der Sprache. Der Laut ist individuell, aber

der Laut ist nicht das Wort. Das Wesen des Wortes macht
der Sinn, der Erkenntnisgehalt — uDd dieser ist immer allgemein.

Alan versuche es, das Individuelle auszusprechen! Man
wird das Unmögliche versuchen.

In einer höchst drastischen Weise führt Hegel den Beweis
der Nichtintelligibilität des sinnlich Individuellen, und basiert
darauf sein System des absoluten Rationalismus. In der
Phänomenologie des Geistes, welche die Grundlage seines logischen
Pantheismus enthält, sucht er an den allgemeinen Bestimmungen
der individualisierenden Bedingungen, dem Hier und Jetzt, die
ausschliefsliche Erkennbarkeit des Allgemeinen für den Verstand
und damit in seinem Sinne die ausschliefsliche Realität des

Allgemeinen zu erweisen. Nicht dieser Beweis, wohl aber
unzweifelhaft jener ist ihm gelungen. Er fragt: „Was ist das



Hegel über die Nichtintelligibilität des Einzelnen. 59

Dieses?" Nehmen wir es in der gedoppelten Gestalt seines Seins,

als des Jetzt und als des Hier, so wird die Dialektik, die es

an ihm hat, eine so verständliehe Form erhalten, als es selbst

ist. Auf die Frage: Was ist das Jetzt? antworten wir also zum

Beispiel: Das Jetzt ist die Nacht. Um die Wahrheit dieser

sinnlichen Gewifsheit zu prüfen, ist ein einfacher Versuch
hinreichend. Wir schreiben diese Wahrheit auf, eine Wahrheit kann
durch Aufschreiben nicht verlieren; ebensowenig dadurch, dafs

wir sie aufbewahren. Sehen wir jetzt, diesen Mittag, die

aufgeschriebene Wahrheit wieder an, so werden wir sagen müssen,
dafs sie schaal geworden ist." [Hegel, System der Wissenschaft.

Erster Teil, Phänomenologie des Geistes. 1807. S. 25. Vgl.
Staudenmeier, Darstellung und Kritik des Hegel'schen Systems.
Mainz 1844. S. 255.]

Was ist das Resultat dieser Dialektik, die durch das

Dieses, das Jetzt, das Hier durchgeführt wird? Dafs in
den wechselnden Dieses nur das Dieses, in den wechselnden

Jetzt nur das Jetzt, in den wechselnden Hier nur das Hier
überhaupt, in Allem nur das Allgemeine das wahrhaft Seiende

und der innerste Kern des Sinnlichen sei. Dies bestätigt,
versichert uns Hegel, und wie wir sahen, in einem gewissen Sinne

mit Recht, die Sprache. „Als ein Allgemeines sprechen wir
auch das Sinnliche aus: was wir sagen, ist: Dieses, das heifst
das allgemeine Dieses; oder es ist: das Sein überhaupt.
Wir stellen uns dabei freilich nicht das allgemeine Dieses oder
das Sein überhaupt vor, aber wir sprechen das Allgemeine
aus: oder wir sprechen schlechthin nicht, wie wir es in dieser
sinnlichen Gewifsheit meinen. Die Sprache aber ist, wie wir
sahen, das Wahrhaftere; in ihr widerlegen wir selbst unmittelbar
unsere Meinung, und da das Allgemeine das Wahre der
sinnlichen Gewifsheit ist, und die Sprache nur dieses Wahre
ausdrückt, so ist es gar nicht möglich, dafs wir ein sinnliches Sein,
das wir meinen, je sagen können." [Hegel, a. a. 0. S. 26 f.]

Bis hieher können wir in dem oben bezeichneten Sinne nnd

mit Ausschlufs des über die Wahrheit der sinnlichen Gewifsheit
Gesagten mit Hegel gehen, nicht weiter. Intelligibel ist nur



60 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

das Allgemeine, nicht das Einzelne. Das Einzelne ist
wahrnehmbar, nicht begrifflich fafsbar. Die Sprache, die Aufserung
der Vernunft, drückt daher das Allgemeine, nicht das Einzelne,
Individuelle aus. Ist nun deshalb, wie Hegel uns glauben
machen will, das Allgemeine das wahrhaft Seiende? Mit nichten!
Oder auch nur für den Verstand das allein Erkennbare? Ebenso

wenig. Doch hievon später! Zunächst möge nur hervorgehoben
werden, dafs wir das Einzelne in der sinnlichen Erkenntnis
ebenso sicher, fest, unentreifsbar besitzen, wie das Allgemeine
in der intellektuellen.

Vergebens nämlich ergiefst sich die ätzende Lauge Hegelscher

Dialektik über das in der sinnlichen Erkenntnis
aufzuzeigende, in ihr unmittelbar gegebene Individuelle. Indem diese

Dialektik das in sinnlicher Anschauung und Erfahrung unmittelbar

Gegenwärtige in das Allgemeine auflösen und verflüchtigen will,
macht sie sich einer petitio principii schuldig. Sie sucht das

Unaussprechliche auszusprechen, und da ihr das nicht gelingt,
erklärt sie es als ein Hichtseiendes, als ein trügerisches Blendwerk,

womit der aufser sich geratene Begriff sich selber neckt.

Es ist der Rationalismus, der von vorneherein die Erfahrung
negiert und mit dem Vorurteil der ausschliefslichen Berechtigung
des Vernunftbegriffs an die sinnlich wahrnehmbare Existenz

herantritt. Demgemäfs lautet das Schlufswort der dialektischen

Erörterung [a. a. 0. S. 37.]: „Will ich aber dem Sprechen,

welches die göttliche Katur hat, die Meinung unmittelbar zu

verkehren, zu etwas anderem zu machen, und so sie gar nicht

zum Worte kommen zu lassen, dadurch nachhelfen, dafs ich

das Stück Papier aufzeige, so mache ich die Erfahrung, was
die Wahrheit der sinnlichen Gewifsheit in der That ist; ich

zeige es auf als ein Hier, das ein Hier anderer Hier, oder an
ihm selbst ein einfaches Zusammen vieler Hier, das heifst, ein

allgemeines ist, ich nehme so es auf, wie es in Wahrheit ist,
und statt ein unmittelbares zu wissen, nehme ich wahr."

So entschieden wir die sophistische Dialektik, die einseitig
rationalistische Tendenz und den Pantheismus der Hegel'schen
Philosophie nicht allein vom Standpunkt der geoffenbarten Reli-



Verschiedenheit des ration. Standpunkts Hegels vom aristotel. 61

gion, sondern aus Vernunftgründen verurteilen, so wenig stimmen
wir andererseits in die durch den herrschenden Positivismus zur
Mode gewordene Geringschätzung Hegels ein. Dem Positivismus

gegenüber ist Hegel unzweifelhaft im Rechte, wenn ihm das

Allgemeine als Gegenstand des menschlichen Wissens gilt. Rur
übersah er ein Zweifaches, dafs diese Art zu wissen, wie wir
sogleich uns überzeugen werden, eine endliche, unvollkommene,
nicht das absolute Wissen ist, und dafs das Allgemeine, das

wir wissen, das Allgemeine des Einzelnen, dieses aber das wahrhaft

Seiende, die prima substantia ist.
Immerhin vertritt, wie gesagt wurde, die Hegeische

Philosophie ein bedeutsames Moment der Wahrheit. Der Hegel'sche
Trödelladen, wie ein positivistischer Geschichtsfälscher der
Philosophie sich ausdrückt [Lewes, Geschichte der Philosophie von
Thaies bis Comte. Zweiter Band. Deutsche Übersetzung. Berlin
1876. S. 683.], und wobei die Begriffe von Materie und Form,
Allgemeinheiten, das Mögliche und Wirkliche, der Logos, das

Eine und Viele, das Sein als Trödelmarkt gebrandmarkt werden,
enthält wohl mitunter auch kostbaren Hausrat der Philosophie,
der nicht veräufsert oder gering geachtet werden darf, ohne die

Philosophie selbst in ihren vitalsten Interessen zu schädigen.
Freilich enthält die Hegel'sche Philosophie diesen unentbehrlichen
Hausrat in ganz falscher Anwendung! Denn der Jünger Comtes

täuscht sich, wenn er meint, die „abgestandenen Trugschlüsse
des Altertums und des Mittelalters" seien es, was im Hegel'-
schen System ausverkauft werde, und es sei die Absicht dieses

Systems, uns für immer an die Gesellschaft von Plato und

Aristoteles und Plotinus zu fesseln. [Derselbe a. a. 0.1

Zwischen Aristoteles und Hegel gähnt vielmehr ein Abgrund,
der nicht zu überbrücken ist. Obgleich nämlich beiden der

Gedanke, dafs menschliche Vernunft und Wissenschaft das

Allgemeine zum Objekte haben, gemeinsam ist, so gehen sie doch

in der Beurteilung des Allgemeinen gänzlich verschiedene Wege.
Das wahrhaft Wirkliche ist nach Aristoteles das Einzelne, nicht
das Allgemeine, die erste, nicht die zweite Substanz. Gerade

in dieser Unterscheidung zwar glaubte man, seitens der Hegel-



62 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

sehen Schule einen fundamentalen W iderspruch des aristotelischen

Systems erblicken zu sollen. Mit Unrecht! Man wufste nämlich
nicht zwischen dem Inhalt des allgemeinen Begriffs, der in
jedem Einzelnen verwirklicht ist, und der Eorm der Allgemeinheit,

die eine Zuthat des abstrahierenden Verstandes ist, zu
unterscheiden. In dem die menschliche Vernunft vergötternden
absoluten Rationalismus galt gerade diese Zuthat, das schattenhafte

ens rationis, als das wahrhafte Sein, und die Seinsweise,
welche die Dinge in der 1 unvollkommensten aller Intelligenzen,
dem abstrahierenden und ratiocinierenden Menschengeiste,
annehmen, zugleich als die vollkommenste und allein wahre, ihrer
Natur allein entsprechende.

Anders urteilt ein besonnenes Denken. Das Allgemeine ist
weder die vollkommenste Seinsweise, noch auch die der Natur
des Seienden entsprechende. Daher entbehrt denn auch das

Einzelne nicht, wie Hegel meint, schlechthin der Intelligibilität,
und zwar ist es für die menschliche Vernunft in zweifacher
Weise erkennbar. Erstens nämlich sehen wir ein, dafs das

Allgemeine als solches unbestimmt und deshalb der Existenz
unfähig ist. Es gibt kein allgemeines Sein, sondern nur so oder

anders Seiendes, keine allgemeine Substanz, sondern nur diese

oder jene bestimmte, körperliche oder geistige, lebendige oder
leblose Substanz u. s. w. Wie weit diese Bestimmung gehe, ob

nur bis zu letzten Arten, d. h. zu Einzelheiten, die sich specifisch

unterscheiden, oder zu solchen, denen der specifische Wesensbegriff

gemein ist: das ist eine Frage, die vorläufig dahin gestellt
bleibt, da sie zu den Problemen unserer Untersuchung gehört.
In jedem Falle aber ist nur das Einzelne wirklich, und singulär
ist selbst der Gedanke (conceptus formalis), in welchem der Geist
das Allgemeine denkt.

Nicht allein jedoch in dieser aprioristischen Weise ist das

Einzelne der menschlichen Vernunft erkennbar, sondern auch in
einer anderen, die der englische Lehrer als eine Erkenntnis
durch Reflexion bezeichnet und die nach ihm die Grundlage
aller singulären Urteile bildet. Er spricht sich hierüber in seinem
Kommentar zu den Büchern von der Seele und an anderen Orten



Thomas über die indirekte Erkenntnis des Einzelnen durch Reflexion. 63

aus. „Gleichwie wir den Unterschied des Sülsen und Weifsen
nicht empfinden könnten, wenn es nicht ein gemeinsames
sinnliches Vermögen gäbe, das beides erkennt, so würden wir auch

nicht das Verhältnis des Allgemeinen und Einzelnen vergleichend
erkennen können, wenn nicht ein Vermögen wäre, welches beides

erkennt. Der Intellekt also erkennt beides, aber auf
verschiedene Weise. Die specifische Natur oder die Wesenheit

(quod quid est) erkennt.er direkt, indem er sich ausdehnt (ex-
tendendo se ipsum, d. h. indem er sich zum Erkenntnisobjekt
formt, dadurch sich gewissermafsen erweitert oder ausdehnt),
das Einzelne selbst aber durch eine gewisse Reflexion, insofern

er zu den Phantasmen sich zurückwendet, von denen die in-

telligiblen Species (Erkenntnisformen) abgezogen werden. [In
1. III de Anima lect. VIII. Vivès p. 162.)

Der Intellekt bedient sich nämlich nach Thomas der
sinnlichen Vorstellung (phantasma) zu einem zweifachen Zwecke,
erstens um aus ihr die allgemeine Natur des Gegenstandes zu

abstrahieren, wie z. B. der Geometer im einzelnen vorgestellten
Dreieck die allgemeine Natur des Dreiecks ins Auge fafst,
zweitens dazu, um durch Reflexion auf seine abstrahierende Thä-

tigkeit das Individuum selbst indirekt und ohne ein
entsprechendes intelligibles Erkenntnisbild [Vgl. P. Salis-
Seewis, Deila conoscenza sensitiva. Prato 1881. part. I. cap. 9.

art. 2.] aufzufassen als letztes Subjekt der Prädikation. [S. Th.
I. qu. 86. art. 1 : „Indirecte et quasi per quandam reflexionein

potest (sc. intellectus noster) cognoscere singulare. Quia
etiam postquain species intelligibiles abstraxerit, non potest secundum

eas actu intelligere, nisi convertendo se ad phantasmata, in

quibus species intelligibiles intelligit, ut dicitur in III. de Anima,
text. 32. Sic igitur ipsum universale per speciem intelligibilem
directe intelligit, indirecte autem singularia, quorum sunt
phantasmata. Et hoc modo format hanc propositionem: Socrates est
homo." De Veritate qu. 8. art. 11: „nos universalem cogni-
tionem singularibus applicamus, quae in cognitione nostra sensitiva

praeexistunt." Eerner Quae st. disp. de Anima art. 20.

Quodlibet. 12. art. 11.]



64 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Von dieser reflexen Erkenntnis des Einzelnen handelt nach
Thomas Aristoteles an jener schwierigen Stelle, wo es heilst,
dafs die Seele, „durch ein anderes entweder Getrenntes oder ein
solches, das sich verhält wie die gebogene Linie zu sich selbst,
wenn sie gestreckt ist, das Sein (die Wesenheit) der Sache

erkenne."1) „Und dieses ist es, — so fährt kommentierend Thomas

an der angerufenen Stelle fort — was er sagt, dafs die Seele

durch die Sinnlichkeit das Eleisch erkennt, und durch ein
„anderes" — alio, d. h. durch ein anderes Vermögen, das Sein des

Eleisches unterscheidet, entweder ein getrenntes, wenn nämlich
das Eleisch durch den Sinn und das Sein des Eleisches durch
den Verstand erkannt wird; oder durch dasselbe, das sich nur
anders verhält, nämlich wie die gebogene Linie sich zu sich

selbst verhält, erkennt die intellektive Seele das Eleisch, welche

gestreckt das Sein des Eleisches unterscheidet, d. h. direkt er-
fafst sie die Wesenheit des Eleisches, durch Reflexion aber das

Eleisch (in seiner sinnlichen individuellen Konkretheit) selbst."

[Et hoc est quod dicit, quia sensitivo cognoscit carnem, „alio",
id est alia potentia, „discernit esse carni" id est quod quid est

carnis, „aut separata", puta cum caro cognoscitur sensu et esse

carnis intellectu, aut eodem aliter se habente, scilicet „sicut cir-
cumflexa se habet ad seipsam" anima intellectiva cognoscit

carnem, quae cum extensa sit, cognoscit esse carni, id est directe

apprehendit quidditatem carnis, per reflexionem autem ipsam

carnem. Johannes a. S. Thoma 1. c. t. III p. 471 gibt den

aristotelischen Text in folgender Fassung: (Juod anima sensitiva parte
discernit calidum et frigidum, quorum quaedam est ratio cäro,

alia vero esse carnis discernit aut separabili, aut sese habente

i) Die Stelle nebst dem unmittelbar Vorangehenden lautet: Z(ö /xsv
ovv alo&t]zixcô zô &sç/xov xal zo ipv/pov xqIvbl, xal mv Xôyoç rig tj
a<xp§" äXXcp rfè rjzoi yaipiorw rj cwç rj xsxXaojjL£vr\ £%ei Tipoç avzf/v ozav
èxrad-y, zo oaçxl slvai xq'lvsi. De Anima III, 4, 429 b 14. Der
vorliegende Text gibt in der Erklärung des hl. Thomas einen vollkommen
zulässigen Sinn, ohne dafs man zu einer Textänderung (alo&z/zixw in
aio&tjztô) nach dem Vorgange Brentanos (Die Psychologie des Aristoteles,
insbesondere seine Lehre vom vovç Ttoir/zixôç. Mainz 1867. S. 134 Anm. 59.)
zu greifen genötigt wäre.



Der Grund der mangelnden Intelligibilität des Individuellen. 65

ad seipsam, perinde ac sese habet, cum extensa fuerit linea llexa,
wozu derselbe Autor bemerkt: Ita se babent Aristotelis verba,
ex quibus D. Thomas aliique interprètes sumserunt hanc locu-

tionem, quod intellectus, qui vocatur a philosopho pars animae

separabilis, cognoscit esse carnis, cum se habet quasi linea
extensa, rationes vero individuales in carne, nt frigidum et calidum

attingit parte sensitiva seu per sensum et quasi per lineam
flexam ab intellectu. Vgl. über den aristotelischen Text auch

Neuhäuser, Aristoteles' Lehre von dem sinnlichen Erkenntnisvermögen

und seinen Organen. 1878. S. 14 ff.]
Der Verstand also erkennt das Individuelle, jedoch nur

indirekt, nach seinem Dasein und sofern es Subjekt, Träger
des Allgemeinen ist, nicht aber nach seinem eigentümlichen
Wesen, nicht durch eine Erkenntnisform, welche die individuelle
Differenz ebenso zum unmittelbaren Ausdruck brächte, wie der

Wesensbegriff das den Individuen einer Art Gemeinsame.

Es erhebt sich demnach die Frage: Worin liegt der Grund
des Mangels der Intelligibilität des Individuellen? Liegt er in
der Individualität als solcher Dem Gesagten zufolge müssen

wir dies verneinen; denn da alles Seiende notwendig etwas
Bestimmtes, also Singuläres ist, so kann offenbar die Individualität
als solche der Erkennbarkeit durch den Verstand kein
unüberwindliches Hindernis entgegensetzen.

Oder aber haben wir den Grund der Nichtintelligibilität
körperlicher Individuen eben in dieser Körperlichkeit, in ihrer
Materialität zu suchen? Die Bejahung dieser Frage scheint
durch die Theorie von der Materie als Grund der Individualität
der Körper gefordert zu werden. Und doch ist dem nicht so,

und würde selbst diese Annahme uns unfehlbar in die Strömung
des absoluten Rationalismus hineinziehen. Der englische Lehrer
selbst belehrt uns eines andern, indem er annimmt, dafs Gott
und die reinen Geister die körperlichen Individuen erkennen,

was unmöglich wäre, wenn Körperlichkeit und Materialität ein
absolutes Hindernis der Intelligibilität bilden würden. Von einer

Vorsehung im christlichen Sinne könnte unter jener Voraussetzung

nicht mehr die Rede sein.

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 5



66 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Wie ist also, wenn die angedeuteten Klippen vermieden
werden sollen, die aufgeworfene Frage endgültig zu beantworten?

Der Grund der mangelnden Intelligi bilität des sinnlich
Individuellen — denn um dieses allein kann es sich, wie leicht
einzusehen, nur mehr handeln — darf allein in dem besonderen

Verhältnis gesucht werden, in welchem der menschliche Intellekt
zur Körperwelt steht, nämlich, um es mit wenigen Worten zu

sagen, in der Abhängigkeit von der sinnlichen Wahrnehmung,
infolge deren er seine Begriffe durch Abstraktion aus den in Sinn
und Phantasie gebildeten Vorstellungen (Phantasmen) schöpft.

Nicht die Immaterialitât des Intellektes und nicht die
Materialität der körperlichen Individuen an sich enthalten den Grund
der mangelnden Intelligibilität der letzteren, sondern dieser liegt
vielmehr darin, dafs der Mensch die Dinge nur auf dem Wege
der Abstraktion, d. i. einer successiven Läuterung, wenn
ich so sagen soll, Dematerialisierung, erkennen kann. [I. S. Th.

qu. 56. art. 1. ad 2. Singularium, quae sunt in rebus corpora-
libus non est intellectus apud nos non ratione singularitatis, sed

ratione materiae, quae est in eis individuation is principium.
Opuscul. XXV (al. XXIX) de Principio Individuationis
c. 1. Cum in ipso suo objecto figitur acies (intellectus), rationem

universalis apprehendit quod solum in istis inferioribus ab intel-
lectu determinatur ut proprium objectum, cum omnia singularia
apud nos materialia sunt; materia enim impedit intellectum
(d. h. die Materie vermag den Intellekt nicht zu bestimmen, in
ihm kein Erkenntnisbild von sich zu erzeugen), singulare
vero non: materia namque non est scibilis nisi per analogiam ad

formam. Si autem esset apud nos singulare et insensibile et

immateriale, ipsum per se sine aliqua abstractione cognosceretur,

quia singularitas non impedit intellectum, sed material

it as. (Vivès 1. c. p. 465.) Mit prägnanter Kürze spricht
sich der hl. Bonaventura aus: Ad illud, quod objicitur de

immaterialitate intellectus, dicendum, quod hoc, quod non cog-
noscat singularia, non tantum venit ex immaterialitate,
immo ex materialitate conjuneti et immaterialitate sui.
Quoniam enim conjungitur corpori, ideo habet potentias, secundum



Die Nichtintelligibilität der körperlichen Individuen eine relative. 67

quas dependet a corpore quantum ad operationem, et per quas
intellectus, quamdiu est in corpore, exit ad exteriora, quia illae
sunt mediae, scilicet sensus particularis et imaginatio. Quoniam

ergo singulare non pervenit ad intellectum nisi per istas poten-
tias, et ascensus per has est secundum abstractionem et
depurationem, et abstractio facit de singulari universale: ideo

non potest singulare cognoscere ut intellectus, nisi sit intellectus

separatus vel divinus. In I. Sent. dist. 39. art. 1. qu. 2. ad arg.
(des ersten Bandes der neuen Ausgabe S. 689). Ygl. Sanse-
verino, Dynamilog. II p 584, wo sich auch hieher gehörige
Texte aus Albert d. Grofsen finden. |

Hier eröffnet sich zugleich der erkenntnistheoretische Weg,
der uns zum Grunde der Individuation der körperlichen Dinge
führt.

Wir werden nämlich schliefsen müssen, dafs dasjenige, was
mit der fortschreitenden Reinigung des Körperlichen als der
Bedingung, unter welcher allein dieses in den denkenden Geist

aufgenommen werden kann, sich sozusagen verflüchtigt, was im
Prozefs der Abstraktion abgestreift wird, seinen Grund nur in

der Materie haben könne.
Die Nichtintelligibilität der körperlichen Individuen ist demnach

eine relative, die nur für den menschlichen Geist besteht:
eine Lehre von eminenter Tragweite, weil sre den philosophischen
Rationalismus in der Wurzel zu zerstören geeignet ist.

Suchen wir nun die verschiedenen Momente der thomisti-
schen Doktrin festzustellen, in deren Zusammenhang die Theorie

vom Grunde der Individuation ihre scharfe Beleuchtung empfängt.
In Betracht zu ziehen ist das Verhältnis, in welchem der menschliche

Intellekt zu den Körpern steht im Vergleiche und Gegensatze

zum göttlichen und rein geistigen Erkennen.
Gott erkennt die Dinge nach Eorm und Materie durch sein

virtuell und eminent alles Sein enthaltendes unendliches Wesen;
denn auch die Materie, obgleich nur potentielles Sein, ist nicht

wesenlos, nicht reine Privation, besitzt also eine Idee in Gott,
und ist als eine Abschattung des göttlichen Wesens, wenn auch

die unvollkommenste, erkennbar für Gott.
5»



68 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Ferner: Gott ist wirkende, gleichsam künstlerische Ursache
der Dinge nicht nur nach ihrer Form, sondern nach ihrem ganzen
Sein, und unterscheidet sich dadurch vom menschlichen Künstler,
der nur einen vorhandenen Stoff umzubilden vermag. Aus diesem
Grunde erkennt Gott .nicht nur die Gattungen und Arten, gleichsam

die künstlerischen Typen, sondern auch die Individuen, in
denen diese Typen realisiert sind.

Wie Gott, so erkennen auch die reinen Geister die
individuellen körperlichen Dinge. Denn wie die Dinge real, durch
Schöpfung aus nichts, aus Gott gewissermafsen ausgeflossen sind,
so sind sie ideal oder nach ihrem in Gottes Wesen gründenden
idealen Sein den Intelligenzen eingeflöfst worden. Infolgedessen
erkennen diese die materiellen Wesen durch Ideen oder
Erkenntnisformen (species), welche ihnen die Dinge nicht blofs
nach ihrer formalen Einheit, nach ihren W esensbegriffen, sondern
auch nach ihrer individuellen Einheit repräsentieren, mit anderen

Worten, sie erkennen nicht, wie der menschliche Geist, durch
allgemeine Begriffe, sondern durch Ideen, die den vorbildlichen
göttlichen Gedanken in Bezug auf konkrete Fülle und lebendige
Aktualität ähnlich sind, also nicht blofs die allgemeinen, sondern
auch die individuellen Wesenheiten.

Anders ist es bestellt um den menschlichen Intellekt.
Ursprünglich entblöfst von allen Erkenntnisformen, ist er von Natur
durch die wesenhafte Verbindung mit einem organischen Leibe
darauf angelegt, das ihm Fehlende aus den materiellen Dingen
zu schöpfen. Diese wirken auf ihn, nicht allein „eingeschläferte"
ideale Keime weckend und die Richtung seiner Thätigkeit
bestimmend, sondern die Ideen oder Begriffe in ihm erzeugend,

und zwar dadurch, dafs sie zunächst den Sinnen und
durch diese der Einbildungskraft ihre immateriellen, aber
doch nur die äufsere Erscheinung repräsentierenden und daher
mit dem „Hier" und dem „Jetzt" behafteten Bilder einprägen,
weiterhin aber durch diese ihre Repräsentanten auf das höhere

— geistige — Erkenntnisvermögen, den möglichen Verstand
einwirken, um in ihm unter dem reinigenden und vergeistigenden
Einflufs 'des thätigen Verstandes den von jeder Zufälligkeit



Die Nichtintelligibilität der körperlichen Individuen. 69

des Hier und Jetzt befreiten reinen Wesensbegriff hervorzubringen.

In diesem Prozesse wirken die Dinge auf die menschlichen
Erkenntniskräfte durch das diesen Verwandte, nämlich durch ihre

Form, während die Materie wegen der Schwäche ihres
Seins zwar dem niederen Erkenntnisvermögen in seiner
organischen Beschränktheit nach ihrer zeiträumlichen Daseinsweise,
dem höheren unorganischen Erkenntnisvermögen aber überhaupt
nicht direkt sich zu offenbaren vermag.

Sonach erkennt der Intellekt in diesem Kontakte mit den

Dingen nur ihre Form und was aus der Form stammt, das

metaphysische Wesen und die formale Einheit, nicht aber die

Materie, und was aus ihr entspringt, die individuelle Einheit
und das individuelle Wesen.

Denn da die individuelle Einheit der körperlichen Dinge
durch die getrennte Existenz in Baum und Zeit bedingt ist, das

dem Baume und der Zeit unterworfene Dasein aber in der Materie
seinen Grund hat, so ist dieselbe auch Grund der Individuation,
jenes unvollkommenen Insichseins nämlich, welches das gleich-
giltige Nebeneinandersein mehrerer Individuen derselben Art
nicht ausschliefst. Die Folge — die Individuation — partizipiert
demnach an der Unerkennbarkeit des Grundes — der Materie.

[Dafs und wie der Verstand auch die Materie erkenne, darüber
belehrt uns de veritate qu. X. art. 4.: In mente enim acci-

piente scientiam a rebus formae existunt per quandam actionem

rerum in animam: omnis autem actio est per formam; unde formae,

quae sunt in mente nostra, primo et principaliter respiciunt res
extra animam existentes quantum ad formas earum. Hierauf
werden zwei verschiedene Arten von Formen unterschieden, solche,
die eine bestimmte Materie nicht fordern — von der Art sind

die mathematischen Formen — und solche, die eine bestimmte
Materie erheischen. Von den letzteren wird gesagt, dafs aus

ihnen die Materie aliquo modo erkannt werde, scilicet secundum

habitudinem, quam habet ad formam, wie auch Aristoteles lehre:

quod materia prima est scibilis secundum analogiam ad

formam.]



70 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Umgekehrt aber mufs geschlossen werden : da die vollständige

Reinigung von der Materie, die völlige Vergeistigung, der
die Dinge in einem gewissen Sinn unterworfen werden müssen,

um Gegenstand der intellektuellen Erkenntnis zu werden, die

Entkleidung von den individualisierenden Bedingungen, dem Hier
und Jetzt, in sich schliefst, so kann diese Weise der Individuation
selbst nur aus der Materie stammen, und nur sie kann es sein,

was die Eorm, genauer das aus Form und Materie resultierende
Ganze, zu einem Individualwesen neben anderen wirklichen oder

möglichen von der spezifisch gleichen Form beschränkt. Wir
sagten „in einem gewissen Sinne," weil die Vergeistigung, von
der wir reden, nicht den Körper selbst, noch auch das phantasma,
sondern das im Intellekte erzeugte Erkenntnisbild betrifft. Wir
gedenken hierauf zurückzukommen.

Wenn uns der englische Lehrer sagt, dafs die Dinge auf
den Intellekt nur durch ihre Form als das dem geistigen Wesen
des Intellekts Verwandte, nicht aber durch ihre Materie einwirken,
so bedeutet dies weder, dafs nur die Form erkannt werde
[S. S. 69] noch auch, dafs alles an der Form erkannt werde,
also auch die aus der Verbindung mit der Materie kontrahierte
individuelle Beschränkung, d. h. die konkrete Individualität der
Form selbst, sondern dafs nur dasjenige erkannt werde, was aus

der Form stammt. Durch seine Form nämlich ist jedes materielle
Wesen ein aktual Seiendes, eine Substanz, diese bestimmte

Substanz, Mineral, Pflanze u. s. w.
Unser gesamtes intellektuelles Erkennen bewegt sich demnach

in allgemeinen Begriffen, und was sich demselben entzieht, das

individuelle Wesen und die individuelle Einheit stammt nicht
aus der Form, folglich, da in den Körpern nur diese beiden Wesens-

konstitutive, Form und Materie, anzunehmen sind, aus der
Materie.

Dies ist die tiefsinnige Lehre des Aquinaten vom Grunde der
Individuation der körperlichen Dinge in ihren Grundlinien und
nach ihrem erkenntnistheoretischen Fundamente. Die kurzen
Andeutungen, die sich bei Aristoteles [vgl. oben S. 2. Anm. 1]
und seiner griechischen Kommentatoren finden, [Themistius, dem



Die Nichtintelligibilität der körperlichen Individuen. 71

die Geschichte den Namen des Wohlberedten (evtyQaôr/ç) beilegt,
da er es so gut verstand, philosophische Gedanken in eine

elegante Sprache zu kleiden, spricht sich in den Paraphrasen der
Bücher von der Seele über das Prinzip der Individuation aus :

to cS' ofioeiôei ajiav rm rrjç vXrjç fisQiO/im tàç ôiaçpoçàç

XQo6Xa[ißävEi. Paraphrases n. if). Ed. Spengel 1866 p. 49]
sind hier zur Theorie ausgebildet, deren Eäden sich in die

wichtigsten Teile der Psychologie und Metaphysik verzweigen.
Die Grundsätze aber, auf welchen sie beruht, sind keine andern
als jene, worauf der gesamte logisch-metaphysische Bau der ari-
stoteli8ch-thomistischen Philosophie sich erhebt. Alles Erkennen,
als solches genommen, ist immateriell. Es geschieht entweder
durch das Wesen des Erkennenden selbst oder durch die

Verbindung mit dem Erkenntnisgegenstande, wenn dieser immateriell,
d. i. an sich selbst intelligibel und sonst zu einer solchen

Verbindung geeignet ist. Treffen diese Bedingungen nicht zu, so

findet die Erkenntnis statt durch ein den Erkenntnisgegenstand
repräsentierendes immaterielles Bild. Dieses kann wiederum dem

Erkennenden von Haus aus eigen oder aus den Dingen geschöpft
sein. Im letzteren Falle kommen die Begriffe und Prinzipien
von Potenz und Akt sowie die das Verhältnis des Geistigen
zum Materiellen regelnden Grundsätze zur Anwendung. [Durch
die Anwendung jener Begriffe erhob sich Aristoteles über die

unzureichenden, wenn nicht geradezu grobmateriellen Vorstellungen

seiner Vorgänger und Nachfolger vom Erkennen
überhaupt und speziell vom sinnlichen Erkennen. Wie sehr dies

z. B. von der Theorie des Sehens gilt, darüber vergleiche man
A. Gellius, Noctes Atticae, 1. V. c. 16: Stoici causas esse videndi,
dicunt, radiorum ex oculis in ea, quae videri queunt, emissionem.

Epicurus autem, efüuere semper ex omnibus corporibus simulacra

quaedam corporum ipsorum, eaque sese in oculos inferre,
atque ita fieri sensum videndi putat. Plato existimat, genus
quoddam ignis lucisque de oculis exire: idque conjunctum con-

tinuatumque vel cum luce solis vel cum alterius ignis lumine,
sua vi et externa nixum, efficere, ut, quaecunque offenderit illustra-
veritque, cernamus].



7 2 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vo m Prinzip der Individuation.

Was in Potenz ist, wird durch einen vorausgehenden Akt,
der die Potenz sich verähnlicht, in die Wirklichkeit übergeführt.
Ferner: das Materielle kann entweder überhaupt nicht auf das

Geistige einwirken oder nur als Instrument des Letzteren durch
einen von ihm empfangenen Impuls auf dasselbe zurückwirken.
Demnach wirken in der Aktuierung der Potentialität des
Intellektes zwei Aktualitäten zusammen, der wirkende Verstand und
das Sinnenbild. Aus jenem stammt die Intelligibilität, aus diesem
die konkrete repräsentative Kraft des intellektuellen Vorstellungselementes

oder der species intelligibilis; daher dient im Erkenntnis-
prozefs das Sinnenbild nur als sekundäre, instrumentale, wenn
auch immerhin als erzeugende Ursache der intellektuellen
Vorstellung. Endlich kommt als weiterer Grundsatz in Betracht,
dafs das Aufgenommene im Aufnehmenden nach der Weise des

Aufnehmenden sei, woraus sich ergibt, dafs schon die Sinne ihr
Objekt ohne Materie, wenn auch — ihrer eigenen individuellen
Beschränkung gemäfs — nicht ohne die Bedingungen oder appen-
diciae der Materie, aufnehmen, der Verstand aber, seiner
vollkommenen Freiheit von der Materie entsprechend, auch von
diesen abstrahiert. [Über die Bedingungen oder Appendizien der
Materie s. Albert. Magn. De Anima 1. II. tr. 3. c. 4. Dico

appendicias materiae condiciones et proprietates, quas habet sub-

jectum formae, quod est in tali vel tali materia. Verbi gratia,
talis membrorum situs, vel talis color faciei, vel talis aetas, vel
talis figura capitis, vel talis locus generationis. Haec enim sunt

quaedam individuantia formam, quae sic sunt in uno individuo
unius speciei, quod non sunt in alio.]

Durch diese Grundsätze wahrt sich die peripatetische

Erkenntnistheorie, die das Fundament der Lehre von der Materie
als Prinzip der Individuation bildet, nach zwei Seiten hin, sowohl

gegen die intellektualistisch-idealistische Ansicht, die den Dingen
keinerlei erzeugenden Einflufs auf die intellektuelle Erkenntnis
einräumt, als auch gegen jene grobsinnliche Vorstellung, die

Unwissenheit und Voreingenommenheit, wenn nicht geradezu
absichtliche Täuschung eine geraume Zeit hindurch mit der peri-
patetischen zusammenwarf, nach welcher die Erkenntnis durch



Wie Gott die körperlichen Individuen erkennt. 73

Auströmen von Bildern aus den Dingen in die Seele erfolgen
soll. [Die Yergeistigung des Erkenntnisobjektes bedeutet
nicht eine Verwandlung desselben, sondern die Erzeugung
einer stufenweise sublimierteren Species oder Mittels der
Erkenntnis in den Erkenntnisvermögen. In diesem Sinne lehrt
auch der hl. Augustin: „A specie corporis, quod cernimus, exo-
ritur ea, quae fit in sensu cernentis, et ab hac ea, quae fit in
memoria, et ab hac ea, quae fit in acie cogitantis. Vgl. Sanse-

verino, 1. c. p. 591:]
Wenden wir uns nun zu den Quellen selbst und sehen

wir zu, wie der hl. Thomas in diesem erkenntnistheoretischen
Zusammenhange seine Lehre von der individualisierenden
Materie entwickelt. Die Darstellung der thomistischen Lehre nach
ihren Quellen wird uns zugleich Gelegenheit bieten, den springenden

Punkt der gesamten Deduktion, nämlich den erzeugenden
Einflufs der Dinge (mittels der Phantasmen) auf die

Entstehung der intellektuellen Vorstellungen einer genaueren
Erörterung zu unterziehen.

In prägnanter Kürze, aber unzweideutiger Weise trägt,
Thomas die dargelegte Doktrin in den Untersuchungen de Veri-
tate qu. II. art. 5. vor. Er wirft die Erage auf, ob Gott das

Einzelne erkenne, und gibt darauf, nachdem er einige verfehlte
Lösungsversuche zurückgewiesen, folgende Antwort: Gott erkennt
das Einzelne nicht allein in seinen allgemeinen Ursachen (wie
z. B. der Astronom eine zukünftige Sonnenfinsternis durch

Berechnung erkennt), sondern auch ein Jegliches nach seiner eigenen

und besonderen Natur. Das göttliche Wissen nämlich ist
dem Wissen eines Künstlers zu vergleichen; denn Gott ist
Ursache aller Dinge, wie die Kunst Ursache ihrer Produkte. Es

obwaltet aber ein Unterschied. Der Künstler erkennt sein Kunstwerk

durch die Form der Kunst, die in ihm ist, und nach welcher

er dasselbe hervorbringt. Er bringt es aber nur nach

seiner Form hervor, da den Stoff die Natur ihm bereitete.
Deshalb erkennt der Künstler durch seine Kunst die Erzeugnisse

derselben nur nach ihrer Form. Jede Form aber ist, für
sich genommen (de se, von sich aus) allgemein. Daher der Bau-



7 4 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

meister durch seine Kunst das Haus zwar im allgemeinen, nicht
aber dieses oder jenes erkennt, es sei denn insofern als er durch
den Sinn eine solche Erkenntnis erworben hat.

Gesetzt nun, die Form der Kunst wäre hervorbringende
Ursache des Stoffes, wie sie Ursache der Form des Kunstwerks
ist, so würde durch sie der Künstler das Kunstwerk auch nach
seinem Stoffe erkennen. Er würde folglich, da. der Stoff
Grund der Individuation ist, dasselbe nicht nur nach
seiner allgemeinen Natur, sondern auch insofern es

irgend ein Einzelnes ist, erkennen. Hieraus erhellt, dafs,
da die göttliche Kunst hervorbringender Grund nicht allein der
Form, sondern auch des Stoffes ist, in seiner Kunst nicht allein
der Begriff (ratio) der Form, sondern auch des (bestimmten)
Stoffes enthalten ist, weshalb Gott die Dinge sowohl nach dem

Stoffe als nach der Form erkennt, folglich auch nicht allein das

Allgemeine, sondern auch das Besondere (Einzelne).
Noch bleibt aber ein ungelöster Zweifel. Wenn alles in

einem Subjekte Aufgenommene nach der Weise des Subjektes
ist, und daher die Ähnlichkeit einer Sache in Gott nur auf
immaterielle Weise sein kann, woher kommt es, dafs unser Intellekt
gerade deshalb, weil er die Formen der Dinge auf immaterielle
Weise aufnimmt, das Einzelne nicht erkennt, Gott aber, dessen

Erkenntnisweise offenbar die geistigste ist, es erkennt?
Der Grund dieses Unterschiedes, kraft dessen das menschliche

Erkennen wegen seiner Geistigkeit die Materie nicht
erkennt, das göttliche aber trotz seiner viel vollkommeneren

Geistigkeit sie erkennt, leuchtet ein, wenn das verschiedene
Verhältnis in Betracht gezogen wird, in welchem die in unserem
Intellekte befindliche Ähnlichkeit der Sache (die species intelli-
gibilis) und die Ähnlichkeit derselben im göttlichen Intellekte
zur Sache selbst stehen. Jene nämlich (die species intelligibilis
oder das Element der intellektuellen Vorstellung) ist von der
Sache aufgenommen, insofern diese auf den Intellekt wirkt,
nachdem sie zuerst auf die Sinne gewirkt (d. h. in den Sinnen
zuerst das Element der sinnlichen Vorstellung, die spec, sensi-

bilis, und durch sie, sofern sie Eigentum der Phantasie geworden



Wie Gott die körperlichen Individuen erkennt. 75

im Phantasma, in Einheit mit dem thätigen Intellekte, im
möglichen Intellekt das Element der intellektuellen Vorstellung, die

species intelligibilis, erzeugend). Die Materie aber kann
wegen der Schwäche ihres Seins, da sie nur potentielles
Sein ist, nicht als wirkendes Prinzip sich bethätigen.
Deshalb wirkt die Sache auf unsere Seele nur durch die Form,
und die Ähnlichkeit der Sache, die den Sinnen
eingeprägt wird, und graduell gereinigt (per quosdam
gradus depurata) in den Intellekt gelangt, ist nur Ähnlichkeit
der Form.

Anders verhält sich die Ähnlichkeit der Sache, ihre Idee,
in Gott. Sie ist hervorbringender Grund der Sache,
und diese hat das Sein, so stark oder schwach es daran
teilnehmen mag, nur von Gott. Die Ähnlichkeit einer Sache aber

ist in Gott, soweit sie durch Gott am Sein teil hat. Also ist
die immaterielle Ähnlichkeit in Gott nicht allein Ähnlichkeit der

Form, sondern auch der Materie. Und da zur Erkenntnis einer
Sache deren Ähnlichkeit im Erkennen erfordert wird, nicht aber,
dafs sie dieselbe Seinsweise in ihm habe, wie in sich selbst, so

kommt daher, dafs unser Intellekt die Erkenntnis der einzelnen
Dinge, die von der Materie abhängt, nicht besitzt, weil nämlich
die Ähnlichkeit der Materie, die sich dem Intellekte nicht zu
offenbaren vermag, nicht in ihm ist. Keineswegs aber mangelt
ihm die Erkenntnis der Materie und des materiell Singulären
deshalb, weil er durch immaterielle Ähnlichkeiten oder Erkenntnisbilder

erkennt. Der göttliche Intellekt aber, der auch die, wenngleich

immaterielle Ähnlichkeit der Materie besitzt, vermag auch

das Einzelne zu erkennen.

[L. c. Die Überschrift des Artikels lautet : Utrum Deus singu-
laria cognoscat. Den wichtigsten Teil der Erörterung geben wir
im Urtexte wieder: Ilia (similitudo), quae est in intellectu nostro,
est accepta a re secundum quod res agit in intellectum nostrum,

agendo per prius in sensu; materia autem propter debilita-
tem sui esse, quia est in potenti aens tantum, non potest
esse principium agendi; et ideo res, quae agit in animam

nostram, agit solum per formam; unde similitudo rei, quae impri-



7 6 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Indivi duation.

rnitur in sensum, et per quosdam gradus depurata usque ad in-
tellectum pertingit, est tantum similitudo formae: sed similitude»

rei,quae est in intellectu divino, est factiva rei; res autem, sive
forte sive debile esse partieipet, hoc non habet nisi a Deo ; et
secundum hoc similitudo omnis rei existit, quod res ilia esse a

Deo participât: unde similitudo immaterialis, quae est in Deo, non
solum est similitudo formae, sed materiae. Et quia ad hoc quod

aliquid cognoscatur, requiritur quod similitudo ejus sit in cognoscente,

non autem quod sit per modum quo est in re: inde est

quod intellectus noster non cognoscit singularia, quorum cognitio
ex materia dependet, quia non est in eo similitudo materiae; non
autem ex hoc quod similitudo sit in eo immaterialiter : sed

intellectus divinus, qui habet similitudinem materiae, quamvis
immaterialiter, potest singularia cognoscere.]

Fassen wir die tiefsinnigen Gedanken des Aquinaten in

wenige Worte! Gott erkennt unabhängig von der Wirklichkeit
der Dinge durch das schlechthin immaterielle Erkenntnismittel
seines unendlichen Wesens, nicht blofs das Allgemeine, sondern
auch das Einzelne, weil er schöpferischer Grund von allem, Grund
des ganzen Seins, der Form und Materie ist; denn auch diese

partizipiert, wenn auch in der unvollkommensten W eise, am Sein.

Dagegen erkennt der menschliche Geist nur in Abhängigkeit von
den Dingen und durch sie bestimmt, also nur insoweit diese sich

ihm zu offenbaren vermögen, d. h. nach ihrer Form und ihrer
aus der Form resultierenden specifischen Bestimmtheit, nicht aber

nach der Materie und dem, wovon sie Prinzip ist, der individuellen

Einheit und Ungeteiltheit.
Wer sieht nicht, dafs in dieser Ideenverkettung alles

unzertrennlich zusammenhängt? Man breche einen Stein aus diesem

wohlgefügten Bau, und das Ganze wird aus den Fugen gehen.
Man löse die Lehre vom Individuationsprinzip heraus, und in
der Theorie des göttlichen und menschlichen Erkennens wird
nichts mehr unversehrt bleiben. Man wird auf die Frage, warum
das geistige Erkennen des Menschen nur das Allgemeine, das

geistigere Gottes aber auch das sinnlich Individuelle erkenne,
keine die Wissenschaft befriedigende Antwort finden.



Die Erkenntnis des Individuellen durch die reinen Intelligenzen. 77

Ferner: Man leugne den erzeugenden Einflufs der Dinge,

resp. Phantasmen, auf den menschlichen Verstand, und die

Verschiedenheit der Objekte des intellektuellen und sinnlichen
Erkennens, die Verschiedenheit dieser selbst gerät ins Schwanken.

Denn das vom Sinnlichen unabhängige intellektuelle Erkennen
umfafst entweder, wie das göttliche, auch das Individuelle, oder,
da dieser Fall thatsächlich nicht zutrifft, so eröffnet sich als

Perspektive der unversöhnliche Gegensatz des absoluten, jede In-
telligibilität und Realität des Individuellen leugnenden Rationalismus

einerseits und andererseits des gegen das Allgemeine mit

gleicher Feindseligkeit sich kehrenden individualistischen
Empirismus. Denn zwei beziehungslos neben einander liegende
Erkenntnisvermögen sind schlechterdings unhaltbar, und fällt
notwendig das eine von ihnen dem andern zum Opfer. Doch hievon

später. An diesem Orte wollen wir uns nur eine apologetische

Bemerkung, die einer möglichen Einwendung vorbeugen soll,

gestatten. Der vom hl. Thomas vorgebrachte Grund nämlich,
dafs die Materie wegen der Unvollkommenheit resp. Potentialität
ihres Seins, nicht auf den Geist wirken könne, gilt nicht allein
in der Ordnung des Seins, sondern auch in der des Erkennens.

Durch sich selbst erkennbar nämlich ist etwas nur, insofern es

actu ist.

Erinnert man weiterhin, jene Schwäche des Seins lasse sich

vielleicht von der Materie, nicht aber von der Individualität,
auch nicht der der materiellen Dinge behaupten, so erwidern wir,
dafs die zeiträumliche Vervielfältigung gleichartiger
Dinge auf dieselbe Unvollkommenheit zerstreuten und zerstreuenden

Seins hinweist, die der Materie eignet.
In demselben Sinne behandelt der englische Lehrer die

Frage, ob reine Intelligenzen das Einzelne erkennen. Dabei

werden wir überdies über den Grund belehrt, warum die Sinne
das Einzelne erkennen.

Thomas schreibt den reinen Geistern eingeschaffene
Erkenntnisformen zu, welche die Dinge nach ihrem specifischen
und individuellen Wesen zugleich repräsentieren. [De veritate

qu. 8. art. 11. c.] Wenn sich dies im menschlichen Erkennen,



78 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

sowohl der praktischen als der theoretischen Vernunft, anders

verhält, so liegt der Grund darin, dafs jene nur nach allgemeinen
Ideen im vorausgesetzten Stoffe zu produzieren vermag, diese

aber durch die Dinge selbst bestimmt ist. „Die Formen der
theoretischen Vernunft entstehen in uns in gewisser Weise aus

der Einwirkung der Dinge. Jede Thätigkeit aber stammt aus
der Form, daher ventsteht, soweit es an der Kraft des wirkenden

Prinzips liegt, keine Form (species) aus den Dingen in uns, die
nicht Ähnlichkeit der Form (forma als Wesenskonstitutiv) ist.
Es trifft sich aber, dafs eine Erkenntnisform auch Ähnlichkeit
der materiellen Dispositionen ist, sofern sie im materiellen Organe
aufgenommen wird, und so einige Bedingungen der Materie
beibehalten werden. Daher kommt es, dafs Sinn und Einbildungskraft

das Einzelne erkennen. Weil aber der Intellekt völlig
immateriell aufnimmt, deshalb sind die (Erkenntnis-)Formen im
theoretischen Verstände Ähnlichkeiten der Dinge nur nach ihrer
Form. [Omnis actio est a forma, et ideo, quantum est ex vir-
tute agentis, non fit aliqua forma a rebus in nobis nisi quae sit
similitudo forinae; sed per accidens contingit, ut sit similitudo
otiam materialium dispositionum, in quantum recipit in organo
materiali, quia materialiter recipit, et sic retinentur aliquae con-

ditiones materiae. Ex quo contingit, quod sensus et imaginatio
singularia cognoscunt. Sed quia intellectus omnino immaterialiter

recipit, ideo formae, quae sunt in intellectu speculativo, sunt
similitudines rerum secundum formas tantum. L. c.]

Anders in Gott und den reinen Geistern. Das göttliche
Erkennen ist nicht bestimmt durch, sondern bestimmend für
die Dinge — nach Form und Stoff. Die Engel aber erkennen
durch eingeborne Formen (per formas innatas) die Dinge in ihrer
Singularität und Universalität, oder durch Ideen, die den die

Dinge hervorbringenden Formen (formis factivis), d. h. den

(schöpferischen) Ideen im göttlichen Verstände ähnlich sind,
obgleich sie in den Engeln selbst nicht hervorbringend sind. [Sicut
ab intellectu divino effluunt res naturales secundum formam et
materiam ad essendum ex utroque, ita effluunt formae
intellectus angelici ad cognoscendum utrumque, et ideo



Abhängigkeit des menschlichen Intellekts von der Sinnlichkeit. 79

per formas innatas cognoscunt res in sua singularitate et univer-
salitate, in quantum sunt similes formis factivis, scilicet ideis in
mente divina existentibus, quamvis ipsae non sint rerum factivae.
L. c.J

In der Abhängigkeit des menschliehen Intellekts von den

Bingen und in der individualisierenden Materie zusammengenommen,

sieht der englische Lehrer auch nach der Darstellung, die

er in der theologischen Summe vom göttlichen Erkennen

gibt, den Grund, warum der menschliche Geist das Einzelne
nicht (intellektuell) zu erkennen vermag, indes der göttliche
Verstand, weil das Sein der Dinge und zwar nach seiner Totalität

bestimmend, alles nach seinem konkreten singulären Dasein,
nicht in der abstrakten Weise des Menschen erkennt. [S. Th.

p. I. qu. 14. art. 11. c. Deus cognoscit singularia. Omnes enim

perfectiones in creaturis inventae in Deo praeexistunt secundum

altiorem modum. Cognoscere autem singularia pertinet ad per-
fectionem nostram. Unde necesse est, quod Deus singularia
cognoscat. Nam et Philosophus pro inconvenienti habet, quod

aliquid cognoscatur a nobis, quod non cognoscatur a Deo. Unde

contra Empedoclem arguit in 1. de anima text. 80 et in III.
Metaph. text. 15, quod accideret Deum esse insipientissimum, si

discordiam ignoraret. Die letzten Worte zeigen, was gelegentlich
bemerkt werde, wie sehr jene im Unrechte sind, die dem Aristoteles

eine Lehre zuschreiben (nämlich dafs Gott nur um sich,

nicht aber um die Welt wisse), die einen viel schärferen Tadel
verdienen würde, als jenen, den er selbst wiederholt gegen
Empedoeles ausspricht. Die weitere Ausführung geht dahin,
dafs das göttliche Wissen, wie die göttliche Kausalität, auf Form
und Materie, also auch auf das Einzelne sich erstrecke: singularia,

quae per materiam individuantur.]
An demselben Orte wird von dem Grundsatze ausgegangen,

dafs die höhere Natur oder Kraft eine universellere Sphäre des

Wirkens umfasse, der Engel also durch ein einziges Vermögen
das erkenne, zu dessen vollständiger Erkenntnis der Mensch

zweier Vermögen bedarf. [Sicut homo cognoscit diversis viribus
cognitivis, omnia rerum genera, intellectu quidem universalia et



80 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

immaterialia, sensu autem singularia et corporalia : ita angelus per
unam intelleetivam virtutem utraque cognoscit. Hoc enim

rerum ordo habet, quod quanto aliquid est superius, tanto habet
virtutem magis unitam et ad plura se extendentem. I.e. qu. 57 art. 2.]

Der letzte Grund der Dualität der Erkenntnisvermögen
aber liegt nach der konstanten Lehre des Heiligen darin, dafs
die menschliche Seele die unterste Stufe der Geistwesen
einnimmt, und der menschliche Intellekt in genere intelligibilium
in Potenz, nicht im Akt ist, weshalb es ihm naturgemäfs
ist, die Ideen durch eine Einwirkung von aufsen, in Abhängigkeit

von den zu erkennenden Dingen selbst zu erwerben.
Dies geschieht durch einen Abstraktionsprozefs, in welchem die
Materialität mit ihren Bedingungen, dem Hier und Jetzt,
abgestreift wird. Daher die relative Nichtintelligibilität des Sin-

gulären, die nicht für Gott und die reinen Intelligenzen, sondern
ausschliefslich für den menschlichen Geist gilt. [Intellectus noster

speciem intelligibilem abstrahit a prineipiis individuantibus. Unde
species intelligibilis nostri intellectus non potest esse
similitudo prineipiorum iudividualium. Et propter hoc

intellectus noster singularia non cognoscit. Sed species intelligibilis

divini intellectus, quae est Dei essentia, non est imma-
terialis per abstractionem, sed per seipsam, prineipium
existens omnium prineipiorum, quae intrant rei compositionem,
sive sint prineipia speciei, sive prineipia individui. Unde per ea

Deus cognoscit non solum universalia, sed etiam singularia. L. c.

qu. 14. art. 11. ad. 1. Vgl. ebendas. qu. 86. art. 1.]
Obgleich es nach den angeführten Zeugnissen als überflüssig

erscheinen mag, so wollen wir dennoch, damit über die wahre

Meinung des Aquinaten jeder Zweifel schwinde, auch noch die

Darstellung berücksichtigen, die von demselben Gegenstande in
der philosophischen Summe gegeben wird.

Die Erkenntnis Gottes dringt bis zum Stoffe, zu den indi-
viduierenden Accidentien und den Eormen. Da nämlich das

göttliche Erkennen eins mit dem göttlichen Wesen ist, so erkennt

es notwendig alles, was irgendwie im göttlichen Wesen enthalten

ist. In diesem aber ist virtuell alles, was in irgend einer



Darstellung der philosophischen Summe. 81

Weise am Bein teilnimmt, da es erster, allumfassender Seinsgrund

ist, dem auch der Stoff und die Accidentien nicht fremd
sind; denn jener ist Sein in Möglichkeit, diese sind Sein in
einem andern. [Dei cognitio usque materiam et accidentia in-
dividuantia et formas pertingit. Quum enim suum intelligere
sit sua essentia, oportet quod intelligat omnia, quae sunt quo-
cunque modo in sua essentia; in qua quidem virtute sunt, sicut
in prima origine, omnia, quae esse quocunque modo habent, quum
sit primum et universale principium essendi, a quibus materia
et accidens non sunt aliéna, quum materia sit ens in potentia,
et accidens sit ens in alio. Deo igitur cognitio singularium non
deest. Summa c. gent. 1. I c. 65 n. 2.]

Auf den Einwand, alles Erkennen geschehe durch Verähn-

lichung, in Gott aber könne so wenig als im menschlichen Geiste
die Materie ein ihr ähnliches Bild haben, lautet die Antwort:
Cognitio omnis fit per assimilationem cognoscentis et cogniti; in
hoc tarnen différant, quod assimilatio in cognitione humana fit per
actionem rerum sensibilium in vires cognoscitivas humanas, in

cognitione autem Dei est e converso per actionem formae intellec-
tus divini in res cognitas. Forma igitur rei sensibilis,
quum sit per suam materialitatem individuata, suae
singularitatis similitudinem producere non potest in
hoc quod sit omnino immaterialis, sed solum usque ad

vires, quae organis materialibus utuntur. Ad intellectum autem

perdueitur per virtutem intellectus agentis, in quantum omnino

a conditionibus materiae exuitur; et sie similitudo singularitatis
formae sensibilis non potest pervenire usque ad intellectum humanuni.

Similitudo autem formae intellectus divini, quum pertingat

usque ad rerum minima, ad quae pertingit sua causalitas, pervenit

usque ad singularitatem formae sensibilis et materialis.
Intellectus igitur divinus potest cognoscere singularia, non autem

humanus. L. c. n. 8. Ygl. den Kommentar des Franc. Ferra-
riensis zu dieser Stelle (Venet. 1595 p. 70 sequ.).

D. i. Alles Erkennen geschieht durch Yerähnlichung des

Erkennenden und Erkannten; darin aber besteht ein Unterschied

(zwischen göttlichem und menschlichem Erkennen), dafs die Ver-
Jahrbuch für Philosophie etc. I. 6



82 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

ähnlichung im menschlichen Erkennen durch eine Einwirkung der

Sinnendinge auf die menschlichen Erkenntniskräfte geschieht, während

umgekehrt im göttlichen Erkennen die Yerähnlichung durch

Einwirkung der Eorm des göttlichen Intellektes auf die erkannten

Dinge hergestellt wird. (Mit anderen Worten: das göttliche
Erkennen ist für die Dinge bestimmend, das menschliche aber

durch die Dinge bestimmt, die in ihm ihre Ähnlichkeit
hervorbringen.) Da nun aber die Form des sinnlichen Dinges durch
die Materialität individualisiert ist, so kann sie die Ähnlichkeit
ihrer Singularität (die und weil sie durch den Stoff bewirkte
Vereinzelung neben anderen gleichartigen Individuen ist) nicht
bis dahin bringen, dafs sie völlig immateriell würde, sondern

nur bis zu den Vermögen, die sich materieller Organe bedienen.
Zum Intellekte aber wird sie (die similitudo rei sensibilis) durch
die Kraft des wirkenden Verstandes geführt, sofern sie von allen

Bedingungen materieller Existenz befreit wird, und so kann die
Ähnlichkeit der Individualität der sinnlichen Form nicht bis zum
menschlichen Intellekt gelangen. Die Ähnlichkeit aber der Form
des göttlichen Intellektes dringt, da sie ebensoweit als seine

Kausalität, also auch aufs Kleinste sich erstreckt, bis zur Einzelheit

der sinnlichen und materiellen Form. Folglich erkennt zwar
der göttliche, nicht aber der menschliche Intellekt das Einzelne.

Es sei uns gestattet, einige Bemerkungen hier anzubringen.
Was zunächst die unmittelbar vorliegende Darstellung betrifft,
so ist die Singularität, von der die Rede ist, auf das Ganze der
materiellen Dinge, nach Form und Stoff zu beziehen. Unerkennbar

nämlich ist nicht nur der individuelle Stoff, sondern auch

die individuelle Form; denn sie bilden ein einheitliches Wesen.
Durch die Aufnahme im Stoff ist die Form materialisiert und
kann aus diesem Grunde durch ihre Individualität als solche

nicht auf den Geist wirken. In diesem Sinne haben wir die
Worte zu verstehen, die sinnlich individuelle Form könne keine
Ähnlichkeit erzeugen in hoc quod sit omnino immaterialis, oder
sie könne es in den Erkenntnisvermögen des Menschen nicht
zur völligen Immaterialität bringen; denn nur der organisch
beschränkte, selbst materiell individualisierte Sinn ist ein propor-



Der erzeugende Eirifiufs der Dinge auf den Verstand. 83

tionales Subjekt für die durch die Materie individualisierte Form,
tahig, durch eine solche Form bestimmt, von ihr informiert zu
werden.

Eine weitere Bemerkung bezieht sich auf die gesamte Theorie
in der Fülle ihrer ideellen Beziehungen. Man sieht, dafs der
Heilige seine Lehre vom Individuationsprinzip der materiellen

Dinge mit metaphysischen und religiösen Wahrheiten von
eminenter Tragweite in eine keineswegs zufällige Verbindung
bringt. Wenn der Grund der Individualität der körperlichen
Wesen nicht im Stoffe liegt, woher dann diese Differenz des

göttlichen und menschlichen Verstandes in Bezug auf die
Erkenntnis des Einzelnen? Eine Reihe der bedeutsamsten Fragen
knüpft sich hieran, die wir wenigstens zum Teil im folgenden zu
erörtern haben werden.

Zunächst ist es jedoch ein anderer Punkt, der unsere
Aufmerksamkeit auf sich zieht.

Die Dinge, sagt uns der englische Lehrer, können nur durch
ihre Form auf den Verstand wirken und deshalb auch nur die

Ähnlichkeit ihrer Form, die ratio universalis, in ihm
hervorbringen. Es üben also die Dinge auf den menschlichen
Verstand einen erzeugenden Einflufs aus. Uber diesen Punkt
ist vor allem Klarheit zu gewinnen; denn die Lehre von einer

notwendigen Läuterung des Erkenntnisgegenstandes und damit
die Erklärung der Differenz göttlicher und menschlicher Erkenntnis

des Einzelnen werden hinfällig, wenn den Dingen ein solcher

wirksamer Einflufs nicht zugestanden wird. Durch die Annahme
eines solchen wirksamen Einflusses unterscheidet sich die
aristotelische Theorie vom Ursprung des intellektuellen Erkennens
wesentlich von der platonischen. [S. Th. p. I qu. 84 art. 6 c.]
Dafs der hl. Thomas einen solchen lehre, vermöchte nur derjenige
zu leugnen, der sein Auge vor der Helle des Tages verschlösse.

[Vgl. Kleutgen, Beilagen zu den Werken über die Theologie
und Philosophie der Vorzeit. 3. Heft S. 35.]

Gleichwohl bewegt sich um diesen Punkt eine Kontroverse
zwischen Suarez und der Schule der Thomisten, und es möge

6*



84 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

schon hier bemerkt werden, dais es nicht zufällig- ist, wenn
Suarez in der Bestimmung des Individuationsprinzips sowie in
der Behauptung einer direkten Erkennbarkeit der konkreten
Individualität durch den Verstand von den hieher bezüglichen
Lehren des Engels der Schule abweicht. Der Annahme des

Suarez zufolge vollzieht sich die Erzeugung der intelligiblen
Erkenntnisform durch den thätigen Verstand im möglichen in rein
immanenter Weise, d. h. so, dafs das Sinnenbild nur anregend
und bestimmend, nicht aber erzeugend und hervorbringend mit
dem thätigen Verstände zusammenwirke; denn es könne nichts
Materielles auf Geistiges einwirken. [S. die Darstellung der
Lehre des Suarez bei Kleutgen, Die Philosophie der Vorzeit,
I. Band S. 125 (der 1. Auflage). Auf einem offenkundigen Mifs-
verständnis der von der thomistischen Schule angenommenen
Vergeistigung der sinnlichen Vorstellung beruht es, wenn gegen
eine vermeintliche Veränderung im Sinnenbilde und

Übertragung desselben in den Verstand polemisiert wird. Das Sinnenbild

wandert überhaupt nicht — weder verändert noch unverändert

— in den Verstand über, sondern wirkt als causa instru-
mentalis und materia causae zur Hervorbringung einer neuen
und höheren Spezies im Verstände mit. Selbst die Annahme

einer objektiven Beleuchtung des Sinnenbildes (Cajetan) hat in
der Thomistenschule keine allgemeine Billigung gefunden.]

Hiegegen wurde mit Recht geltend gemacht, dafs eine

Anregung wohl dem Pia ton, der aus vorzeitlicher Anschauung
stammende eingeborene Ideen in der Seele annimmt, nicht aber

dem Aristoteles, dem der Verstand als eine ursprünglich
unbeschriebene Tafel gilt, genügen könne. [Brentano, Die

Psychologie des Aristoteles u.s.w. S. 27. Schäzler, Neue

Untersuchungen über das Dogma von der Gnade. Mainz 1867. S. 481.]
Nach Aristoteles ist der menschliche Verstand das Intelligible
zunächst nur in Möglichkeit, er ist reale Potenz desselben.

Daher bedarf es eines von ihm verschiedenen Prinzips, durch
dessen Thätigkeit der im Zustande der Potenzialität befindliche
oder mögliche Verstand — intellectus possibilis — in den Akt oder
die Wirklichkeit übergeführt wird. Dieses Prinzip kann nun



85

allerdings nicht allein, ja auch nicht vorwiegend in der
Sinnlichkeit gesucht werden. Daher schreibt der Stagirite dem

menschlichen Geiste ein weiteres, aktives Vermögen, den thätigen
Verstand — intellectus agens — zu, um in einer der Forderung
des Kausalitätsprinzips entsprechenden Weise aus dem Zusammenwirken

des thätigen Verstandes mit dem Sinnenbilde die

Entstehung der intellektuellen Vorstellung im möglichen Verstände oder
dem eigentlichen intellektuellen Erkenntnisvermögen zu erklären.
Die Erzeugung der species intelligibilis ist dem entsprechend nicht
eine rein immanente, wie Suarez will, sondern geschieht durch
die vereinte Thätigkeit eines rein geistigen — des int. agens —
und eines organischen Vermögens — der durch die sinnliche

Vorstellung informierten und aktuierten Phantasie, jedoch so,

dafs die geistige Kraft sich der sinnlichen wie eines Instrumentes
und Materials zugleich bedient. Das gemeinsame Produkt aber

trägt sozusagen den Charakter und die Form des geistigen
Vaters, nämlich die Intelligibilität, und die specifische Ähnlichkeit

der sinnlichen Mutter, d. i. des Phantasmas. Ohne Bild
gesprochen: aus jenem Zusammenwirken resultiert der der
sinnlichen Vorstellung, die in der Phantasie gegenwärtig ist,
entsprechende Begriff dieses oder jenes bestimmten Wesens.

In diesem Sinne ist die aristotelische Lehre vom intellectus

agens von Theophrast [Brentano, a. a. 0. S. 216 ff], dann weiterhin

von Albert dem Grofsen [S. uns. Schrift: Das objektive
Prinzip der aristotelisch-scholastischen Philosophie
u. s. w. Begensburg 1880. S. 76 ff. Im Einklang mit
unserer geschichtlichen Darstellung steht es, wenn v. Hertling
sich dahin äufsert, „dafs Albert die Lehre vom möglichen und
wirkenden Verstände in derjenigen Gestalt festgestellt hat, wie
sie von da an für die Schule der Thomisten die mafsgebende
blieb." Albertus Magnus. Beiträge zu seiner Würdigung. Köln
1880. S. 123.] und dem hl. Thomas verstanden und ausgelegt
worden.

Zwei Punkte treten in dieser Theorie hervor : der erzeugende
Einflufs der Sinnlichkeit und die Notwendigkeit eines

Erkenntnismittels, das den Verstand befähigt, fremdes Sein in sich in



86 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

idealer Weise auszuprägen, im eigenen Sein und in der eigenen
Form beharrend sich dem fremden Sein und der fremden Form

gleichförmig zu machen, worin das auszeichnende Merkmal alles
Erkennens besteht.

Was den erzeugenden Einflufs auf den Verstand betrifft,
den die aristotelische Theorie der Sinnlichkeit einräumt, so deutet
der Aquinate, um denselben begreiflich zu machen, auf zwei
Momente hin. Das erste liegt in der Stellung, welche das Sinnenbild

zwischen materiellen und rein geistigen Formen einnimmt.

„Der Urheber der Natur hat in uns für sinnliche Vermögen

gesorgt, in welchen die Formen auf eine zwischen der intelli-
giblen und materiellen Seinsweise in der Mitte liegende Weise
sind. Die Formen der sinnlichen Vermögen nämlich kommen

mit den intelligiblen Formen überein, sofern sie Formen ohne

Materie sind, mit den materiellen Formen aber, sofern sie noch

nicht der Bedingungen der Materie entkleidet sind: daher kann
auch ein Thun und Leiden eigentümlicher Art — suo modo —
zwischen den materiellen Dingen und sensitiven Potenzen, und
ähnlich zwischen diesen und dem Intellekte stattfinden. [In
nobis providit naturae conditor sensitivas potentias, in quibus
formae sunt medio modo inter modum intelligibilem et modum

materialem. Conveniunt siquidem cum formis intelligibilibus, in

quantum sunt formae sine materia: cum materialibus vero formis,
in quantum nondum sunt a conditionibus materiae denudatae: et

ideo potest esse actio et passio suo modo inter res materiales

et potentias sensitivas ; et similiter inter has et intellectum. De

veritate, qu. 8 art. 9 c.] Ein Thun und Leiden eigentümlicher
Art! Denn da der Erkenntnisvorgang als solcher ein immaterieller,
geistiger ist, so kann ein Leiden nur in dem Sinne der

Vervollkommnung, der reinen Bestimmung der Potenz zur Aktualität

angenommen werden, also ein Leiden ohne Alteration, wie
dieselbe zwar noch beim sinnliehen Erkennen, sofern das Organ
auch physisch affiziert wird, vorkommen kann, vom Intellekte
aber vollständig ausgeschlossen ist.

Die Verwandtschaft der sensiblen Form mit der intelligiblen
kann jedoch nur die Bedeutung einer Disposition für die auf



Keine Verwandlung des Sinnenbildes. Potenz und Akt. 87

den möglichen Verstand auszuübende Wirkung beanspruchen,
nicht aber den hinreichenden Grund für diese selbst enthalten.
Denn unbedingt ist einzuräumen, dafs nichts Materielles in eigener
Kraft auf Geistiges -wirken könne; das Phantasiebild aber ist
materiell, sowohl seinem Subjekte nach — der Phantasie nämlich,

— die zu den organischen Vermögen gehört, als auch sofern

es die Dinge nur nach ihren äufseren Erscheinungen, mit den

Bedingungen des materiellen Daseins, repräsentiert.
Es kommt daher als ein zweites wichtigeres Moment der

Einflufs des wirkenden Verstandes hinzu; denn nur als Instrument
eines höheren Agens vermag das Sinnenbild auf den möglichen
Verstand einzuwirken. Die betreffende Lehre des hl Thomas

ist unter zahlreichen andern Stellen in der unzweideutigsten
Weise in den Quodlibetica VIII. qu. II. art. 3. ausgesprochen.

„Die menschliche Seele, so beginnt der englische Lehrer
seine Erörterung, empfängt die Ähnlichkeit der Dinge, durch die

sie erkennt, nach jener Art des Empfangens, nach welcher das

Leidende vom Thätigen empfängt: was nicht so zu verstehen

ist, als ob das Thätige dem Leidenden die der Zahl nach gleiche
Form (species) einflöfse, die es in sich selbst hat, sondern es

erzeugt eine ihm ähnliche (repräsentative) Form durch
Überführung aus der Potenz in den Akt, und in diesem

Sinne wird gesagt, dafs die Form oder Species der Farbe vom

farbigen Körper dem Gesichtssinn zugeführt werde." [Anima
humana similitudines rerum, quibus cognoscit, accipit a rebus

illo modo accipiendi, quo patiens accipit ab agente: quod non est

intelligendum quasi agens influât in patiens eandetn numéro
speciem, quam habet in seipso, sed generat sui similem edu-
cendo de potentia in actum: et per hunc modnrn dicitur
species coloris deferri a corpore colorato ad visum. L. c. Edit.
Paris, torn. XV. p. 528.]

Es ist hier von jener Überführung der Polenz in den Akt
die Rede, die auf einem andern, jedoch verwandten [In tribus
eadem opinionum diversitas invenitur: scilicet in eductione
form arum in esse, in acquisitione virtutum, et in acqnisitione
scientiarum. De veritate, qu. 11. art. 1. c.] Gebiete, nämlich



88 Die Lehre d. hl. Thoraas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

in der Erklärung der in der Natur vorgehenden substantiellen

Veränderungen von vielen so sehr perhorresziert wird, entweder
weil sie es unterlassen, auf die letzten logisch-ontologischen
Grundbegriffe und Prinzipien zurückzugehen, oder, weil sie unter
nominalistischen und Kantschen Einflüssen die Überzeugung
gewonnen zu haben glauben, es sei unmöglich, auf metaphysischem
Wege den Dingen auf den Grund zu kommen. Schliefslioh aber

geraten wir überall, auch im Realen, wo es sich um das tiefere
Verständnis der Erscheinungen und Thatsachen in Natur und
Geist handelt, auf ontologische Begriffe, wie die von Potenz und

Akt es sind, und auf metaphysiche Probleme: und es bleibt uns

nur die Wahl, entweder das Gebiet der metaphysischen
Erörterung zu betreten, oder da, wo die Aufgabe der Wissenschaft

eigentlich erst beginnt, lauter unlösbare Räthsel anzuerkennen.

„Die Dinge verhalten sich, so fährt Thomas a. a. 0. fort,
auf dreifache Weise zu den verschiedenen Vermögen der Seele.

Zu den äufseren Sinnen verhalten sie sich wie zureichende

Agenden, mit denen die von ihnen leidenden Vermögen nicht
(aktiv) mitwirken, die sie vielmehr nur aufnehmen (womit eine

passive Kooperation nicht ausgeschlossen werden soll, vielmehr
ist eine solche anzunehmen, da die Aufnahme eine eigenartige,
durch die Natur des Vermögens, als eines Erkenntnisvermögens
bestimmte — immaterielle — ist) Die äufseren Sinne

aber nehmen von den Dingen nur nach Art des Leidens auf,
ohne zu ihrer eigenen Formierung in Thätigkeit zu treten [Es
kann daher nur verwirrend wirken, wenn von einem sensus agens

geredet wird. Über den Unterschied der passiven und aktiven
Seelenvermögen s. Sanseverino, üynamilogia, pars generalis,
art. 6. (t. 1. p. 348.): „Facultates activae, secundum D. Thomam,
illae sunt, quae efficiunt, ut suum objectum flat actu ; passivae,

quae a suo objecto jam actu existente ad agendum moventur."],
obgleich sie, wenn geformt (durch die Species informiert), eine

eigene Thätigkeit haben, die im Urteil über ihre eigentümlichen
Objekte besteht. Aber auch zur Einbildungskraft verhalten sich

die aul'serhalb der Seele existierenden Dinge als zureichende

Agentien. Die Einwirkung eines sinnenfälligen Gegenstandes



Potenz und Akt. 89

bleibt nämlich nicht im Sinne stehen, sondern gelangt weiter,
zur Einbildungskraft oder Phantasie. Diese aber ist ein Leidendes,

das mit dem Agens mitwirkt. Die Einbildungskraft selbst

nämlich formt sich Bilder von Dingen, die der Sinn nie

wahrgenommen hat, jedoch aus demjenigen, was vom Sinne von aufsen

aufgenommen worden ist, indem sie es trennt oder verbindet,
wie wir uns goldene Berge, die wir nie gesehen, mittels der

Berge und des Goldes, die wir wahrgenommen, vorstellen. Zu

dem möglichen Verstände aber verhalten sich die Dinge als
unzureichende Agentien. Die Thätigkeit der sinnlichen Dinge
bleibt nämlich auch nicht bei der Einbildungskraft stehen,
sondern die Phantasmen bewegen weiterhin den möglichen Verstand;
nicht aber so, dafs sie aus sich selbst (zur Erzeugung der
intellektuellen Vorstellung) zureichen würden, da sie nur der
Möglichkeit nach intelligibel sind; der Verstand aber wird nur von
dem in Wirklichkeit Intelligiblen bewegt. Aus diesem Grunde
mufs die Wirksamkeit des thätigen Intellektes dazwischen treten,
durch dessen Beleuchtung die Phantasmen in Wirklichkeit
intelligibel werden, wie die Earben, durch das körperliche Licht
beleuchtet, sichtbar werden. [Res, quae sunt extra animam

tripliciter se habent ad diversas animae potentias: ad sensuq
enim exteriores se habent sicut agentia sufficientia, quibus pa-
tientia non cooperantur, sed reeipiunt tantum Sensus

autem exteriores suseipiunt tantum per modum patiendi, sine hoc,

quod aliquid cooperentur ad sui formationem: quamvis jam for-
mati habeant propriam Operationen), quae est judicium de propriis
objectis. Sed ad imaginationem res, quae sunt extra animam, com-

parantur ut agentia sufficientia. Actio enim rei sensibilis non sistit
in sensu, sed ulterius pertingit usque ad phantasiam, sive imaginationem;

tarnen imaginatio est patiens quod cooperatur agenti:
ipsa enim imaginatio format sibi aliquarum rerum similitudines,

quas nunquam sensus pereepit, ex his tarnen quae sensu reci-

piuntur, componendo ea et dividendo : sicut imaginamur montes

aureos, quos nunquam vidimus, ex hoc, quod vidimus aurum et
montes. Sed ad intellectual possibilem comparantur res sicut

agentia insufficientia: actio enim ipsarum rerum seusibilium nec



yO Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

etiam in imaginatione sistit; sed phantasmata ulterius
movent intellectum possibilem; non autem ad hoc, quod ex
se ipsis sufficiant, cum sint in potentia intelligibilia; intellectus
autem non movetur nisi ab intelligibili in actu; unde oportet,
quod superveniat actio intellectus agentis, cujus illustratione
phantasmata fiunt intelligibilia in actu, sicut illustratione lucis
corporalis fiunt colores sensibiles actu.]

„Und so erhellt, dafs der thätige Verstand das primäre
Agens ist, das die Ähnlichkeiten der Dinge im mögliehen
Verstände hervorbringt. Die Phantasiebilder aber, die von
äufseren Dingen aufgenommen werden, verhalten sich
wie Werkzeug liehe Ursachen; der mögliche Verstand nämlich

steht zu den Dingen, deren Erkenntnis er erlangt, im
Verhältnis eines Leidenden, das mit dem Thätigen mitwirkt: denn

noch viel mehr müssen wir dem Verstände die Macht einräumen,
den Wesensbegriff von einer Sache, die nicht unter die Sinne

lallt, zu bilden, als der Einbildungskraft (die Fähigkeit, eine

Vorstellung der oben erwähnten Art)." [Et sie patet, quod
intellectus agens est principale agens, quod agit rerum similitu-
dines in intellectu possibili. Phantasmata autem, quae a

rebus exterioribus accipiuntur, sunt quasi agentia in-
strumentali a : intellectus enim possibilis comparatur ad res,

quarum notitiam aeeipit, sicut patiens, quod cooperatur agenti:
multo enim magis potest intellectus formare quidditatem rei, quae
non cecidit sub sensu, quam imaginatio.]

Der voranstehende Text ist entscheidend. Thomas räumt
der Phantasie einen erzeugenden, nicht blofs bestimmenden Ein-
flufs auf die Entstehung der intellektuellen Vorstellungen ein.

Dafs die Phantasmen den Verstand bewegen, kann nichts
anderes bedeuten, als dafs sie diesen aus der Potenz in den Akt
überführen und in ihm die der sinnlichen entsprechende intelligible

Species hervorbringen. Aber sie bewegen den
Verstand nicht in eigener Kraft, sondern als Werkzeuge des

thätigen Verstandes. Denn wäre das Sinnenbild nicht nur secun-
däre und instrumentale, sondern prinzipale Ursache der intellektuellen

Vorstellung, so könnte seine Wirkung nicht einer höheren



Notwendigkeit einer besonderen Erkenntnisform oder Species. öl

Gattung angehören. Der Begriff wäre ebenso sinnlich, wie die

ihn erzeugende Vorstellung ; er könnte nicht das Wesen
repräsentieren, sondern nur Erscheinungen zusammenfassen: die

Theorie würde an der Klippe des Sensualismus scheitern. [S.
Albert. Magn. De horn. tr. I. qu. 53. art. 1. n. 7. Contra. Ed. Jammy
t. 19. c. 246 b.J Indem sie aber die Rollen zwischen Geist und

Sinnlichkeit derart verteilt, dafs jenem die übergeordnete, dieser

die untergeordnete zufällt, gelingt es ihr, die Charybdis des
Sensualismus zu vermeidèn, ohne in die Scylla des Intellektualismus
zu verfallen.

So frei also auch der menschliche Verstand mit dem durch
die Sinne gelieferten Material — wie Thomas in den zuletzt
angeführten Worten hervorhebt — in der Bildung von Begriffen,
Urteilen und Schlüssen zu schalten vermag, und so sehr diese

ihm eigentümlichen Thätigkeiten von den Bewegungen der Phantasie,

ihren Vorstellungsassociationen u. s. w. verschieden sind,

so verhält sich doch der Verstand zur Phantasie leidend,
insofern diese in der Erzeugung der Stammbegriffe sowohl als

auch der Begriffe der körperlichen Dinge, überhaupt aller
intellektuellen Vorstellungen, welche die notwendigen Elemente
der freien Verstandesoperationen bilden, unter dem Einflüsse des

thätigen Verstandes mitthätig ist.
Der Wirksamkeit des Phantasiebildes verdanke ich diese

bestimmte intellektuelle Vorstellung, eines Dreiecks, einer
Pflanze u. s. w., der Wirksamkeit des thätigen Verstandes

dagegen verdanke ich es, dafs diese Vorstellung eine intellektuelle

ist, dafs sie den Gegenstand nicht nach seiner materiellen

Erscheinung, sondern nach seinem intelligiblen Wesen
repräsentiert.

Soviel über den ersten Punkt, den erzeugenden Einflufs,
den nach thomistischer Lehre die Phantasie auf den Verstand
ausübt.

Wir wenden uns zur Erörterung des zweiten Punktes, der
sich auf die Notwendigkeit einer besonderen, den Verstand
informierenden Species bezieht. Beide Fragen verhalten sich zu
einander so, dafs die Annahme eines erzeugenden Einflusses der



92 Die Lehre d. hl. Thoma su. s. Schule v.om Prinzip der Individuation.

Sinnlichkeit hinfällig wird, wenn man dem Verstände die Macht
zuerkennt, ohne eine solche Species den Akt des Erkennens in
Bezug auf einen beliebigen Erkenntnisgegenstand zu vollziehen.
Obgleich nämlich mit der Anerkennung der Notwendigkeit
besonderer, vom Wesen des Verstandes verschiedener Formen nicht
auch schon der erzeugende Einflufs der Sinnlichkeit zugestanden
ist, so wird doch umgekehrt durch die Verwerfung solcher Formen
der Annahme jenes werkzeuglichen Einflusses der Boden

entzogen.

Beide Annahmen aber machen in ihrer Verbindung die er-
kenntnis-theoretische Grundlage der Lehre des hl. Thomas vom

Prinzipe der Individuation der körperlichen Dinge aus. Ist jene
Grundlage schwankend, so zerfällt damit auch diese Lehre. Denn

daraus, dafs im Vergeistigungsprozefs der Species die
Individualität abgestreift wird, wird geschlofsen, dafs sie in der Materie
ihren Grund haben müsse. Wir werden deshalb an der Frage,
ob der menschliche Intellekt durch Species erkenne, nicht
vorüber gehen dürfen.

Wie sich der englische Lehrer zu der später von den
Nominalisten adoptierten Ansicht verhält, der menschliche Verstand

vermöge, ohne Aufnahme einer repräsentativen Erkenntnisform
die dem gegenwärtigen Gegenstand entsprechende Vorstellung
zu bilden, läfst sich aus folgenden Stellen entnehmen :

„Andere behaupteten, dafs die Seele sich selbst Ursache

der Wissenschaft sei; sie empfange nämlich die Wissenschaft
nicht vom Sinnlichen, als ob durch eine Aktion des Sinnlichen
die Ähnlichkeiten der Dinge irgendwie zur Seele gelangten,
sondern die Seele seihst bilde bei der Gegenwart der Sinnendinge
in sich deren Ähnlichkeiten. Diese Aufstellung erscheint jedoch
nicht als völlig vernunftgemäfs. Denn kein Agens wirkt, aufser
inwiefern es in Wirklichkeit ist; bildet also die Seele in sich

die Ähnlichkeiten aller Dinge, so mufs sie diese Ähnlichkeiten in
sich der Wirklichkeit nach besitzen, und so kommt diese Ansicht
auf jene früher erwähnte zurück, welche behauptet, dals die
Wissenschaft aller Dinge von Natur der Seele eingepflanzt sei."

[De veritate, qu. X. art. 6 c. Vgl. ebendas. art. 4.]



Durandus leugnet mit dem intell, agens auch die Species. 93

„Wenn es einen Verstand gibt, der durch seine Wesenheit
alles erkennt, so mufs seine Wesenheit alles in sich befassen in

immaterieller Weise Dies ist aber Gott eigen, dafs seine

Wesenheit in geistiger Weise alles umfasst, wie die Wirkungen
in den Ursachen der Kraft nach vorausbestehen. Gott allein
also erkennt alles durch sein Wesen, nicht aber die menschliche
Seele und ebensowenig ein Engel." [S. Th. I. qu. 84. art. 2 c.]

,,Ber Verstand der menschlichen Seele ist in Möglichkeit
zu allem, was ist (ad omnia entia). Es ist aber unmöglich, dafs

es ein geschaffenes Sein gebe, das vollkommen Akt und die

Ähnlichkeit alles Seienden wäre, weil es so die Natur des Seins

(naturam entitatis) in unendlicher Weise besitzen würde. Daher
kann Gott allein durch sich selbst ohne irgend eine hinzukommende

Form (sine aliquo addito) alles erkennen; jeder geschaffene
Verstand aber erkennt durch weitere hinzukommende Species."
[De veritate, qu. XX. art. 2 c.]

Wenn durch die an erster Stelle angeführte Bemerkung
zunächst nur die Annahme getroffen zu werden scheint, welche
denVerstand selbst in immanenter Weise die Species anläfslich
der blofsen Gegenwart des Phantasiebildes in sich erzeugen
läfst, so richten sich die folgenden Texte auf die unzweideutigste
Weise gegen diejenigen, welche aufser dem instrumentalen Ein-
fluss des Sinnenbildes auch die Species selbst eliminieren.

An der Existenz des thätigen Intellektes und der

Unterscheidung desselben vom möglichen hält Suarez fest, ohne

Zweifel in der Absicht, den eingeborenen Ideen Piatons und
den psychologischen Konsequenzen der platonischen Theorie des

Erkennens zu entgehen. Indem er aber der Sinnlichkeit einen

anderen als anregenden Einflufs nicht einräumen will, hält sich

seine Auffassung der Abstraktion in einer unhaltbaren Schwebe.

[S. oben S. 84.]
Radikaler verfuhr Durandus. Die Erkenntnis, intellektuelle

sowohl als sinnliche, entsteht ihm nicht dadurch, dafs die Dinge
auf die Seele wirken und ihre Ähnlichkeit derselben einprägen,
sondern die Gegenwart der Sache genügt, um die Seele zur
Bildung der Vorstellung — in einem der modernen Auffassung



94 Die Lelire d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

sich annähernden Sinne, nicht in dem der Species, die nicht
selbst als Vorstellung, sondern als Element und subjektive
Bedingung derselben anzusehen ist — zu bestimmen. [Brentano,
a. a. 0. S. 26. Dr. A. Stöckl, Geschichte der Philosophie des

Mittelalters. Mainz 1865. II. Bd. S. 978.] Das geegnwärtige
Ding aber ist singular, individuell, und in Folge hievon ist nicht
das Allgemeine, sondern das Einzelne das erste, was der
Verstand erkennt, und was von ihm nicht nur reflexiv, sondern

direkt erkannt wird. [Stöckl a. a. 0.]
Angesichts dieser Auffassung erheben sich zahlreiche Fragen,

auf welche Durandus und die Nominalisten, in deren Gedankenkreise

der doctor resolutissimus sich bereits bewegt, keine
befriedigende Antwort zu geben vermögen.

Gehört die durch die Gegenwart des Objektes angeregte
Vorstellung des Einzelnen ausschliefslich dem Verstände oder
auch der Sinnlichkeit an und wenn beiden, wie haben wir die

Vorstellung der Sinnlichkeit von der des Verstandes zu
unterscheiden? Ist der Unterschied der sinnliehen und der intellektuellen

Vorstellung ein accidenteller oder wesentlicher? Wie
verhält sich die allgemeine zur singulären Vorstellung? Kann

jene noch als Wesensbegriff gelten und die Grundlage wahren

Wissens, allgemeiner und notwendiger Erkenntnis abgeben?

Der Nominalismus ist eine inkonsequente Denkweise, die

sich nur in der Zuriickführung des Verstandes auf die Sinnlichkeit,

also im Empirismus und Sensualismus vollendet.

Dieser Erkenntnistheorie gegenüber werden wir uns nicht
darüber wundern, dafs derselbe Durandus die thomistische

Theorie der Individuation bestreitet. Seine Einwendungen
beruhen teils auf positiven Mifsverständnissen derselben, teils
stammen sie aus nominalistischen Vorurteilen gegenüber dem

gemäfsigt realistischen Standpunkte des englischen Lehrers.

[Stöckl, a. a. 0. S. 977.]
Die Einwürfe der ersten Art treffen die Häcceitäten des

Skotus, nicht die quantitativ bestimmte, „signierte" Materie
des Aquinaten. Wir werden hierauf im metaphysischen Teile



Durandus bestreitet die thoraistische Lehre vom Individuationsprinzip. 95

unserer Darstellung zurückzukommen haben. Vorläufig mögen

folgende Bemerkungen genügen.
Nach Thomas besteht in den Dingen keine Zusammensetzung

aus Allgemeinem und Besonderem, wie sie Skotus annimmt,
indem er das konkrete Einzelding aus der allgemeinen Natur
(dem realen Korrelat des Artbegriffs) und der Diesheit oder
individuellen Differenz (haecceitas) sich zusammensetzen läfst.
Vielmehr betrachtet Thomas das ganze Wesen als durchaus —
nach Stoff und Form — individuell. Dagegen sind ihm der

Grund der Individualität und der Grund der specifischen
Bestimmtheit nicht ein und derselbe, sondern real verschieden,
indem zwar beide im Wesen, aber in verschiedenen Bestandteilen

desselben liegen. Durch diese Bestimmung gelingt es der
thomistischen Lehre, sich nach der Einen Seite ebenso weit von
dem wissenschaftsfeindlichen Nominalismus zu entfernen, als sie

durch Verwerfung real oder formal vom allgemeinen Wesen

verschiedener Konstitutivprinzipien der Individualität (Iläcceitäten)
den excessiven Idealismus von sich weist. Das ganze reale
Wesen ist individuell durch das Eine Konstitutiv, die Materie,
und specifisch bestimmt durch das andere, die Form. Die
bestimmte Quantität aber, unter welcher die Materie vorhanden
sein mufs, um die Individuation zu bewirken, gehört dem

erscheinenden Individuum an und stammt daher ebenso aus der
bestimmenden Form, wie aus dem bestimmbaren Stoffe. Denn

Individuationsprinzip ist ja die Materie in dem
bestimmten Sinne, dafs sie Grund des Daseins von Dingen
derselben Art in zeiträumlichem Auseinander, in
räumlicher und zeitlicher Geschiedenheit, Grund des Hier
und Jetzt ist. Wie wir uns auch weiterhin überzeugen werden,
ist die materia signata nur der treffende Ausdruck und die allein

befriedigende Erklärung jenes Hegel'schen „Hier und Jetzt", das

dem rationellen Erkennen als unauflösbarer Rest gegenüber steht.

Als die äufserste Konsequenz des von Durandus inaugurierten

erkenntnistheoretischen Standpunktes in der naturphilosophischen

Richtung erscheint die Verwerfung des realen
Unterschiedes von Form und Materie; denn fällt der Grund der



96 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Intelligibilität pder specifischen Bestimmtheit mit dem der
individuellen Pluralität zusammen, so wird im realen Wesen kein
Unterschied mehr anzunehmen, und Stoff und Form werden
identisch sein.

Einige dieser Konsequenzen sind auch von Suarez
gezogen worden. Da nun einmal dieser scharfsinnige und
vielseitige Philosoph dem Gedanken einer Reinigung des Phautasie-
bildes durch den thätigen Verstand seinen Beifall versagen zu
sollen glaubte, so konnte er einerseits in der Annahme, dafs das

Einzelne das Ersterkannte des Intellektes sei, keine Schwierigkeit

mehr finden, andererseits aber fiel für ihn der
erkenntnistheoretische Grund hinweg, die Materie als Grund der
Individuation zu betrachten. Als solchen nämlich erkennen wir sie

gerade daran, dafs die zur Aufnahme des Gegenstandes in den

Intellekt erforderliche Reinigung von der Materie die Unmöglichkeit

einer direkten Erkenntnis des Individuellen nach seiner
eigentümlichen Natur nach sich zieht. [Tr. de anima l.IV. c. III. dub. II.]

Dagegen zu allen angeführten Konsequenzen jener Erkenntnistheorie,

welche die Seele angesichts des gegenwärtigen Objekts
aus eigener Kraft die intellektuelle Vorstellung bilden läfst,
bekennt sich in der neuesten Zeit P. Dominikus Palmieri. fln-
stitutiones philosophicae, quas tradebat in collegio Romano Socie-

tatis Jesu Dominicus Palmieri, e S. Volumen 2m. Romae 1875.

Dieselbe Lehre findet sich bei Heinrich von Gent. Duns Skotus,

der sie eifrig bekämpft, zeigt die darin latenten pantheistischen
Keime auf. S. Sanseverino, 1. e. p. 756 — 764.]

Der vormalige Professor am römischen Kollegium der
Gesellschaft Jesu stellt folgende These über den Ursprung der

intellektuellen Vorstellung auf. Damit der Intellekt aus der

Möglichkeit in die Wirklichkeit übergehe, bedarf er einer

Bestimmung von aufsen her. Das Bestimmende ist aber nicht der
materielle Gegenstand oder das Phantasiebild, das etwa den

Intellekt unmittelbar wie eine Form afficiert, oder irgend eine

im Intellekt verborgene, ihm von Natur eingeprägte Species.

Gleichwohl folgt hieraus nicht, dafs aufser dem intellektuellen
Erkenntnisvermögen irgend eine Kraft anzunehmen sei,, welche



Palmieris Theorie des intellektuellen und sinnlichen Erkennens. 97

die intelligiblen Spezies von den Phantasmen abstrahiere, und

durch welche der Intellekt informiert werde, sondern die

Bestimmung des Intellektes wird besser erklärt, wenn als das
Bestimmende die Sensation selbst betrachtet wird,
insofern sie Akt desselben Subjekts ist, das sensitiv und
intellektiv zugleich ist. [L. c. p. 469.]

Mit Hecht weist Palmieri in dieser These sowohl die sen-

suaÜ8tische Ansicht (phantasma quod intellectum afficiat veluti
forma), als auch die platonische Theorie der eingebornen Ideen
zurück. Es ist jedoch nicht abzusehen, wie er der letzteren zu

entgehen vermöge. Die Entstehung der intellektuellen Vorstellung

wird von Palmieri durch den blofsen Hinweis auf die
Sensation, die demselben Subjekte, wie die intellektuelle Vorstellung
angehöre, nicht nur nicht erklärt, sondern es erhebt sich eine

neue Schwierigkeit, wie die Sensation selbst zu erklären sei,

wenn sie demselben Subjekte, wie jene angehören soll. [Sinn
und Verstand wurzeln beide in der Seele, jedoch hat nur der
letztere die Seele allein zum Subjekte, während die Sinne,
scholastisch gesprochen, potentiae conjuncti sind. Dafs aber aus der
Gemeinsamkeit der Wurzel von Sinn und Verstand nicht die
Redundanz der sinnlichen Bewegungen in den Verstand folge,
zeigt der hl. Thomas Quaest. disput. qu. unica de anima art. 4.

ad 1. Wenn aber P. schreibt: Intellectus non debet spectari
ut aliquod agens separatum a sensu, sed est reapse ipsa anima
sentiens (1. c. 477), so fragen wir, wie läfst sich da noch der
reale Unterschied von Sinn und Verstand aufrecht erhalten, wenn
der Intellekt nichts anderes als die empfindende Seele ist?]

Zuerst also wird die intellektuelle Vorstellung nicht erklärt
aus der Einheit des Subjektes mit dem der Sensation; denn die
blofse Gegenwart der sinnlichen Vorstellung genügt nicht, um
den Intellekt zur Vollziehung des vitalen Aktes idealer Ver-
ähnlichung mit einem bestimmten Gegenstande zu befähigen.
Rur unter der Voraussetzung, dafs der Verstand zum Intelligiblen
nicht als Potenz, sondern als Akt sich verhalte, liefse sich

annehmen, dafs, durch den Akt der Sensation bestimmt, der
Intellekt demselben Objekte sieh zuwende. Diese Voraussetzung

Jahrbuch für Philosophie etc. I. 7



98 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

aber wird von Palmieri zurückgewiesen. Folglich bleibt die

Bildung der intellektuellen Vorstellung in seiner Hypothese
unerklärt.

Vergeblich beruft sich Palmieri auf das Verhältnis zwischen
Verstand und Willen. [L. c. p. 477. Über dieses Verhältnis vgl.
Sanseverino, Dynamilogia p. 926 sequ.] Denn erstens ist der
Sinn nicht, wie der Wille, reines Seelenvermögen oder ein

solches, das der Seele allein inhärierte, zweitens ist die Katur
des Willens darin von der des Verstandes verschieden, dafs

jener seinem Objekte, dem vorgestellten Gute zustrebt, dieser
aber sein Objekt (dem stellvertretenden Bilde nach) aufnimmt,
von ihm informiert wird.

Was aber das Zweite, die Erklärung der Sensation betrifft,
so erscheint diese in Palmieris Theorie ebenso unbegreiflich, wie
die intellektuelle Vorstellung. Denn woher kommt dem Sinne

die Kraft auf Grund der äufseren Anregung und Bestimmung,
die Vorstellung in sich zu erzeugen?

Wenn die Sensation, wie Palmieri anzunehmen scheint, in
der Seele allein vorgeht und durch die leiblichen Organe nur
modifiziert wird, so ist nicht abzusehen, wie auch nur ein
sinnliches Vorstellungsbild in das für sich bestehende Sensationssubjekt,

die einfache Seelenmonade gelangen soll. Die Palmierische

Psychologie drängt vielmehr zu den eingebornen Ideen eines

Descartes und Leibnitz, dessen Denkweise überdies die
psychologischen und kosmologischen Doktrinen Palmieris weit näher
als der scholastischen stehen. [L. c. Quamvis actus sensationis

a corpore non eliciatur, fit tarnen cum ipso et in ipso, quia
fit a principio quidem simplici, corporato, et ipsum corpus con-
currit ratione sui, ut sit ille actus. Sicut ergo principium
simplex est in corpore, eique conjuncture est, et ab eo modificatur,
ita et operatio ejusdem in corpore est, a quo modum sibi debi-
tum mutuatur. Mit Recht wird diese Theorie der Sensation
entschieden bestritten, wenn auch ohne ausdrückliche Bezugnahme
auf Palmieri, von P. Pesch in den Institutiones Philosophiae
naturalis, Friburg. 1880 p. 141 und besonders p. 153: „Sed ad
haec phaenomena (seil, sensationis) explicanda non sufficit dicere,



Palmieris Theorie vom Individuationsprinzip. 99

corpus esse conditionem intrinsecam actus, sed corpus debet esse

comprincipium actus, ita ut simul cum anima vitalem sensationis

actum eliciat." Nicht mit Unrecht sieht P. Pesch die Quelle dieser
Ansicht in einem falschen Begriff vom Leben, zu dem selbst

(fügen wir bei) ein falscher Begriff von der Materie geführt hat.]
In Übereinstimmung mit jener Theorie vom Ursprung der

Ideen steht Palmieris Annahme, dafs der Intellekt das Einzelne
nach seiner Eigentümlichkeit erkenne, und die weitere, dafs das

Prinzip der Individuation nicht in der Materie gelegen sei.

,,Der Intellekt, behauptet P. im Anschlufs an Suarez, besitzt
einen eigentümlichen Begriff des materiellen
Einzelwesens, das ihm durch den Sinn gegenwärtig wird,
obgleich deshalb nicht notwendig das Einzelne früher
als das Allgemeine erkannt wird. Die intellektuelle
Erkenntnis des gegenwärtigen Körpers aber ist nicht
eine unmittelbare, sondern eine mittelbare." [L. c. p. 490
Thesis XXVIII. Eine eingehende Widerlegung der von Palmieri
vorgebrachten Gegengründe liegt weder in unserer Aufgabe noch

in unserer Absicht. Seine Einwendungen speziell gegen die

Spezies beruhen zumeist auf vorgefafsten Begriffen, die auf die

Thatsaehen angewendet werden, anstatt dafs die Begriffe den

Thatsachen gemäfs gebildet würden. Ihm steht die mechanisch-

monadologische Naturauffassung prinzipiell fest. Dieser, die nur
aktuelles Sein (Monaden), deren Modi und wechselseitige
Verbindungen kennt, müssen sich die Begriffe und Thatsachen fügen.
Daher verwirft P. den Begriff einer inkompleten Substanz, der
zwischen aktueller und potentieller in der Mitte liegenden
habituellen Bestimmtheit u. s. w.J

Ob und wie diese Bestimmungen harmonieren, darüber haben

wir an diesem Orte nichts auszumachen. Dagegen wollen wir
feststellen, dafs Palmieri die Berufung auf die Notwendigkeit
der Abstraktion von den individualisierenden Bedingungen der

Materie zum Behufe der Aufnahme der Dinge in den Intellekt
nicht gelten läfst — aus dem Grunde, weil falsch sei, was
vorausgesetzt werde, nämlich dafs die bestimmte Materie das Prinzip
der Einzelheit bilde. [L. c. p. 491.]

7*



100 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Palmieri verweist auf die sechste These seiner Ontologie
[Institutiones Phil, volumen lm p. 297], auf die wir im zweiten,
metaphysischen, Teile unserer Schrift zurückkommen werden. An
diesem Orte möge noch die letzte Konsequenz des von P.

eingenommenen Standpunkts der Erkenntnistheorie berührt werden,
die Preisgebung der realen Zusammensetzung von Materie und
Porm in den körperlichen Dingen. Koch mehr. Für P. gibt es
weder in der Natur noch im Geiste eine reale Potenz. Denn
der Verstand, dem die Fähigkeit zukommt, infolge der blofsen

Gegenwart des Objekts durch sieh selbst sich jeglichem Seienden

ideal zu konformieren, kann nicht mehr als ein passives
Vermögen, das sich zum Intelligiblen in Potenz verhält, im Sinne
des intellectus possibilis des Aristoteles und der Scholastiker,
sondern nur als Aktivität und Aktualität begriffen werden. [Siehe
oben S. 97.]

Wir haben keinen Grund, uns über diesen Sachverhalt zu
wundern; denn der Zusammenhang zwischen dem

erkenntnistheoretischen und naturphilosophischen Problem ist unleugbar.
Gerade in unserer Frage tritt derselbe in scharfen Umrissen

hervor. Der Potentialität des Intellektes entspricht die Poten-

tialität der Materie. Wie diese Möglichkeit der realen Formen,
so ist der einzelne Verstand Möglichkeit der idealen Formen.

Die Aktuierung der Potentialität des Verstandes ist nach
denselben Prinzipien zu begreifen wie die Hervorbringung der
substantiellen Formen im Stoffe. Den scholastischen Philosophen ist
diese Analogie oder, wenn man will, dieser Parallelismus

geläufig. Albert der Grofse und Thomas von Aquin ermüden nicht,
denselben bei jedem Anlasse, insbesondere wo es die Bekämpfung
der platonisierenden Anschauungen der arabischen Philosophen

gilt, hervorzuheben. [S. Albert. Magn., De anima 1. III.
tract. II. c. 9. S. Thomas, De veritate qu. X. art. II.]

Wer in der Aktuierung einer accidentellen Potentialität,
wie es die des Verstandes ist, durch accidentelle (intelligible)
Formen eine Absurdität erblickt, wird in der „Edukticn" der
Wesensformen aus der substantiellen Potentialität der Materie,
die Folgerichtigkeit seines Denkens vorausgesetzt, keinen seines



Zusammenfassung der Resultate. 101

Beifalls würdigen Gedanken ersehen. Und umgekehrt wird die

Verbannung der passiven Potenz aus der Natur nicht geneigt
machen, ihre Ansprüche auf die Sphäre des Geistes als legitime
gelten zu lassen.

Fassen wir die gewonnenen Resultate zusammen, so erklärt
sich die aus der Vergleichung der intellektuellen mit der
sinnlichen Vorstellung sich ergebende Inkommensurabilität daraus,
dafs jene durch Abstraktion aus dieser gewonnen wird — ein

Abstraktionsprozefs, der als ein notwendiger und unbewufster,
von jedem direkten Einflufs des freien Willens unabhängiger zu
betrachten ist, und von jener willkürlichen Abstraktion, die von
der einen Seite ihres Gegenstandes absieht, um eine andere zu

betrachten, sorgfaltig unterschieden werden mufs. In dieser aus

der natürlichen Verbindung des thätigen Verstandes mit der

Einbildungskrsft resultierenden Abstraktion geht mit der Materie
und ihren Bedingungen auch die Individualität verloren. Es

mufs also geschlossen werden, dafs in körperlichen Dingen die

Materie Grund der Individuation ist.
Zerreifst man diese Schlufskette in irgend einem Punkte,

so ergeben sich Konsequenzen der bedenklichsten Art. Ist die

Materie nicht Prinzip der Individuation, so stehen zwei Wege
offen, entweder anzunehmen, dafs die Individualität als solche

ein Nichtintelligibles, Nichtseiendes sei: eine Ansicht, die in der

Richtung des Hegeischen Panlogismus liegt, oder das

Zugeständnis zu machen, dafs auch der Intellekt das Einzelne nach
seinem eigentümlichen Begriffe erkenne. In diesem zweiten Falle
wird der reale Unterschied zwischen Sinn und Verstand nicht
mehr aufrecht erhalten werden können, und man wird genötigt
sein, entweder den Sinn auf den Verstand, oder den Verstand
auf den Sinn zurückzuführen.

Sehen wir indessen von der letzteren Konsequenz, die durch
eine Reihe von Mittelbegriffen zu verfolgen wäre, ab, so ist in
dieser Richtung wenigstens der Zusammenhang mit dem Nominalismus

unmittelbar einleuchtend. Der Verstand soll nichts Weiteren
als der Gegenwart der sinnlichen Vorstellung bedürfen, um seine

Operationen zu beginnen, und an dieser, sei es das Eigentümliche



102 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

oder das mit anderen Gemeinsame zu erfassen. Mag er nun seinen

Blick zuerst auf dieses oder jenes, mag er auf den gegenwärtigen

Körper mittelbar oder unmittelbar ihn richten: in allen

Fällen wird dieser Blick nichts entdecken, was in der sinnlichen

Vorstellung selbst nicht actu oder der Wirklichkeit nach

vorhanden ist. Der aktuelle Inhalt der sinnlichen Vorstellung aber
bietet nur Einzelnes und Materielles und stellt dieses nicht nach

seinem Wesen, sondern unmittelbar nur nach seiner Erscheinung
dar. Die Bildung eines Wesensbegriffes, die Vorstellung des

die Erscheinung transcendierenden Wesensgrundes, ja selbst die

Bildung eines wahrhaft allgemeinen Begriffes wird unter jener
Voraussetzung zu etwas Unmöglichem. Der allgemeine Begriff
sinkt zum Terminus, zum Register für ähnliche Erscheinungen,
zum blofsen eine Vielheit von Einzelobjekten zusammenfassenden

Namen herab. In dieses Schicksal werden folgerichtig auch

jene Begriffe hineingezogen, durch die wir materielles und

geistiges Sein gleichmäfsig denken, die eigentlich metaphysischen
Begriffe der Substanz, des Seins u. s. w. Auch ihnen wird
jeder selbständige intelligible Gehalt, durch den sie über die

Erfahrung hinausführen würden, abgesprochen werden müssen.

Mit einem Worte: der Kantsche Bankbruch der Vernunft wird
zur unvermeidlichen Katastrophe, vorausgesetzt, dafs mit der
Annahme Ernst gemacht wird, dafs die nackte Vernunft sich

der Gegenwart der sinnlichen Vorstellung gegenübergestellt finde

und folgerichtig nichts anderes vermöge, als analytisch und

synthetisch ihren aktuellen Gehalt zu verarbeiten.
Mit Unrecht würde sich Palmieri für seine Auffassung der

Abstraktion auf den Ausspruch des hl. Thomas berufen, es

bedeute das Abstrahieren des Allgemeinen vom Einzelnen oder der

intelligiblen Spezies von den Sinnenbildern soviel als die

Betrachtung der spezifischen Natur ohne die Betrachtung der
individuellen Prinzipien. [Hoc est abstrahere universale a

particular!, vël speciein intelligibilem a phantasmatibus : considerare

scilicet naturam speciei absque consideratione individualium prin-
cipiorum, quae per phantasmata repraesentantur. S. Th. I. qu. 85.

art. 1. ad 1.] Denn der englische Lehrer läfst uns darüber nicht



Unwillkürliche und willkürliche Abstraktion. 103

im Zweifel, wie wir das zu verstehen haben. Der thätige
Verstand nämlich abstrahiert die intelligiblen Spezies von der
sinnlichen Vorstellung, inwiefern wir durch die Kraft des thäti-
gen Verstandes die spezifischen Naturen ohne die individuellen
Bedingungen aufnehmen können. [L. c. ad 4. Da die Stelle für
das Verständnis der thomistischen Erkenntnistheorie von
hervorragender Bedeutung ist, so möge sie nach ihrem vollständigen
Wortlaute folgen. Phantasmata et illuminantur ab intellectu

agente, et iterum ab eis per virtutem agentis species
intelligibiles abstrahuntur. Illuminantur quidem, quia sicut

pars sensitiva ex conjunctione ad intellectivam efficitur virtuosior,
ita phantasmata ex virtute intellectus agentis redduntur habilia,
ut ab eis intentiones intelligibiles abstrahantur. Abstrahit autem

intellectus agens species intelligibiles a phantasmatibus, in quantum

per virtutem intellectus agentis accipere possuinus in

nostra consideratione naturas specierum sine individualibus con-

ditionibus, secundum quarum similitudines intellectus possibilis

informatur.] Nach dem englischen Lehrer nämlich ist die
spezifische Natur nur der Potenz nach im Sinnenbild. Es bedarf
daher, um es der Betrachtung zugänglich zu machen, einer

Aktuierung des Potentialen, einer Offenbarung des Latenten.
Eine blofse Analyse im Sinne der Occamisten, Palmiei'is u. s. w.
reicht dazu nicht hin, und führt, wie wir zeigten, zur nomina-

listi8chen Auffassung des allgemeinen und Wesens-Begriffs. Der

Begriff aber ist, was alle tieferen Denker erkannten, etwas vom
Gemeinbilde wesentlich Verschiedenes und kann durch eine Analyse

des aktuellen Inhaltes des letzteren unmöglich gewonnen
werden.

Man wendet uns vielleicht ein, dafs Thomas selbst die
abstrahierende Thätigkeit des Verstandes vom Willen abhängig
mache; von diesem also hänge es ab, ob sich der Blick des

Geistes dem Einzelnen oder dem Gemeinsamen zuwende. Es ist

unmöglich, den Gedanken des hl. Thomas ärger mifszuverstehen.
Der Gebrauch der geistigen Vermögen hängt allerdings vom
Willen ab, wie wir denn auch unsere Sinne dem Befehle des

Willens gemäfs gebrauchen. Aber wie es vom Willen ganz



104 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

unabhängig ist, dafs das Auge dort, wohin es gerichtet ist, eben

sieht, nicht aber hört oder riecht, so hängt es auch durchaus
nicht vom Willen ab, was der Verstand betrachtet oder zu
betrachten vermag in dem gegenwärtigen Sinnenbild. Genau
gesprochen betrachtet er überhaupt nicht dieses, sondern die
Natur der Sache, das spezifische Wesen, und zwar auf Grund
der Befruchtung, die ihm durch das Zusammenwirken von
thätigem Verstand und Sinnenbild geworden ist.

Betrachten wir aber die Palmierische Theorie des Erkennens
nach einer anderen Richtung hin, nach welcher der Verstand als

Fähigkeit erscheint, infolge der blofsen Anregung der Sinnlichkeit

sowohl den Begriff des Einzelnen als der allgemeinen Natur
zu bilden, so rückt sie von dieser Seite den platonisierenden
Theorien nahe [vgl. oben S. 97. Insofern trifft zu, was Skotus
gegen Heinrich von Gent betont: quod si est (anima sc.) causa

perfecta suae intellectionis, consequitur opus ei non esse prae-
sentia objecti, ut ipsum intelligat. Sanseverino, 1. c. p. 757.], und
halten wir uns zu der Frage berechtigt: wozu die Verbindung
der Seele mit dem Körper, wenn sie in sich selbst die komplete
Fähigkeit besitzt, in der Weise reiner Geister, die Dinge nach
ihrem formalen und individuellen Wesen zu erkennen? Die
Verbindung könnte nur mehr als eine accidentelle oder selbst
unnatürliche betrachtet werden. Aufserdem aber widerspricht die

Behauptung, der Verstand besitze eine Erkenntnis des

Individuellen nach seinem eigentümlichen Begriffe der offenkundigen
ßewufstseins- und Erfahrungsthatsache, dafs sich das Einzelne
als solches der intellektuellen Erfassung entzieht — eine That-
sache, die nicht nur von Aristoteles und dem hl. Thomas,
sondern auch, wie wir sahen, von Hegel anerkannt und
nachgewiesen, wenn auch von letzterem zur Begründung seines

absoluten Rationalismus mifsbraucht und entstellt wird.
Noch ein Ausweg scheint sich darzubieten, die Palmierische

Theorie der Abstraktion in einem Sinne zu verstehen, der sie

gegen die von uns aufgezeigten Konsequenzen nach beiden Seiten

sicher zu stellen geeignet sein möchte. Auf den Grundsatz

gestützt, dafs die Form dem Subjekte gemäfs sein müsse, in



Ein scheinbarer Ausweg. 105

welchem sie aufgenommen ist (receptum est in recipiente per
modum recipientis), könnte man sagen, der durch die sinnliche

Vorstellung im Verstand hervorgerufene Begriff sei notwendig
immateriell, geistig und stelle das reine, allgemeine Wesen
der Sache dar, da er in einem immateriellen Subjekte
aufgenommen sei.

Diesen Ausweg hat sich indes fürs ei'ste P. Palmieri selbst
verschlossen, indem er sich gegen jeden Übergang der sinnlichen in die

intelligible Spezies, ja gegen den Gedanken der Hervorbringung
und Existenz einer Spezies im Verstände überhaupt ausdrücklich
verwahrt. Fürs zweite aber würde die angedeutete Wendung
nicht zum Ziele führen. Denn, so belehrt uns der hl. Thomas,

„der Zustand des Aufnehmenden kann die Spezies nicht aus einer

Gattung in die andere übertragen, obgleich er, indem die Gattung
unverändert bleibt, die aufgenommene Spezies der Seinsweise

nach verändern kann. Daher kommt es, dafs, da die allgemeine

von der partikulären Spezies sich der Gattung nach unterscheidet,

jene Erkenntnis des möglichen Verstandes nicht genügt, dafs die

Spezies, die in der Einbildungskraft partikulär sind, in ihm

allgemein werden." [Quaest. disp. qu. unica de anima art. 4 ad 3.]
Das will sagen: zwar nehmen die Sinne ihrer Natur entsprechend
Farben, Töne, Gestalten ohne Materie auf; -gleichwohl aber
gehören diese, sofern sie in den Sinnen sind — durch ihre Spezies

nämlich — derselben Gattung wie die wirklichen Farben und Töne

und Gestalten an, weil sie die materielle Beschränktheit nicht

vollständig ablegen, mit den materiellen Bedingungen behaftet
bleiben und daher die Dinge auch nur nach ihrer äufseren

Erscheinung den Sinnen repräsentieren. Anders der Begriff oder

die intellektuelle Vorstellung, in der die Gattung des Materiellen
selbst verändert, alle Materialität verschwunden ist. Diese
kann ihre Entstehung nur einer aktiven, nicht einer passiven

Operation, einer blofsen Aufnahme im leidenden Subjekte
verdanken.

Unsere Bedenken gegen die Palmierische Theorie der
Abstraktion bleiben demnach unerschüttert bestehen, nämlich dafs sie



106 Die Lehre d, hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

entweder zur nominalistischen Leugnung jeder selbständigen
intellektuellen Vorstellung führe, oder zur Annahme einer aktuellen

im menschlichen Geiste schlummernden Ideenfülle, die

durch die Gegenwart der Objekte angeregt, ins Licht des Be-

wufstseins tritt.
Der Mensch erkennt durch zwei Vermögen, was Gott und

die reinen Geister durch eine einfache Kraft erkennen. Dieser
Dualismus der Erkenntnisvermögen im Menschen ist eine

psychologische Wahrheit, die nicht ohne Gefahr geleugnet werden kann.
Es ist möglich, dafs diese Wahrheit anerkannt, und dennoch ein

falscher erkenntnistheoretischer Standpunkt eingenommen werde.
Kants Beispiel lehrt dies. Es ist aber unmöglich, Verstand und
Sinnlichkeit zu identifizieren, ohne in die folgenschwersten
Irrtümer zu geraten.

Die Wahrheit dieser Behauptung ist in den Annalen der
Geschichte der Philosophie mit ehernem Griffel eingeschrieben.

Die Lehren des Suarez, der der Sinnlichkeit einen

erzeugenden Einflufs auf die Hervorbringung der intellektuellen
Vorstellung nicht einräumt, das Individuelle nach seiner
Eigentümlichkeit und zwar als erstes Objekt vom Verstands erkannt
werden läfst und den Grund der Individualität des Körperlichen
nicht, mehr in der Materie sucht, sind mit Recht in der Schule

der späteren Thomisten auf entschiedenen Widerspruch ge-
stofsen.

Einer der hervorragendsten und spekulativsten unter diesen,

Johannes vom hl. Thomas, referiert folgende gegen die

thomistische Lehre, dafs der Intellekt das Einzelne nur indirekt
erkenne, erhobene Einwendungen. Erstens, das Einzelne könne

auf geistige Weise oder durch eine immaterielle Spezies, also

anders als im Sinne repräsentiert werden. Zweitens, die Wesenheit

könne nicht das eigentümliche und formale Objekt des

Verstandes ausmachen, weil dieser das Wesen nur in seltenen Fällen
und mit Schwierigkeit erkenne, überdies aber, wo er wirklich
ins Innere der Dinge eindringe, mit diesem auch das Aufsere,
mit dem Wesen auch die Zustände und Accidentien ergreife,



Suarez und die Thomistenschule. 107

woraus zu schliefsen sei, dafs der Verstand die Dinge nicht nur
nach dem allgemeinen Wesen, sondern auch nach ihrer Singularität

erkenne. Endlich könne ja auch der Verstand eines

Engels das innere Wesen der Dinge und doch zugleich auch

direkt die Individuen denkend erfassen, wie der hl. Thomas

ausdrücklich lehre. Folglieh könne in dem Formalobjekt des

Verstandes, dem allgemeinen Wesen, kein Hindernis gelegen
sein, dafs der menschliche Verstand, wiewohl er sich auf das

Wesen richtet, doch auch direkt das Einzelne erreiche.

Auf die erste dieser Einwendungen wird erwidert: Der
Unterschied von Verstand und Sinnlichkeit wäre ein sehr
materieller und accidenteller, wenn ihre Differenz nur in der Beschaffenheit

der Spezies, nicht aber in dem repräsentierten Objekt und
in der Weise der Repräsentation gesucht werde. Mit anderen

Worten: der wesentliche Unterschied zwischen Verstand und

Sinn wird aufgehoben, wenn jener nicht die abstrakte, sondern

die konkrete Wesenheit zu seinem eigentümlichen Objekte hat.

Die abstrakte Auffassung der Dinge aber impliziert die Abstraktion

von den individualisierenden Bedingungen, erstreckt sich also

nicht auf den eigentümlichen Begriff des Individuums als solchen.

In der Antwort auf den zweiten Einwand wird zwischen
dem Erkennen der Wesenheit und dem Erkennen nach der
Art der Wesenheit unterschieden. Der menschliche Geist
nämlich dringt zwar nicht immer in das Wesen der Dinge ein,
sondern ist vielfach gezwungen, bei der Erkenntnis der ihnen

zufallenden und zufälligen Eigenschaften stehen zu bleiben. Gleichwohl

erkennt er alles, auch diese Eigenschaften, nach der Art
der Wesenheit; denn auch in der zufalligen Eigenschaft ergreift
er das Innerliche und Wesentliche. Daher bezeichnet Aristoteles
das Wesentliche als das eigentümliche Objekt des Verstandes, und

der hl. Thomas sagt: „Die Thätigkeit des Intellekts ist gleichsam

ein Lesen im Innern der Sache (intus legere), und dies

ergibt sich deutlich aus der Betrachtung des Unterschiedes
zwischen Intellekt und Sinn; denn die sinnliche Erkenntnis
beschäftigt sich mit den äufseren sinnlichen Beschaffenheiten, die

intellektive Erkenntnis aber dringt bis zur Wesenheit der Sache,



108 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Objekt des Intellektes also ist das Wesen." Obgleich also der
Intellekt nicht immer in das Wesen der Sache eindringt, so

mufs doch die Erkenntnisweise immer auf die Wesenheit
gerichtet sein und sich folglich über die materiellen Existenzbedingungen

(das Hier und Jetzt des Dieses) erheben. Argumentiert
man also, der Verstand erfasse mit dem Innern auch das Äufsere,
so ist zu entgegnen, er erfasse zwar auch dieses, aber nach der
Weise des Innern, d. h. mit Abstraktion von der materiellen
Individualität.

Die Erkenntnis der Engel aber, auf die man sich schliefslich
beruft, ist von ganz anderer Art als unsere menschliche; sie

geschieht nicht durch Abstraktion vom Einzelnen und in
diskursiver Weise, sondern beginnt vom innersten substantiellen
Wesen, wie es in Gott selbst seinen Ursprung hat, und von ihm
real den Dingen, ideal den (reinen) Geistern eingeflöfst wird.
Daher das Erkennen des Engels vom Wesen zur individuellen
Erscheinung gelangt. Das menschliche, von der Sinnlichkeit
abhängige Erkennen dagegen gelangt zur Erkenntnis des Wesens

nur aufsteigend von der sinnlich beschränkten, an Zeit und Raum

gebundenen Erscheinung. In dieser seiner konkreten, nämlich
materiellen Existenz ist das Wesen der Dinge nur der Möglichkeit

nach intelligibel und bedarf der Reinigung von der Materie
und ihren Bedingungen, um in Wirklichkeit intelligibel zu werden.
So erklärt es sich, dafs wir das singulare Sein der Dinge nur
durch Reflexion auf den Inhalt der sinnlichen Wahrnehmung,
nicht aber durch eine eigentümliche intellektuelle - Vorstellung
erkennen. [Joh. a. S. Thoma Ours, philos, t. III. qu. X. de In-
tellectu, art. IV. (p. 472 sequ.)]

Diese Theorie also ist es, von der wir behaupten, sie sei

allein geeignet, den philosophischen Rationalismus in seiner
tiefsten Wurzel zu zerstören, ohne ihrerseits Gefahr zu laufen, in
das andere Extrem des Empirismus und Sensualismus zu
verfallen. Sie führt ihren Ursprung auf Aristoteles zurück. Wenn
der grofse Denker, wie wir sahen, erklärt, etwas anderes sei

die Sache und etwas anderes ihr Sein, die konkrete individuelle
Existenz des Körpers und seine dem Geiste direkt allein er-



Der logische Standpunkt Alberts des Grofsen. 109

kennbare spezifische Bestimmtheit; jedoch nicht in allem sei es

so, vielmehr gebe es Wesen, in denen beides zusammenfalle

[De anima, 1. III., 4.; 429 b 12.]: so ist hierin der Keim für
die entwickeltere Lehre des Aquinaten gegeben, nämlich fiir die
Lehre von der Verschiedenheit des individualisierenden Prinzips
für körperliche und geistige Wesen im Zusammenhange mit der
wesentlichen Verschiedenheit der zwei menschlichen Erkenntnisvermögen,

des Verstandes und der Sinnlichkeit, von denen jener
nur das Allgemeine erreicht, weil seine Erkenntnisse durch
Abstraktion aus dem Sinnlichen geschöpft werden.

Dafs die Natur der körperlichen Dinge durch die Materie
individualisiert werde, und dafs wir aus diesem Grunde die

körperlichen Individuen nicht durch den Intellekt und logisch,
d. h. durch fortgesetzte Bestimmung bis zur letzten individuellen
Differenz erkennen, ist die oft wiederholte Lehre Albert des
Grofsen. Für unseren Zweck genügt es, folgende Stelle aus
dem Buche von den Prädikabilien anzuführen, die so bestimmt

lautet, dafs über ihren Sinn kein Zweifel obwalten kann. „Die
speziellste Art ist jene, die nur das Individuum unter sich befafst,
welches allein durch die Materie zählbar ist und
nicht durch die Form, insofern die Form ihr ganzes Sein
und Können in die Materie ausgiefst. Da nun dieses Speziellste
Art ist, so wird es nie in Arten eingeteilt und kann nie in
solche eingeteilt werden; denn eine Einteilung in Arten gibt es

nur von der Gattung durch formell entgegengesetzte Differenzen,

folglich wird sie (die unterste, speziellste, durch die letzte
intelligible Differenz kontrahierte Art) nur durch die Materie
geteilt." [Albert. Magn. Lib. de praedicabilibus tract. IV. art. V.

Opp. t. I. p. 43 a.]

In der letzten Spezies hat die Intelligibilität ihre Grenze.

Die Einteilung durch Differenzen erstreckt sich nicht bis zu den

Individuen, die sich nur durch das räumliche Nebeneinander und
zeitliche Nacheinander, das Hier und Jetzt, unterscheiden. Der
Grund hiefür aber liegt im Stoffe, der das bestimmte und
bestimmende Sein der Form in das — soviel an ihm liegt —
gleichgültige, begrifflose Aufsereinander zeiträumlicher Existenz



110 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

zerstreut: in welcher Zerstreutheit es daher auch nur den Sinnen

zugänglich ist, dem Intellekte aber sich entzieht.
Bevor wir das Gebiet der Erkenntnistheorie verlassen, wollen

wir einen Blick auf die Stellung werfen, welche die neuere Logik,
die sich mehr und mehr von der Naturwissenschaft bestimmen

läfst, zu unserer Frage zu nehmen geneigt ist. „Die antike und
moderne Wissenschaft, so bemerkt einer der neuesten Bearbeiter
der genannten Wissenschaft, Sigwart, [Logik, II. Band S. 285.]
scheiden sich vielleicht in keinem Punkte deutlicher als darin,
dafs die Logik der Alten sich befriedigt bei der Subsumtion

jedes Gegebenen unter einen allgemeinen Begriff, in welchem
eine Reihe kleiner Unterschiede verschwinden: die thatsächlich

geübte Logik der Neueren aber, der freilich die Theorie noch

unvollständig gefolgt ist, die ganz bestimmte Besonderung
des allgemeinen Begriffs verlangt, welche den individuellen
Unterschied voll ausdrückt. Nach den Untersuchungen unseres ersten

Abschnitts ist diese vollkommene Genauigkeit der Aussage da

möglich, wo die begriffliche Fassung der Prädikate sie auf ein
mathematisch darstellbares Kontinuum reduziert und ihren
Ausdruck durch das Mafs gestattet und insoweit möglich, als

die Fähigkeit reicht, kleine Unterschiede wahrzunehmen und dem

Mafse zu unterwerfen."
Wäre diese Logik, die „thatsächlich geübt wird, der aber

die Theorie nicht vollständig gefolgt ist", begründet, so wären
damit die Voraussetzungen unserer Untersuchungen aufgehoben;
denn hiezu gehört die Unerfafsbarkeit der individuellen
Unterschiede für menschliches Denken und Wissen. So sehr sie aber

auch dem herrschenden Empirismus zusagen mag, so ist sie doch

ohne jedes Fundament, und sind ihre Anforderungen unerfüllbar.
Geübt wird sie nur insoweit, als die Absicht auf die genaue
Beobachtung und Beschreibung des Einzelnen gerichtet ist.
Insoweit aber eine Wissenschaft des Einzelnen, z. B. eine Indi-
vidualpsychologie intendiert wird, scheitert sie an der uüüber-

steiglichen Grenze, die dem menschlichen Wissen gesteckt ist.
Die individuellen Unterschiede sind einfach unerfafsbar, und
keine Sprache vermag sie auszudrücken. Auch kein Mafs er-



Die moderne Logik. Sigwart. 111

reicht sie. Denn wenn ich die Höhe dieses Baumes noch so

genau gemessen zu haben glaube, so habe ich, präzis gesprochen,
nicht das Mals dieses Baumes, dieses Mafs, sondern ein
mit anderen wirklichen oder möglichen Bäumen derselben Gröfse
ihm gemeinsames Mafs gefunden und in der Beschreibung
ausgedrückt, also das Gegebene unter den allgemeinen Begriff des

fünf-, sechs- u. s. w. Fufs hohen subsumiert. Diese Gröfse

ist die Gröfse dieses Baumes ; dieser Baum aber ist durch
keine Beschreibung, die immer nur eine Kollektion allgemeiner
Merkmale sein kann, auszudrücken und dem Gedanken sprachlich

zu vermitteln. Den einzelnen Gegenstand, den einzelnen

Fall erfafst der Sinn allein, was die Vernunft darin ergreift,
ist allgemein. Es gibt daher keine Wissenschaft des Einzelnen
als solchen. Eine Wissenschaft, die darauf — man gestatte
das Wort — versessen wäre, würde, abgesehen davon, dafs ihr
dies im wahren Sinn des Wortes nie gelingen würde, zum
rohesten Empirismus und zu einem geradezu unerträglichen
Autoritätsglauben führen; denn da die Beobachtung des Einzelfalles

sich nicht wiederholen läfst, so müfste der vorausgegangenen

Beobachtung eines hervorragenden Forschers unbedingter
Glaube geschenkt werden, und die Wissenschaften würden zu

Sammlungen und Beschreibungen individueller Beobachtungen
und Experimente herabsinken: ein Verfall der wahren Wissenschaft,

dessen bedenkliche Anzeichen selbst bei hoehberühmten

empirischen Forschern der Heuzeit sich wahrnehmen lassen.

In Wahrheit haben Beobachtungen, Experimente nur
insoweit wissenschaftlichen Wert, als sie sich in derselben Weise
wiederholen lassen, das heifst, nicht durch das, was an ihnen
individuell und zufällig ist, sondern durch das, was allgemein
gültig ist.

Der Sinn also erkennt das Einzelne, der Verstand das

Allgemeine, der Grund dieser Differenz aber ist in der Materie
zu suchen, die Prinzip der Individuation der Körper ist, zwar
nicht in ihr als solcher, sondern in ihrem speziellen Verhältnis
zum menschlichen Geiste, der in Abhängigkeit von den



112 Die Lehre d. hl. Thomas u. s. Schule vom Prinzip der Individuation.

Dingen, durch Abstraktion erkennt. Im Prozeis dieser
Abstraktion läutert sich der materielle Gegenstand und gelangt in
den Verstand erst, nachdem er in den Sinnen die Materialität,
und weiter durch die Wirksamkeit des thätigen Intellekts auch

die materiellen Bedingungen des Daseins in Zeit und Raum,
das Hier und Jetzt, mit anderen Worten die materielle
Individualität abgelegt hat. Dieser Vorgang affiziert indes nicht das

Ding, den Gegenstand, sondern die durch seine Mitwirkung in
der Seele erzeugte, successiv immer geistiger sich gestaltende
Ähnlichkeit desselben, die Spezies.


	Die Lehre des Hl. Thomas und seiner Schule vom Prinzip der Individuation

