
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 1 (1887)

Artikel: Die mystische Philosophie des Buddhismus und die bezüglichen
Publikationen aus esoterischen Kreisen

Autor: Schell, Herman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


w- >z?:
m&M&M
'A®?*!??

DIE MYSTISCHE PHILOSOPHIE

DES BUDDHISMUS

UND DIE BEZÜGLICHEN PUBLIKATIONEN AUS

ESOTERISCHEN KREISEN.

VON DR. HERMAN SCHELL.

——

Das wichtige Mittel der methodischen Vergleichung zur
Unterscheidung des Gemeinsamen und Eigentümlichen, des

Ursprünglichen und Spätem, des Fortschritts und der Entartung,
des geistigen Gedankens und seiner sinnlichen Umhüllung wird
in neuester Zeit mit unvergleichlichem Eifer auf dem Gebiet der

vergleichenden Religionsforschung zur Anwendung gebracht. Es

bedarf allerdings unermüdlicher philologischer Thätigkeit, um die

autoritativen Quellen der grofsen Religionen nach ihrem relativen
und absoluten Wert zu bestimmen und dem Studium zugänglich

zu machen: eine kanonische Litteratur, die alle Schwierigkeiten
vereinigt, welche Fremdartigkeit des Gedankens und seines

Ausdrucks, Naivität und Reflexion, Inhalt und Umfang erzeugen;
welche hinwiederum der treueste, ich möchte sagen, der himmlische

Wiederhall jenes Denkens und Strebens ist, in welchem
sich die Geisteskraft der Kulturvölker in ihrer ganzen Eigenart
und Fülle ausgestaltet hat. Man nehme hinzu das Studium der

Veränderungen, welche der religiöse Volksgeist wie die
wissenschaftliche Theologie in den positiven Überlieferungen
hervorgerufen haben, und es begreift sich leicht, dafs Teilung der

Arbeit, wenn irgendwo, auf dem Gebiete der vergleichenden
Jahrbuch für Philosophie etc. 1



2 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Religionsforschung vonnöten ist. Die Arbeitsteilung mufs sich

naturgemäfs auf die Scheidung des empirischen und spekulativen,
oder des philologischen und philosophischen Anteils beziehen;
denn es dürfte kaum einem Forscher möglich sein, eine solche

linguistische Gelehrsamkeit mit philosophisch-theologischer Schulung

zu vereinigen, dafs er sowohl als vergleichender Philologe
wie als vergleichender Theologe den notwendigen Ansprüchen
der Religionen gerecht zu werden vermöchte.

Auch wenn die Vergleichung der Religionen blofs in
archäologischer Tendenz arbeitete, nicht vor allem, um ihren reichen

Beitrag zur Aufhellung der religiösen Wahrheit zu liefern,
bedarf der Religionsforscher einer exakten und objektiven Kenntnis
der fremden, nicht minder aber der eigenen Religion, der christlichen

Offenbarung, und in ihrem Umfang insbesondere des

Katholizismus. Man hielt engherzige Befangenheit so gern für eine

Mitgift der orthodoxen Theologie, dafs man unvermerkt die

ungerechtesten Vorurteile gegen Christentum und Kirche als

selbstverständliche Wahrheiten in die vergleichende Religionsbetrachtung

einführte, ohne ein ernstes Studium des Katholizismus
insbesondere für notwendig zu erachten. Dem Mangel
theologischer Studien mag es zuzuschreiben sein, wenn sich sogar
bahnbrechende Forscher von oberflächlichen Vorurteilen gegen
das Christentum ihrer eigenen Konfession, noch mehr aber gegen
die katholische Kirche, in ihrem Urteil beherrschen und irreleiten
liefsen.

Es wäre ein grofses Hindernis für den Erfolg der besten

neuern Autoren auf dem Felde der vergleichenden
Religionsforschung, wenn insbesondere katholische Theologen denselben in
ihrer Berichterstattung über die religiösen Ideen und Riten Indiens

nur so viel Vertrauen schenken könnten, als sie durch ihr
Verständnis der katholischen Kirchen- und Volksreligion verdienen.
Der Wille, objektiv zu urteilen, befreit den Geist des Forschers
nicht ohne weiteres von Vorurteilen, zumal auf dem religiösen
Gebiete, auf welchem die persönliche Lebensentwicklung und das

höchste Interesse mit den abstrakten Problemen verschlungen
sind. Derartige Erwägungen wurden auch wachgerufen bei der



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 3

Lektüre des Werkes von Sinnett: Die esoterische Lehre oder
Geheimbuddhismus, (Übersetzung aus dem Englischen. Leipzig
1884.) — welches Anlafs und Gegenstand zu dieser vorzüglich
m spekulativem Interesse unternommenen Studie geboten hat.
Es soll hingegen auch nicht verschwiegen werden, dafs
vorliegendes System der mystischen Philosophie des Buddhismus
durch die strenge Konsequenz, mit welcher es den monistischen
Entwicklungsgedanken insbesondere auf dem geistigen Lebensgebiet

durchführt, und durch den ruhigen Ernst, mit welchem
es an die ewigen Probleme der Wissenschaft und Religion
herantritt, hohe Bewunderung und sorgfältige Würdigung verdient.

Die Veröffentlichung der buddhistischen GeheimWissenschaft

ging von der theosophischen Gesellschaft aus, welche 1875 von
,Geheimlehrern' gegründet wurde, um in Fühlung mit der
europäischen Welt zu treten. Ihr Organ: ,The Theosophist' erschien

zuerst monatlich in Bombay, dann in Madras, dessen wichtigste
Publikationen aus der Feder Sinnetts stammten und von ihm in
1er oben erwähnten Schrift systematisch verbunden wurden.
Es entstanden Zweiggesellschaften in England, Frankreich, Rufsland,

auch in Deutschland; als Organ dieser Richtung ist die
>Sphinx' zu betrachten, welche seit Beginn dieses Jahres in Leipzig
(Th. Griebens Verlag) erscheint, eine „Monatsschrift für die
geschichtliche und expérimentale Begründung der übersinnlichen
Weltanschauung auf monistischer Grundlage", herausgegeben von
Hübbe-Schleiden. Als wissenschaftlicher Vertreter dieser
religiösphilosophischen Fortentwicklung des buddhistischen Monismus
dürfte Carl du Prel zu betrachten sein, von dessen Werken wir
die Philosophie der Mystik, Leipzig 1885, erwähnen.

Das System von Ideen, welches unter dem Kamen des
esoterischen Buddhismus von Sinnett in das Abendland eingeführt worden

ist, mufste notwendigerweise mehrfaches Befremden erregen.
Man hielt dafür, es sei der Anspruch auf die geheime
Fortpflanzung einer uralten Weisheitslehre als eine unbegreifliche
Anmafsung a limine zurückzuweisen, zumal dem Buddhismus aus
Innern und geschichtlichen Gründen eine Geheimwissenschaft
fremd sei. Der Anteil, welchen das theosophische System Sinnetts

r*



4 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

der Descendenztheorie eingeräumt habe, lasse keinen Zweifel
über den modernen Ursprung desselben, da man doch nicht im
Ernst den Glauben verlangen könne, die buddhistischen Weisen
seien schon Jahrtausende im stillen Besitz der Errungenschaft
Spencers und Darwins gewesen, ohne sich etwas davon merken
zu lassen. Nehme man den Spiritismus hinzu, so habe man die
neuen Elemente, welche in Verbindung mit der Sankhyaphilo-
sophie den esoterischen Buddhismus ergeben. Vgl. aufser andern
publizistischen Stimmen A 11g. Zeit. 26. 1886.

Zunächst stellen wir nun die Erage, ob die Annahme einer
Geheimlehre im Buddhismus durch innere Gründe erlaubt und
durch äufsere Anzeichen empfohlen werde? — Vielleicht ist es

gut, sofort beizufügen, dafs auch bei Annahme einer
Geheimüberlieferung eine sachliche Weiterentwicklung nicht auszu-
schliefsen ist, auch nicht bei voller Würdigung der Eigenart des

orientalischen Denkens. Dieses ist vorzugsweise gläubige
Versenkung in überlieferte Ideen, um von ihrem Inhalt möglichst
stark ergriffen und so überzeugt zu werden; kritische Prüfung
der Wahrheit und alles, was zur Bereicherung des Urteils dient,
liegt ihm ferner; betrachtende Vertiefung in den Vorstellungsinhalt

ist ihm die Hauptsache. Trotz dieser Vorliebe für
mystische Kontemplation und traditionelle Weisheit kann auch der
orientalische Geist das Bedürfnis sachlicher Kritik und objektiver
Vergleichung nicht ganz vernachlässigen; daher müfste von
vornherein angenommen werden, dafs in dem etwaigen Geheimbund

nicht eine uranfängliche Weisheit unverändert fortvererbt,
sondern dafs gewisse Prinzipien, Methoden und Ziele des religiösen
Philosophierens festgehalten und zu verschiedenen Zeiten mit
besserem oder geringerem Erfolg angewandt worden seien. Man

müfste ja den menschlichen Geist für einen leblosen Mechanismus

halten, wenn man ihm ein rein passives Empfangen und

Weitergeben tiefgreifender Weltanschauungen auf Jahrtausende

zumuten wollte; selbst in einem so streng disziplinierten Orden,
wie Sinnett ihn schildert, wäre dies ein psychologisches Rätsel.

Die katholische Kirche, welche als Bewahrerin der Offenbarung



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 5

einen ähnlichen Anspruch erhebt, thut dies nur unter ausdrücklicher

Berufung auf den Beistand des göttlichen Geistes.
Die Frage nach der Möglichkeit und dem Vorhandensein

einer Geheimlehre hängt mit der Pflege theologischer Metaphysik
oder der Religionsphilosophie im Gegensatz zur Religion
zusammen. Je mehr im Kreise der Priester, Aszeten oder Theologen

die überlieferte Religion mit ihren Lehrsätzen und Riten
wissenschaftlich erforscht wird, ob in der positivern Tendenz

allegorischer Vergeistigung oder skeptischer Kritik, desto mehr
Anlafs ist zur Verengerung und Abschliefsung des Kreises
gegeben, insbesondere, wenn auf der Wertschätzung der Religion
seitens des Volkes grofse Privilegien des priesterlichen Standes

beruhen. Die Schwierigkeit abstrakter Spekulation, die
Gefährlichkeit negativer und aufgeklärter Resultate für die Massen,
der Nimbus geheimen Wissens: alle diese Momente würden im
freieren Abendlande eine gewisse Zurückhaltung bewirken; im

sehematisch angelegten Orient müssen sie zu einer organisierten
Geheimschule führen, — wie im brahmanischen Indien, in Chal-

däa, in Ägypten, den vielen Mysterien und Geheimsekten
Vorderasiens.

Die Frage nach der Zulässigkeit einer esoterischen Schule
im Buddhismus würde sich demnach dahin zuspitzen, ob der
Buddhismus von Anfang an eine spekulative Dogmatik oder

Metaphysik ererbt oder erzeugt habe, oder ob er als eine

nüchternpraktische Religion ohne Mysterium zu erkennen sei?

Alan ist allerdings gewohnt, den Buddhismus als eine fast
ausschliefslich praktische Erlösungsreligion zu betrachten, in
welcher das Ziel mit absoluter Alleinherrschaft den wenigen
Alitteln ihr ganz bestimmtes Mafs von AVert verleiht.
Insbesondere scheint das buddhistische Endziel dem Wissen keinen

jenseitigen, absoluten und ewigen Wert zu gewähren; denn

sogar das höchste Wissen wird nur deshalb erstrebt, weil es zum
Nirwana, zum Verwehen alles Wesens und Wissens verhilft.
Geheimwissenschaft setzt hingegen den Glauben an eine ewige
und unergründliche Wahrheit voraus, deren Anschauung irgendwie

den Alysten beseligt.



6 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Das einfachste Symbolum des Buddhismus sind die vier
grofsen Wahrheiten von der Thatsache, dem Entstehen, der

Aufhebung und dem W ege zur Aufhebung des Leidens. Die beiden
ersten Lehrsätze enthalten zweifellos das Ergebnis der Spekulation

Siddartha's und den Inbegriff der buddhistischen Dogmatik,
zu welcher noch der dritte als die Verkündigung des zu
erstrebenden Lebensziels, des Moralprinzips, hinzukommt. Allein
man legt bei der Würdigung dieser Religion das Schwergewicht
auf den vierten Artikel, den Inbegriff der Moral, zumal gerade
in der Tugend- und Pflichtenlehre, den drei Kategorien der

Rechtschaffenheit, Aszese und Mystik, die Kraft und die Erfolge
des Buddhismus liegen sollen. Die erste Stufe der Sittlichkeit
ist gemeinverbindlich und wird durch den Pentalog (das Verbot
des Tötens und Stehlens, der Unwahrheit, Unkeuschheit und

Unmäfsigkeit) geregelt; der zweiten entspricht das Mönchswesen;
der dritten der Stand des vollendeten Weisen. Ist nun nicht
die Fortdauer der beiden letztern Kategorien buddhistischer
Moral bedingt durch die Pflege der Kontemplation und Spekulation?

Pührt nicht der praktische Teil ebenso wieder in die

spekulative Metaphysik zurück, wie er aus ihr hervorgeht?
Schöpft nicht das Leben des Mönches wie des Vollendeten seinen

geistigen Inhalt aus der beständigen Betrachtung und

Erforschung der drei ersten Artikel?
Allerdings gibt das Ziel dem System seinen prinzipiellen

Charakter, und dieses Ziel ist das Nirwana. Was aber ist unter
dem Nirwana zu verstehen? Was verstand Buddha unter
demselben? War es ihm ein absolutes Verwehen des Daseins oder

nur des vergänglichen Daseins? ein vollständiges Erlöschen alles
Wissens oder nur des beschränkten und individualisierten Be-

wufstseins? Ist seine Auffassung des Nirwana innerlich verschieden

von dem Eingehen in das Parabrahma oder den ewigen
Atman der Vedântalehre, verbunden mit Abstreifung aller
Bestimmungen oder Upâdhi's? Letztere waren es nach der Vedânta-
theologie, was dem Wechsel und dem Leiden unterworfen ist;
die buddhistische Terminologie bezeichnet sie als die Sankhâra's
oder das Dhamma. Erkannte nun Buddha im Menschen nur einen



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 7

Haufen Sankhâra's, oder noch ein Absolutes, wie der Vedânta,
welcher dasselbe in dem innersten Âtman findet? Dafs die Person

(satta) aufser dem Konglomerat von Sankhâra's nichts sei, werden
wir von Buddha belehrt; allein hat er damit alles wahre Sein

negiert? Es scheint dies um so weniger, da gerade die Persönlichkeit

eine Beschränkung, Besonderung und Bestimmung des

absoluten Seins besagt, mit ihrer Auflösung in ein System von
Sankhâra's demnach keineswegs das Sein selber aufgehoben,
vielmehr von seiner widernatürlichsten Beschränkung befreit wird.

Wir halten dafür, dafs eine Zurückhaltung Buddhas
hinsichtlich des tiefsten Geheimnisses von Gott und Welt, Seele

und Vollendung angenommen werden müsse; eine Zurückhaltung,
welche nicht aus Indifferenz gegen das spekulative Problem,
sondern aus bewufster Erwägung hervorging und daher geeignet

war, einer Geheimschule im Sinne des ,Theosophist' Raum und

Anlafs zu gewähren.
Das Problem des Endzustandes erschien nicht erst dem

Buddhismus als ein Mysterium; schon die Brahmanen erklärten,
seine Lösung sei das höchste Wissensziel, allein auch die

schwierigste Aufgabe; sogar den Göttern sei es nicht gestattet,
den Schleier dieses Geheimnisses zu heben.

Den Beleg hierfür bietet zunächst die tiefsinnige Erzählung
von dem Brahmanenknaben Naciketas in Käthaka-Upanishad. Die

Heilsbegierde führt den jungen Naciketas zum Todesgott hinab,

von welchem er als einen der drei zugestandenen Wünsche

begehrt, er solle ihm die unter den Priesterschulen strittige Frage
beantworten, ob die Toten sind oder nicht sind. Yama, der Tod,
bittet ihn, die Frage zurückzunehmen und einen andern Wunsch

zu stellen, weil dies auch für die Götter ein zu schwieriges
Geheimnis sei; er bietet ihm alle Schätze und Freuden der
Weltherrschaft auf lange Lebenszeit; indes Naciketas bleibt bei seinem

Begehren: ,Der Wunsch, der in verborgene Tiefen eindringt,
der ist's allein, den Naciketas wählet'.

Yama erhört ihn endlich und antwortet: ,Die den Pfad des

Nichtwissens wandeln, irren ziellos durch das Jenseits, wie Blinde
von Blinden geführt; der Weise dagegen, welcher das Eine,



8

das Ewige, den alten Gott, der in der Tiefe weilt, erkennt und
sich über Leid und Freud erhebt, wird erlöst von Recht und
Unrecht, frei von Gegenwart und Zukunft.' Vgl. bei Oldenberg,
Buddha, das Nähere dieser Erzählung, welche durch die gehorsame

Hingabe des Naciketas zur Opferung seitens seines Vaters,
sowie die Bedeutung dieses Opfers für die Erlösung vom Tode

an das Opfer Isaaks anklingt, natürlich in durchaus brahmani-
scher Fassung.

Der ältere Glaube, dals das rechte Wissen vom rechten

Opfer von der Herrschaft des Todes befreie, ist in einer
fortschreitenden Umsetzung zu verfolgen, bis dieses Wissen von
Buddha als ein rein spekulatives mit ausdrücklicher Verachtung
ritueller Geheimnisse erklärt wird. Uns ist hier nur die That-
sache wichtig, dafs es überhaupt als ein privilegiertes Geheimnis,
sei es liturgischer oder philosophischer Art, betrachtet wurde.
Eine interessante Phase dieser spekulativen Umarbeitung der
früheren einfachen Begriffe von jenseitiger Vergeltung wird mit
der Lehre von den Ursachen und Gesetzen der Wiedergeburt
eingeleitet, der Lehre vom Karman, einem der wichtigsten Kapitel
des Geheimbuddhismus. Diese Theorie ist offenbar das Produkt
der Bemühung, der Lösung des grofsen Problems näher zu

kommen, als es mit der einfachen Vergeltungslehre möglich
schien: sie trug von Anfang an den Charakter esoterischer Weisheit.

,Unsere Quellen lassen uns erkennen', schreibt Oldenberg

a. a. 0. p. 50, ,wie im Anfang diese neue Lehre in den Kreisen

der philosophierenden Brahmanen einheimisch gewox*den ist; wer
sie besitzt, hat das Gefühl, ein Mysterium zu besitzen, von dem

man heimlich unter vier Augen redet. So in dem grofsen Rede-

tournier, von welchem das Brâhmana der 100 Pfade erzählt.

Unter den Gegnern, welche den weisen Yâjùavalkya mit ihren

Fragen zu Falle zu bringen suchen, tritt Jâratkârava Ârtabhâga

auf. ,Yâjùavalkya', fragt er, ,wenn der Mensch stirbt, geht seine

Stimme in das Feuer ein, sein Atem in den Wind u. s. w. Wo

aber bleibt der Mensch selbst?' — ,Gieb deine Hand her, Freund!'
lautet die Antwort, ,Artabhâga! wir beide allein wollen davon

wissen. Kein Wort davon in der Versammlung!' Und sie gingen



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 9

beide hinaus und sprachen miteinander. Was sie da redeten,
von der That (karman) redeten sie; und was sie da kündeten,
die That kündeten sie; rein (glücklich) wird er durch reine That;
böse (unglücklich) durch böse That.' — In der Welt der
Erlösung und Seligkeit aber, zur Vereinigung mit dem Brahman zu
fuhren vermag keine That. Auch die gute That ist etwas, was
in der Sphäre des Endlichen befangen bleibt; sie findet ihren
Lohn; allein des Endlichen Lohn kann auch nur ein endlicher
sein. Der ewige Atman ist über Lohn und Strafe, über Heiligkeit

und TJnheiligkeit gleich hoch erhaben.' Cf. Brih. Up. 3, 2, 13.

Deussen, Das System des Vedanta p. 405.
Each einer andern Darstellung derselben Autorität stellt

sich die Theorie also dar: ,Auf dem Begehren (kâma) beruht
des Menschen Natur. Wie sein Begehren ist, so ist sein Streben;
wie sein Streben ist, solche That thut er; welche That er thut,
zu einem solchen Dasein gelangt er. Rein wird er durch reine

That, bös durch böse That. Darüber ist dieser Vers: Dem hängt

er nach, dem strebt er zu mit Thaten, wonach sein innrer
Mensch und sein Begehr steht.

Nachdem den Lohn er hat empfangen,
Eür alles, was er hier begangen,
So kehrt aus jener Welt er wieder
In diese Welt des Wirkens nieder.

So steht es mit dem Verlangenden (kâmayamâna) ; nunmehr von
dem Nichtverlangenden.'

,Wahrlich, dieses grofse ungeborene Selbst, das ist unter
den Lebensorganen jener selbstleuchtende Geist! Hier inwendig
im Herzen ist ein Raum, darin liegt er, der Herr des Weltalls,
der Gebieter des Weltalls, der Fürst des Weltalls; er wird nicht
höher durch gute Werke, er wird nicht geringer durch böse

Werke; er ist der Herr des Weltalls, er ist der Gebieter der

Wesen, er ist der Hüter der Wesen; er ist die Brücke, welche
diese Welt auseinanderhält (sc. durch den Gegensatz von Ge-

niefsenden individuellen Seelen bhoktar, und von Zu-
Geniefsendem boghyam, nämlich der Frucht der Werke eines

frühern Daseins), dafs sie nicht verfliefse. Ihn suchen durch



10 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Vedastudium die Brahmanen zu erkennen, durch Opfer, durch
Almosen, durch Biifsen, durch Fasten. Wer ihn erkannt hat,
wird ein Einsiedler; zu ihm pilgern auch hin die Pilger, als die,
welche nach der Heimat sich sehnen

Das ist des Brahmanfreundes ew'ge Majestät,
Dafs er nicht wächst durch Werke und nicht minder wird;
Man folge ihrer Spur, wer sie gefunden hat,
Der wird durch böse Werke weiter nicht befleckt.

Darum, wer solches weifs, der ist beruhigt, bezähmt, entsagend,

geduldig und gesammelt; nur in dem Selbst sieht er das Selbst;
alles sieht er an als das Selbst; nicht überwindet ihn das Böse;

er verbrennet alles Böse ; frei von Bösem, frei von Leidenschaft

und frei von Zweifel wird er ein Brâhmana, er, dessen Welt
das Brahman ist.' — ,Wer ohne Verlangen, frei von Verlangen,

gestillten Verlangens, selbst sein Verlangen ist, dessen Lebensgeister

ziehen nicht aus, sondern Brahman ist er und in Brahman

löst er sich auf. Darüber ist dieser Vers:
Wenn alle Leidenschaft verschwunden,
Die in des Menschen Herzen nistend schleicht,
Dann hat das Sterbliche Unsterblichkeit gefunden,
Dann hat das Brahman er erreicht.' —

,Also sprach Yâjîiavalkya. Da sprach der König: ,0 Heiliger,
ich gebe dir mein Volk in Knechtschaft und mich selbst dazu.'

So Brihadâranyaka Upanishad 4, 4 und Deussen, Das System
des Vedânta p. 208 sq.

Die Gründe, welche dieses Wissen in brahmanischer Zeit zum
Geheimbesitz weniger Vollkommenen machten, behaupteten ihr
Recht auch den universalen Tendenzen der Predigt Buddha's

gegenüber. Er selbst ist Zeuge dessen, wenn er sich nur mit
Mühe entschlofs, als Prophet aufzutreten. Es war insbesondere

der Satz von der Verkettung der Ursachen und vom Aufhören
der Gestaltungen, also vom Wesen der Entwicklung und des

Nirwana, der ihm zu erhaben und schwierig für das allgemeine
Verständnis schien. Es bedurfte der Fürsprache des höchsten

Brahman, um ihn von dem Entschlufs abzubringen, nach erlangter
Erlösung sich ins Nirwana zu versenken.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 11

,Wozu der Welt offenbaren, was ich in schwerem Kampf
errang? Die Wahrheit bleibt dem verborgen, den Begierde und
Hafs erfüllt. Mühsam ist es, geheimnisvoll, tief, verborgen dem

groben Sinn; nicht mag's schauen, wem irdisches Trachten den

Sinn mit Nacht umhüllt/ cf. Mahàvagga 1, 5, 2 sq. — So der
Gedanke, der ihn zuerst gefangen nahm. Nachdem er der Bitte
des Brahman Sahampati aus Mitleid mit jenen Seelen willfahren,
welche zwar Empfänglichkeit für das Wahre, nicht aber die

Kraft besitzen, sich selbst zur erlösenden Wahrheit emporzu-
ringen, erwähnt er nochmals seines frühern Bedenkens:

,Geöffnet sei allen das Thor der Ewigkeit!
Wer Ohren hat, höre das Wort und glaube.
Der eignen Pein dacht ich; drum hab' ich, Brahman,
Das edle Wort noch nicht der Welt verkündet.'

Sollte Buddha nach solchen Erwägungen zum Entschlufs

gekommen sein, der Gesamtheit alle Errungenschaften seiner

Spekulation zu offenbaren? Mufste er sich nicht, von der Logik
seiner eigenen Gedanken genötigt, auf dasjenige beschränken,

was einerseits dem Erlösungsbedürfnis, andererseits der Fassungskraft

der Menge, nicht blofs des Volkes, sondern auch der
Mönche genügte? Zweifelte er ja sogar an der Möglichkeit, seine

vier Lehrsätze, vor allem den zweiten, den Überzeugungen
annehmbar zu machen. Nur die Energie, mit welcher er diese

Lehren vorstellte und den Geist in dieselben zu vertiefen befahl,

gab einige Gewähr für ihre erfolgreiche Verbreitung; ich rechne
hiezu auch die Energie, mit welcher er alle weitern theoretischen

Fragen abwies, damit die gewöhnlichen Aszeten möglichst stark
von den vier Grundwahrheiten ergriffen würden. Dem entspricht
auch çin anderer Gedanke des Buddhismus : es sei ein

Entwicklungsgesetz der Natur, dafs sie zuerst eine Kraft zur Beife

bringe, ehe sie entscheidungsvolleAnforderungen an dieselbe stelle.
So begründeten auch Buddha und seine Jünger ihr Nichteingehen
auf metaphysische Erörterungen mit Uneingeweihten; sie fürchteten

dieselben zu verwirren, und mit der Last einer Wahrheit,
welche sie noch nicht ertragen könnten, zu erdrücken.



12 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Es mangelte durchaus nicht an scharfer und genauer
Fragestellung an Buddha und seine Kirche, ob der Vollendete im
Nirwana noch sei oder nicht mehr sei — die Frage des Naciketas.
Allein immer wird eine Entscheidung vermieden.

Seit sich Max Müller gegen das nihilistische Verständnis des

buddhistischen Nirwana ausgesprochen, wurde im Gebiet des

ceylonischen Buddhismus der Klärung dieser Frage besondere
Aufmerksamkeit geschenkt und die diesbezüglichen Untersuchungen
von James d' Alwis, Childers, Rhys Davids und Treuckner von
Oldenberg (cf. 1. c. p. 273—292) zusammengestellt. Von grofsem
Belang ist das Gespräch mit dem Wandermönch Vacchagotta,
(cf. Samyuttaka Nikâya vol. 2. fol. tau.) der an Buddha die Frage
richtete: Ist das Ich? Ist das Ich nicht? — ohne eine Antwort
zu erhalten. Nachdem der Mönch sich entfernt hatte, bat der

Lieblingsjünger Ânanda um Aufschlufs über diese Verweigerung
jeder Antwort. Der Meister belehrte ihn, die erste Frage habe

er nicht bejaht, um nicht die brahmanische Realitätslehre zu

bestätigen und die erlösende Erkenntnis zu verhindern, welche

mit der Erkenntnis beginnt: ,Alle Gestaltungen (dhamma) sind

Nicht-ich.' Offenbar wollte er dem Ich nicht in jedem Sinn die

wahre Realität absprechen; allein er fürchtete, Vacchagotta
vermöge das empirische Ich nicht von dem absoluten Ich zu

unterscheiden, und halte jenes Ich, welches nichts als ein Haufen

Sankhâra's ist, für das wahre Ich. Die zweite Frage habe er
nicht bejaht, um ihn nicht zu entmutigen und zu verwirren; also

wieder aus praktischen Gründen. Oldenberg ist in Würdigung
dessen der Ansicht nicht abgeneigt, Buddha habe eine nihilistische

Auffassung des Nirwana für der Wahrheit näher kommend

erachtet. Indes fällt er keine Entscheidung; und mit Recht; denn

konnte nicht ebenso die Bejahung der zweiten Frage ebendeshalb

gefährlich und entmutigend sein, weil sie nihilistisch
verstanden werden konnte? Wohl verlangte Buddha nicht undeutlich,

dafs der Vollendete auch durch die Aussicht, erst in der

vollen Vernichtung die Erlösung zu finden, nicht in seiner

unentwegten Seelenruhe erschüttert werde. Die Idee der
Vernichtung wird demnach derjenigen der Erlösung untergeordnet;



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 13

sie wird nur insofern unter dem Nirwana mitangedeutet, falls

es nicht möglich sein sollte, anderswie Ruhe und Beständigkeit,
Erlösung und Freiheit zu gewinnen. Da bonum et ens conver-

tuntur, kann ein absolutes Nichtsein auch dem Pessimisten nicht
als begehrenswertes Heilsziel erscheinen, sondern nur das

Nirwana als relatives Nichtmehrsein, als Zustand ewiger, stiller,
ungestörter Ruhe, als das Erlöschen alles dessen, was eben diese

Ruhe stört; als das Erlöschen der Flammen, der Begierden, der

Unbeständigkeit, der Wahngebilde und Täuschungen; ob auch

mit letzterm alles Wissens? Zunächst mufs von dem Wollen
abstrahiert werden, um den Begriff der ewigen Ruhe und

Vollendung zu gewinnen ; nach strengerer Auffassung desgleichen
von der Thätigkeit des empirischen Erkennens und des
individuellen Bewufstseins; was bleibt nun übrig? Ein Sein, welches
über alle Kategorien des empirischen Seins erhaben ist, demnach

auch nur durch Negation aller empirischen Kategorien bestimmt
werden kann. Gerade der buddhistische Grundgedanke verlangt,
dafs, wenn nicht eine absolute Urweisheit ohne den Gegensatz

von Erkenntnissubjekt und Objekt, doch wenigstens ein absolutes

Ursein oder Nirwana, negativ das Nichtmehrsein aller Sankhâra's

festgehalten werde.
Wenn Buddha das Prinzip aufstellte: ,Wie das grofse Meer,

ihr Mönche, nur von einem Geschmack durchdrungen ist, von
dem Geschmack des Salzes, also ist auch, ihr Mönche, diese

Lehre und diese Ordnung nur von einem Geschmack

durchdrungen, von dem Geschmack der Erlösung'; wenn er ferner

hervorhebt, er habe nicht die Lösung der Welträtsel, sondern
die Erlösung vom Übel seinen Jüngern versprochen, so schliefst

er hiermit die tiefere Durchforschung des Urwesens nicht aus.

Wäre dies indes auch seine Absicht gewesen, hätte er wohl damit

Erfolg haben können? Konnte er an die Möglichkeit glauben,
der spekulative Geist des arischen Volkes, der durch ihn noch

mehr Antriebe zur Verinnei'lichung empfangen hatte, werde gegen
die höchsten Probleme der religiösen und philosophischen
Erkenntnis gleich giltig bleiben?



14 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Thatsächlich ruhte auch das Problem in den ersten
Jahrhunderten des Buddhismus nicht. Wir finden im Samyuttaka
Nikâya vol. 1. fol. de fg. berichtet, dafs die Lehre des Mönches
Yamaka als ketzerisch geächtet wurde: Der Vollendete vergeht.
— Zur höchsten Schärfe philosophischer Bestimmung erhebt sich
die Erklärung der berühmten Jüngerin Buddha's, der Nonne

Khema, wonach der Vollendete zu erhaben und zu tief sei, als dafs

man die Prädikate des Seins und Nichtseins auf ihn anwenden
könne. 1. c. vol. 2. fol. no fgg. Hierin hätten wir demnach die
abstrakte Definition des Zustandes, den die Brahmanen durch die

Vergleichung mit dem traumlosen Tiefschlaf veranschaulichten.
Die Neigung extremer Bächtungen zu einer nihilistischen

Deutung des Nirwana fand eine innere Schranke an dem drohenden

Widerspruch, wie einem Konglomerat von Sankhâra's oder

Scheinbestimmungen die Fähigkeit zugemutet werden könne,
sich durch Erlangung der Buddhaschaft aus der ewigen
Verkettung der Ursachen und Wirkungen herauszureifsen, und zwar
für immer. Die Kirche wies jeden Versuch, das von Buddha —
wenigstens für die Gemeinde — nicht aufgeklärte Problem
autoritativ zu beantworten, als Irrlehre zurück; es wurde zum Dogma:
Über das Fortleben des Vollendeten (Tathâgata, vedantisch Para-

brahmavid oder Pratibuddha) habe der Erhabene nichts geoffenbart.

Indessen war diese Haltung der Kirche kein Hindernis für
die Pflege einer esoterischen Wissenschaft, eher eine weitere

Veranlassung zu derselben, zu der ohnedies eine psychologische

Notwendigkeit drängte.
Der Gegenstand der Geheimlehre war überall, wie leicht

nachzuweisen und einzusehen ist, die Identitätslehre von einem

absoluten göttlichen Weltgrund, welcher auch in der Tiefe des

eigenen Geistes, ja dort am klarsten gefunden wird: der alte,

unveränderliche, bestimmungslose, unpersönliche Gott, der allein
ist, während alles andere phänomenaler Schein und subjektive
Einbildung ist. So in Indien, so in Ägypten; hier unter dem
Namen der verschleierten Göttin Neith, dort als das von der

Maja verschleierte Brahman, oder als Ätman; analog der grofse
Pan und andere Bezeichnungen des phantheistischen Urwesens.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 15

Doch woher die Nötigung, das Prinzip des Monismus durch
den Schleier des Geheimnisses vor profanen Blicken zu schützen?

Die Veranlassung liegt zunächst in der psychologischen
Berücksichtigung der Erkenntnisfahigkeit des Menschen. Nur den

Wenigsten konnte man zutrauen, dafs sie im Ernste und mit
Hingabe an die praktischen Konsequenzen die empirische
Wahrnehmung und die umgebende Aufsenwelt als ein traumähnliches
Produkt ihres eigenen Dichtens und Denkens durchschauten und
sich über die trügerische und wertlose Einbildung zur Gnosis

des einen, unwandelbaren, über allen Gegensatz von Sein und

Nichtsein, wahr und falsch, gut und bös, Vergangenheit und

Zukunft, Körper und Geist erhabenen, überpersönlichen und

eigenschaftslosen Wesens erhoben. Die Lehre von einer
zweifachen Erkenntnis, einer empirischen Illusion und spekulativer
Identitätsgnosis, welche wir füglich eine Theorie von einer
doppelten Wahrheit nennen könnten, mufste die Scheidung exoteri-
scher oder niederer, und esoterischer oder höherer Wissenschaft

begründen. Mithin birgt der zweite Lehrsatz des Buddhismus

von der Entstehung des Leidens — aus dem Nichtwissen —
den Keim der Geheimschule.

Hiezu kommt ein ethischer, praktischer, sozialer Grund für
vorsichtige Zurückhaltung der monistischen Anschauung. Durch
die Gnosis des absoluten All-einen erhebt sich der Geist über
den Gegensatz von gut und bös: ,Über beides geht er hinaus,
der Unsterbliche, über Gutes und Böses.' Der Vollendete ist
nicht mehr verantwortlich ; er gewinnt nichts durch gute Werke
und wird andererseits von der Sünde so wenig befleckt, als von
Schmerz und Elend betroffen; denn er hat sich als identisch mit
dem absoluten und transcendentalen Urwesen erkannt.

Hier lag bei den meisten Formen monistiseherWeltanschauung
trotz allen ernsten Idealismus die Gefahr, es möchte die höchste

Weisheit zu einer Gewalt werden, welche Ordnung und Sitte,
Bildung und Fortschritt auf Erden von Grund aus zerstörten,
wenn sie der grofsen Menge und damit solchen zugänglich würde,
welche nicht durch die harte Schule des Brahmanenjüngers, oder
des buddhistischen Aszeten und Mysten, oder des ägyptischen



16 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Priesters liir eine so erhabene Vorstellung vorbereitet und
gestählt und durch heilige Organisationen geschützt waren.

Mufste nicht auch die buddhistische Moral von vornherein
gefährdet werden, wenn das empirische Denken nach seinen
unwillkürlichen Normen die Konsequenzen aus dem monistischen
Grundsatz zog, dazu noch mehr entflammt durch die Begierde,
welche sich ihrer Fesseln entledigt fühlt, sobald Sünde, Wiedergeburt

und Strafe als phänomenale Nichtigkeiten erwiesen werden,
von denen nicht einmal das eigentliche Selbst des aufgeklärten
Sünders befleckt werden kann?

Es fehlte demnach nicht an Gründen theoretischer wie
praktischer Art, welche den Buddhismus dazu drängten, seine
Metaphysik in einem engern Kreise zuverlässiger Mysten zu pflegen,
und es läfst sich auch das Hervortreten einer buddhistischen
Geheimschule in einer Zeit, welche bereits so viele Schranken
der Vorsicht weggeräumt hat, wohl verstehen. Ohnedies werden
uns die Motive angedeutet, welche zur Veröffentlichung der

geheimbuddhistischen Errungenschaften ermutigten. Man sagt
uns, die Fortschritte der abendländischen Wissenschaft hätten
den Occident für die Würdigung der Geheimlehre vorbereitet,
insbesondere durch die Entdeckungen der Astronomie, Geologie
und Biologie, sowie durch die Verbreitung der darwinistischen
Descendenztheorie. Ferner habe man sich in den wissenschaftlichen

Kreisen Europas von der Unvereinbarkeit des Christentums

mit den Thatsachen und Gesetzen der empirischen Weltentwicklung

überzeugt, so dafs man für die Philosophie einer
nichtchristlichen Religion zugänglicher sei.

Es tritt uns mit der Erwähnung der Entwicklungslehre die

weitere Frage entgegen, ob nicht der philosophische Buddhismus

in derselben ein abendländisches Geistesprodukt in den
Organismus seiner Ideen aufgenommen habe und dadurch den Anspruch
seiner Ursprünglichkeit als hinfällig erweise. Kann der
esoterische Buddhismus unserm Darwinismus gegenüber seine

Selbständigkeit behaupten?
Nach Du Prel (Philosophie der Mystik p. 515) besagt das

Prinzip der Entwicklung nichts weiter, als dafs in der Natur



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 17

immer höhere Formen auf einander folgen; nicht aber, wie der
Darwinismus will, dafs sie ohne Einwirkung einer höhern Kraft
oder ohne den Andrang neuer Lebenswellen auseinander hervorgehen.

Das Prinzip der Entwicklungstheorie verlangt nicht, dafs

man keine andere Ursächlichkeit als die materielle zulasse; diese
Tendenz ist ihm an und für sich fremd. In welchem
Verhältnis befindet sich nun die indische und insbesondere die
esoterisch-buddhistische Philosophie zu dem Prinzip der
Entwicklungslehre und zum Darwinismus?

Der Versuch materialistischer Welterklärung hat sich dem

indischen Denken ebenso wie demjenigen anderer Kationen

aufgedrängt; allein nicht in der materialistischen Verwertung des

Entwicklungsgesetzes, sondern in letzterm selbst wird eine

verdächtige Verwandtschaft zwischen England und Indien vermutet,
natürlich zu Ungunsten der wissenschaftlichen Originalität und

Ehrlichkeit der buddhistischen Theosophen. Doch mit Unrecht.
Denn schon in der vorbuddhistischen Brahmanenphilosophie

finden wir das Prinzip der Entwicklungstheorie methodisch zur
Erklärung des Weltprozesses angewandt; wenn ein Unterschied

obwaltet, so ist es nur der, dafs der moderne Materialismus die

Produkte des geistigen Lebens im Menschen für allzu nichtig
erachtet, als dafs er das Gesetz der Erhaltung der Kraft auch

auf sie anzuwenden sich veranlafst fühlte. Auch die Brahmanen

lehren eine fortwährende Umformung und Höhergestaltung des

ursprünglichen Kraftvorrates ; — jedoch infolge einer entsprechenden

Bereicherung desselben, insbesondere auf dem geistigen

Lebensgebiet. Aus diesem Erklärungsprinzip ging die Lehre

vom Karman, von der Notwendigkeit der Wiedergeburt, von der

treibenden Kraft der sittlichen Vergeltung in einem spätem Leben,

der Frucht früherer Lebensaussaat hervor: denn so wenig als

eine materielle Kraft kann eine geistige verloren gehen. In
Würdigung dessen, dafs die innere Bedeutung und der äufsere

Einflufs der menschlichen Handlungen zwei selbständige
Eigenschaften derselben seien, schritten sie mit logischer Konsequenz

zur Annahme einer zweifachen Vergeltung fort; sie postulierten
einen Zustand seliger Verinnerlichung und Ruhe, in welchem

Jahrbuch für Philosophie etc. 2



18 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

die idealen Errungenschaften eines sittlich-angestrengten Lebens

zur Quelle stillen Genusses würden, und eine weitere Vergeltung
in einem neuen Thäterleben, für welches die leiblichen und
geistigen Anlagen und Schicksalsumstände durch Verdienst und
Mifsverdienst des früheren Lebens bestimmt würden.

Während der Rigveda noch keine Wiedergeburt, sondern

nur eine selige Vergeltung im Lichthimmel des Yama, und eine

Bestrafung der Bösen in der untern Finsternis kennt, lehren die

üpanishads, abgesehen von dem erlösenden Wissen des ewigen
Atman, drei Wege ins Jenseits. Der erste dieser Wege ist der

Götterweg oder Devayäna, denjenigen beschieden, welche zwar
nach Weisheit und Erlösung strebten, dieselbe jedoch nicht
vollkommen erreichten. Sie werden in das Reich des Içvara, d. i.
des persönlich gedachten Brahma aufgenommen, wie es ihrem
noch immer phänomenalen Wissen entspricht, und geniefsen dort
in einem Zustand der Verinnerlichung eine phänomenale Seligkeit,

jedoch so, dafs ihnen jeder gewünschte — phänomenale —
Verkehr mit geliebten Personen, Erfüllung aller Wünsche,
Herrschaft über die Natur, Freiheit von der Körperlichkeit, ihrer
Schwere und ihren Gesetzen verliehen ist. Dieser Zustand dauert
bis zum Ablauf der jeweiligen Weltperiode, indem sie dann die

erlösende Wissenschaft gewinnen und mit Içvara in das Nir-
wânam eingehen, d. h. alles Phänomenale abstreifen. Die
Unterschiede dieses Zustandes von dem geheimbuddhistischen Devachan

sollen mitnichten verwischt werden; allein sind nicht beide sehr

ähnliche Spröfslinge desselben Prinzips, dafs keine Kraft erlösche,
dafs jede sich auslebe und gewissermafsen wiedererzeuge?

Dasselbe gilt von dem zweiten Wege ins Jenseits, welcher

Väterweg (Pitriyâna) genannt wird und für die Werkthätigen
bestimmt ist. Er geleitet auf den Mond, wo diese Seelen eine

angemessene innerliche Seligkeit geniefsen. Von dem Überrest
ihrer Verdienste wird ihre Wiedergeburt auf Erden innerlich
und äufserlich bestimmt. Die esoterische Philosophie hat auch

für diese Stufe sittlichen Verdienstes die innerliche Vergeltung
im Devachan angenommen und demnach die alte Anschauung
vereinfacht.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 19

Der dritte Weg führt an den sogenannten dritten Ort, —
die achte Welt des Geheimbuddhismus, — sei es in eine der
sieben Höllen Yamas oder zu sofortiger Wiedergeburt als

Ungeziefer und Unkraut.
Zur Erlösung hingegen fuhrt jenes Wissen, dessen Inhalt

Çankara's Worte definieren: ,Das Brahma, welches der von mir
früher für wahr gehaltenen Naturbeschaffenheit des Thäterseins
und Geniefserseins entgegengesetzt ist und seiner Natur nach
in aller Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Nicht-Thäter und
Nicht-Geniefser ist, dieses Brahma bin ich, und darum war ich
weder vorher Thäter noch Geniefser, noch bin ich es jetzt, noch

werde ich es je sein.' (Cf. dessen Kommentar zu den Brahma-

sùtras, Bibl. Ind. p. 1078, 4.) Dieses Wissen verbrennt den Samen

der begangenen Werke, welcher ohnedies die Wiedergeburt
bewirken würde, und die noch geschehenden haften dem Selbst

nicht mehr an. Nur das Leben, welches schon aus der Saat

früherer Werke aufgegangen ist, mufs sich noch ausleben; allein

es ist nur Schein, den der Weise zwar nicht heben, der ihn
jedoch auch nicht täuschen kann; wie der Augenkranke weifs,
dafs es nur einen Mond gibt, obwohl er mit seinen kranken

Augen zwei sieht.

Hiernach haben bereits die Theologen der Upanishad's den

Kosmos in seinen Naturstufen und Ordnungen als eine streng
gesetzmäfsige Fortentwicklung ursprünglicher Lebenseinheiten in

aufsteigender, wenn auch zuweilen durch Bücktalle auf niedrigere
Formen ablenkender Linie aufgefafst. Der esoterische Buddhismus
hat das Bild dieser Entwicklung innerhalb derselben Grundzüge
reicher und sittlich-strenger ausgeführt, insbesondere die Bückkehr

in den Allgeist (Addibuddha) als ein Ideal erklärt, welches

für die Geistesarbeit eines Erdenlebens viel zu erhaben und

nur als das Endresultat einer vielmaligen, immer höhern Wiedergeburt

zu erreichen sei.

Wohl bezeichnen die Geheimbuddhisten den Charakter dieser

aufsteigenden Weltentwicklung als Umwandlung von Stoff in Geist,

von materialistischem Verstand in spiritualistische Vernunft; allein
dies bewirkt nicht im geringsten eine Verwandtschaft mit dem

2*



20 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Darwinismus, welcher den Geist als die zarteste Blüte des Stolfes

und seiner Organisation betrachtet; denn es darf nicht übersehen

werden, dafs die Vergeistigung der Natur im Menschen nur unter
dem ursprünglichen und steten Einflufs des Allgeistes gedacht
wird. Demnach ist der Geist das letzte Prinzip der Natur, nicht
aber der Stoff der Ursprung des Geistes : gewifs ein grofser
Unterschied und Vorzug der brahmanischen und buddhistischen

Anschauung vor dem Darwinismus.
Ein weiterer Vorzug der indischen Denker ist der, dafs sie

über der Beobachtung des Kreislaufs des Stoffes, bezw. der Kraft
in den Gestaltungen des Naturlebens die logische Notwendigkeit
nicht übersahen, dasselbe Gesetz fordere auch die Erhaltung und
das Wiederaufleben der im sittlichen Menschenleben angesammelten

Energie. Denn der Umstand, dafs der Erwerb von Wissen
und Tugend nicht mechanisch beobachtet, gemessen und umgesetzt

werden kann, schien ihnen nicht genügend, um die Realität
dieser Gattung von Kräften für geringer zu halten, als diejenige
der materiellen. — Nun aber mufste die Frage entstehen:
Welches ist das Schicksal jener geistig-sittlichen Errungenschaften,

welche ein Mensch durch Streben und Handeln
gewonnen und in sich aufgespeichert hat? Ihre Antwort war die

Lehre von der doppelten Vergeltung und der fortschreitenden

Vergöttlichung des Menschenwesens.

Es bedurfte also meines Erachtens keiner Befruchtung der

alt-buddhistischen Philosophie durch den europäischen Darwinismus,

um die Kosmogonie, Biologie und sonstige Entwicklungslehre
des theosophischen Neu-Buddhismus zu erklären. Anregungen
zu einer Fortentwicklung der alten Grundgedanken in
positivmonistischer Richtung, mit Zurückdrängen der nihilistischen
Tendenz gingen hinreichend genug und stark von dem Vedânta aus,
so dafs wir uns nicht sträuben, den - esoterischen Buddhismus
als das Produkt der bald beginnenden Einwirkungen des

brahmanischen Vedânta auf die buddhistische Spekulation anzusehen,

wie immer das persönliche Verhältnis des Çankara hierzu
bestimmt werden möge.



21

Der Gedanke eines schlechthin transzendentalen Urwesens,
welches so vollkommen ist, dafs es nur als die Negation alles

positiven Seins und aller positiven Vollkommenheit gedacht
werden soll, hat gewifs etwas Erhabenes; allein diese Erhabenheit

ist zu leer, hohl und nichtig, als dafs sie für längere Zeit
den philosophierenden Geist befriedigen und beherrschen könnte.
Man denkt sich schliefslich die absolute Leere, aus welcher die

Welt oder besser der Welt-Traum einem Nebelgebilde gleich
sich erhebt, um wieder in derselben zu verwehen, schliefslich
als den Inbegriff aller Kraft und Ursächlichkeit, als Brahma und

Gott, mag auch der Name vermieden werden.

Hingegen werden grofse Bedenken durch den Versuch
Sinnetts erregt, den gröl'sten Vertreter des Vedanta, Çankara-
âçârya um 12 Jahrhunderte früher, als die gewöhnliche Annahme

es erlaubt, auftreten zu lassen; dafs er als Buddha's Inkarnation
eingeführt wird, ist hierbei gleichgiltig. Nach üblicher

Zeitbestimmung fällt das Leben dieses grofsen Wiederherstellers „der
Wissenschaft vom höchsten Geiste" in das achte Jahrhundert
nach Christus; er gründete eine berühmte Schule zu Çringagiri
und wirkte aufserdem durch sein Wanderleben als Aszet bis

nach Kaschmir hinein, (cf. Deussen, System des Vedanta p. 36 sq.)
Nach Sinnetts Gewährsmännern erschien Sankaracharya

ungefähr 60 Jahre nach Buddhas Tod, bewirkte eine Ausgleichung
zwischen Brahmanismus und Buddhismus, gründete vier bedeutende

Mathams zu Sringari im südlichen Indien, die einflufs-

reichste Schule, zu Juggernath, Dwaraka und Gungotri. (cf. p. 178.)
Die chronologischen Bedenken wurden jedoch von Sinnett selbst

stark empfunden, wie sein Versuch, über dieselben hinwegzukommen,

zeigt. ,Diese Ansicht wird den uneingeweihten
Hindugelehrten nicht annehmbar erscheinen, welche Sankaracharya's
Auftreten in eine spätere Zeit verlegen und ihn als einen
vollständig unabhängigen und sogar dem Buddhismus feindlichen
Lehrer auffassen; nichts destoweniger ist die eben aufgestellte
Behauptung thatsächlich die Ansicht der im Geheimwissen
Eingeweihten, ob letztere sich nun Buddhisten oder Hindu nennen.'

(p. 171 sq. und 175.)



22 Die m3'stisehe Philosophie des Buddhismus.

Als eine dritte Eigentümlichkeit des esoterischen Systems
erscheint die methaphysische Begründung, welche es dem
Spiritismus gewährt. Allein schon der Name ,Schamanismus', sowie
die Erinnerung an den Tantrismus des buddhistischen Mittelalters

genügen, um zu beweisen, wie stark im Buddhismus die

Versuchung zu spiritistischen Entartungen ist, — trotz der

Vorsorge des Religionsstifters selbst, sowie des grofsen Reformators

Tsong-ka-pa, der zur Unterdrückung abergläubischer Verirrung
den Geheimbund strenger organisierte.

Nach diesen einleitenden Erörterungen gehen wir zur
gedrängten Darstellung der geheimbuddhistischen Metaphysik und

Mystik über.

Kosmogonle.

Das Urwesen (Brahma) läfst sich als dasjenige bezeichnen,

was Raum und Stoff, Dauer und Bewegung zugleich ist. Alles
andere ist Maya Übergangszustand, Schwanken zwischen Sein

und Nichtsein, Veränderlichkeit: Sansàra und Sankhâra im

gemeinen Buddhismus.

In diesem Urwesen findet sich, wie in der kleinsten
Parzelle der Welt, der regelmäfsige Wechsel von Thätigkeit und

Ruhe in den Zeiträumen des Manvantara und des Pralaya. Das

sind die Tage und die Nächte Brahma's, das Aus- und Einatmen

der schöpferischen Grundursache, — versinnbildet durch die grofse

Nag, die Schlange, welche den Schwanz zum Munde krümmt
und so den Kreislauf der Ewigkeit vollzieht.

Während der Nächte Brahmas ruht das Urwesen; nach

dieser Weltnaeht, dem Mahapralaya, bereitet sich allmählich die

neue Thätigkeitsperiode vor, und zwar nimmt die Entwicklung
ihren Anfang in der durch Bewegung — welche ja zum Wesen
der Ur-Sache gehört, — erzeugten Polarität der kleinsten Teile:
die thätige Grundursache, das Geistige in dem Urwesen, wird
von der unthätigen angezogen, und strömt in sie über. ,Die eine

und Haupteigenschaft der allgemeinen geistigen Grundursache,
des unbewufsten aber stets thätigen Lebensspenders (Brahma von



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 23

brih ausbreiten, befruchten) ist Ausbreiten und Ausströmen; die
der allgemeinen stofflichen Grundursache ist Einsammeln
(Aufnehmen) und Befruchten. Ohne Bewufstsein und ohne Dasein

in der Trennung, werden sie Bewufstsein und Leben in der
Vereinigung' (p. 202), zumal da das Bewufstsein ein Objekt voraussetzt,

an welchem der Geist erwacht und zu sich kommt.

Es entspricht dem Geistigen in dem Urstoff, dafs die

Entwicklung durchaus gesetzmäfsig ist, — eine hl. Errungenschaft
auch der abendländischen Eorsohung, wenn auch mit Mühe
erworben im Kampf mit dem Religionssystem eines persönlichen
Gottes.

Mathematisch drückt sich das Gesetz der Weltentwicklung
in der Zahl 7 aus, welche Succession und Konstellation durchaus
beherrscht. Das Ziel eines Welt- oder Schöpfungstages ist das

Freiwerden des Geistes im Menschen, die Vergeistigung der
Natur durch die höchste Entfaltung des Menschentums.

Um sich zu diesem Hochstadium zu erheben, bedarf die

Natur der aufsteigenden Entwicklung durch die 7 Naturreiche,
von welchen das unterste die Bildung der Ur- und Weltnebel,
das vierte das Mineral-, sodann das Pflanzen- und Tierreich, das

höchste das Menschenreich ist.

Es ist jedoch nicht das unbestimmte Urwesen, welches in
die Entwicklung eintritt, sondern eine Fülle geistiger Einheiten,
welche gewissermafsen die einzelnen Daseinswellen in der Hochflut

des Lebensandranges darstellen. Diese — nicht metaphysisch
und starr verschiedenen — geistigen Einheiten treten in die

Entwicklung ein und arbeiten sich durch die 7 Stadien des

Daseins, indem sie sich zuerst aus Nebelmassen zu Weltkörpern
verdichten, sodann die höheren Formen physischer, organischer,
sensitiver Existenz gewinnen.

Die Entwicklung schreitet nicht geradlinig fort, sondern ist

spiralförmig, — niedersteigend durch die Differenzierung in den

auf der jeweiligen Daseinsstufe verharrenden oder zurückbleibenden

Ordnungen, emporgehoben durch den Anlauf eines weitern
höheren Elementes in den geistigen Entwicklungseinheiten.



24 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Diese Entwicklungslehre erkennt zwar in dem Darwinismus
einen verwandten Grundgedanken; allein sie hebt auch einen
wesentlichen Unterschied hervor, vermöge dessen der Darwinismus

nur als unvollkommener Versuch einer adäquaten Descen-

denztheorie betrachtet werden könne. Derselbe übersehe nämlich
den unleugbaren Unterschied zwischen Tier und Mensch und
versuche letztern aus der fortschreitenden Verfeinerung der
materiellen Struktur abzuleiten.

Allein ,der Antrieb zur Neuentwicklung höherer Formen'
kann nicht aus demjenigen entspringen, was einer niedrigeren
Daseinsstufe angehört; er ,wird durch den Andrang geistiger
Wesen gegeben, die in einem zur Besitzergreifung neuer
Bildungen geeigneten Zustand anlangen. Diese Triebe vorgeschrittenen
Lebens sprengen bei ihrem Einströmen die Hüllen der alten

Bildungen auf dem Planeten und treiben Knospen höherer Art.
Die Bildungen, welche seit Jahrtausenden gewohnheitsmäfsig nur
sich selbst wiederholten, treten in ein neues Wachstum; mit ver-
hältnismäfsiger Geschwindigkeit steigen sie durch Zwischenbildungen

zu höheren Gestaltungen, und wenn diese wiederum mit
der Kraft und Schnelligkeit alles jungen Wachstums sich

vervielfältigt haben, bieten sie den andrängenden und die

entsprechende Daseinsstufe einnehmenden geistigen Wesen die körperlichen

Behausungen; für die Zwischenbildungen ist alsdann kein
Bedarf mehr und unaufhaltsam erlöschen sie.' (Sinnett p. 43.)

Daher erkläre sich der Mangel an Zwischengliedern zwischen

der höchsten Tierstufe und dem Menschen, nach welchen der
Darwinismus vergebens spähe, — wenigstens auf' der Erde und
in beharrenden Arten.

Konstellation zw Weltenketten.

Wie die Siebenzahl die mathematische Formel für die Gesetz-

mäfsigkeit der Naturentwicklung ist, so auch für den Schauplatz
derselben. Das ganze — im Unendlichen sich ausbreitende —
Allwesen gliedert sich in kleinere Universa oder Sonnenwelten
und innerhalb dieser wieder in Weltenketten von je 7 Planeten.
Im ganzen gehören 7 Weltenketten zu unserm Sonnensystem.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 25

Innerhalb einer solchen Weltenkette ist unsere Erde als

viertes Glied zu denken. Die Lebenswelle mufs die ganze Kette
siebenmal durchlaufen, bis sie das Ziel ihrer Entwicklung, die

Hervorbringung göttlich vollkommener Menschen erreicht hat.

Ein Planet bietet für eine so immense Aufgabe nicht den

genügenden Baum, noch eine allseitige Grundlage.
Jede Weltenrunde bringt eines der 7 Elemente der Lebenskeime

oder geistigen Einheiten zur ungefähren Entfaltung oder

besser zum Übergewicht, ohne dafs hierdurch einem Vorgreifen
oder Zurückbleiben die Möglichkeit abgesprochen werden sollte.

,Die Weltenkette bildet einen Kreis, den alle geistigen Wesen
in gleicher Weise durchlaufen müssen'. ,Die höhere Entwicklung
wird mittelst unseres Eortschritts durch die aneinander gegliederten

Welten erreicht werden; und in höheren Entwicklungsstufen

werden wir wieder und wieder zu dieser Erde
zurückkehren' (1. c. p. 37). Diese Welten, welche an und für sich in

ihrer Beschaffenheit verschieden sind, nehmen in ihrer Weise an

dem stetigen Fortschritt des Weltprozesses teil, indem sie mehr
und mehr ein von groben körperlichen Bedürfnissen freies Leben

ermöglichen. Merkur ist der nächstfolgende, Mars der unserer
Erde vorangehende, gegenwärtig in seiner Pralaya, d. i. in Buhe
befindliche Planet. i

,Die spirale Fortbewegung der die verschiedenen Naturreiche

entwickelnden Lebenstriebe (sc. von Planet zu Planet) ist
die Erklärung für die Lücken, welche in den die Erde
bevölkernden Lebensformen zu beobachten sind Die geistigen
Wesen, welche auf der Tierstufe die Bahn umkreisen, gehen

zu andern Welten über, wenn sie hier die Beihe ihrer
Tierverkörperungen vollbracht haben. Zu der Zeit, da sie wieder

eintreffen, sind sie vorbereitet, als Menschen verkörpert zu werden,

und keine Notwendigkeit liegt mehr vor für eine

aufsteigende Entfaltung von Tier- zu Menschengestaltungen; die

letztern warten schon der geistigen Besitzergreifung' d. i.
,der Veredlung der höchsten unter ihnen bis zu der erforderlichen

Gestaltung, dem vielerwähnten fehlenden Glied', — ein
weiterer Grund, warum der Darwinismus vergeblich nach ihm



26 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

sucht, — weil es auf anderen Planeten, bezw. soweit Menschenformen

in Betracht kommen, auf den untergegangenen Erdteilen
früherer Rassen zu suchen wäre. (cf. p. 42.)

Anthropologie.
Die menschliche Natur besteht aus 7 Elementen, von

welchen die 3 ersten seine niedere Leiblichkeit, die 4 höheren die

geistige Individualität herstellen. Diese Wesenselemente sind:

a) Rupa der materielle Stoff.

b) Prana oder Jiva, die dem groben Stoff anhaftende

Lebenskraft.
c) Linga Scharira, mit Astralkörper übersetzt; ein Element,

welches als Erklärung für Erscheinungen Verstorbener
benutzt wird.

d) Kama Rupa, die Begierdeseele, als Tierseele das höchste Ele¬

ment der Tierstufe ; im Menschen für höhere Entwicklung
geeignet, jedoch auch hier das Prinzip der auf das äufser-

liche und individuelle Leben gerichteten Bestrebungen.
e) Manas, das, was wir unter dem eigentlichen Individuum

verstehen; doch nicht blofs dies, sondern Prinzip des

Gedächtnisses, des empirischen Verstandes und Sitz der

Verantwortlichkeit. Es ist erst in der Entwicklung, — um

mehr und mehr von dem treibenden Endprinzip des Einen

Lebens, dem 7. Grundteil, Atma Geist, durchdrungen

zu werden.

f) Buddhi, Geistseele, das Prinzip idealer Bestrebungen und

Thätigkeit, insbesondere auch das Vermögen intuitiver
Anschauung der Wahrheit.

g) Atma Geist, dasjenige Element, von welchem die

stufenweis höheren Lebensantriebe ausgehen, welches die

niederen Wesensbestandteile zur Entwicklung und
Vollkommenheit erhebt, je mehr es sie durchdringt. Jetzt
arbeitet es daran, den 5. Grundteil, Manas, den
empirischen Verstand zu durchdringen und dem idealen
Weltzweck zuzulenken.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 27

Von der buddhistischen Philosophie wird nichts so stark
hervorgehoben als die Willensfreiheit des Menschen; jedoch sei

der Mensch nur in den verfassungsmäfsigen Grenzen der grofsen
Weltgesetze als Herr seiner Zukunftsentwicklung zu betrachten.
Indes fordere der Weltprozefs erst dann verhängnisvolle
Entscheidungen von ihm, wenn er hinlänglich zu geistiger Kraft
erstarkt, denselben gewachsen sei. In den niederen
Entwicklungsstufen bleibe zwar keine Regung der menschlichen Freiheit
ohne gerechte Vergeltung, allein letztere sei zugleich die
Korrektur früherer Abweichungen.

Karma.
Die grofsen Mittel, durch welche das Entwicklungsgeselz

den Menschen sittlich erziehe, belohne, bestrafe, hebe und
veredle, seien das Karma und der Devachan.

Die Lehre vom Karma wurde zwar nie geheim gehalten,
allein wegen der Unkenntnis anderer Geheimlehren mifsverstanden.

Karma ist eine Gesamtbezeichnung für die Vereinigung
der mannigfaltigen guten und bösen Neigungen, welche während
der Lebenszeit im menschlichen Wesen entwickelt worden sind,
und deren wesentliche Eigenschaften den Stoffteilchen seines

5. Grundteils (Manas) innewohnen durch die Zeiträume hindurch,
welche zwischen dem Schlufs des einen irdischen Lebens und

dem Beginn des nächsten liegen (p. 78). Es bestimmt mit
Naturnotwendigkeit die Lebensbedingungen der nächsten Verkörperung
in der Welt der Ursachen und der sittlichen Verantwortlichkeit.

Die buddhistische Philosophie wendet nämlich das Gesetz

von der Erhaltung der Kraft mit Konsequenz auch auf diejenigen
Sphären des menschlichen Lebensprozesses an, welche nicht
physiologischer Art sind: sowohl die Summe der niedrig-sinnlichen als

der menschlich-freien Lebensenergie behauptet sich nach dem

Tode in eigentümlicher Weise, — in kürzerer oder längerer
Dauer, bis sie sich ausgelebt hat.

Um den Tod in seiner metaphysischen Bedeutung zu

verstehen, weist die buddhistische Philosophie darauf hin, dafs

Buddha zwar den Bestand einer einfachen, unauflösbaren, eigen-



28 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

artigen, persönlichen Seelensubstanz geleugnet habe, nicht jedoch
ein Selbst, welches wir als den einen Faden betrachten sollen,
an welchem die besondere Daseinsschwingung in zahllosen

Verkörperungen wie in aneinandergereihten Perlen verläuft, — bis
schliefslich in der Vollendung das Bewufstsein und die Erinnerung

aller durchlebten Lebensläufe erwacht.
Demnach ist Manas, das Selbst, als ein mehrfach zusammengesetztes

Teilwesen zu betrachten, in dem höhere und niedere
Bestandteile zu unterscheiden sind. ,In dem Kampfe, welcher
sieh sc. bei dem Tod zwischen den früher mit ihm verbundenen
Grundteilen erhebt, hangen seine besten, reinsten, erhabensten
und geistigsten Teile am 6. (Buddhi, Geistseele), seine niedern

Neigungen, Triebe, Erinnerungen am 4. (der Begierdeseele), und
wird es selbst gewissermafsen auseinandergerissen. Das niedrige
Überbleibsel, welches sich mit dem 4. Grundteil verbindet, schwebt
dem irdischen Dunstkreis zu (bis es sich da ausgelebt und

erschöpft hat), während die edleren Triebe, und zwar diejenigen,
welche thatsächlich das Ich der frühern irdischen Persönlichkeit
ausmachten, die Wesenheit und das jene früher belebende

Bewufstsein, dem 6. und 7. Grundteil in den geistigen Zustand

folgen' (p. 79).
Der Zustand oder die Ortlichkeit, in welcher die Kesidua

des sinnlichen, dem irdischen Wohlbefinden einseitig zugewandten

psychischen Lebens in Verbindung mit der Begierdeseele sich

ausleben und absterben, — schneller oder langsamer, je nach ihrer
Energie und Zähigkeit, — und sich in die allgemeinen Grundstoffe

auflösen, heifst Kama Loka, Ort der Wünsche und

Leidenschaften, des unbefriedigten irdischen Verlangens.
In diesem Zustand sind auch diejenigen, welche eines

gewaltsamen Todes sterben, — die sog. Erdgebundenen. Denn
wie der Kern einer unreifen Frucht sich nicht so leicht von der
Schale löst, so gelingt es auch nicht, dem Naturlauf zuwider
die menschlichen Wesensbestandteile durch gewaltsamen Eingriff
vollständig und plötzlich zu trennen. Die 4 höhern Grundteile
bleiben vereinigt und erwarten ihre Wiederverkörperung. Doch

sind sie, da die Leidenschaften des leiblichen Lebens in ihnen



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 29

noch in voller Frische sind, je nach dem Mafs ihrer sinnlichen

Begierden dem spiritistischen Verkehr zugänglich, indem sie sogar
durch die Medien Befriedigung ihrer niedern Lüste suchen

(dies seien die incubi und succubi, die Dämonen, welche zu

Unmäfsigkeit, Hafs und Wollust reizen).
Die Wenigen, welche ohne irgend eine geistliche Verwandtschaft

mit dem höhern und idealen Wesen im Menschen befunden

werden, bei denen also der 5. Grundteil ganz der Begierde folgt,
werden als unbrauchbar für die Weiterentwicklung auf die sog.
8. grobstoffliche Welt ausgeschieden, welche gewissermafsen den

Gegensatz zu der vollendeten Geisterwelt (Addhibuddha) ihrer
Weltenkette bildet. — Die unmündigen Kinder dagegen werden

baldigst wiedergeboren.

Devachan und Avitchi.
Der geistige Zustand, in welchen der höhere Teil des

Menschen bald nach dem Tode übergeht, wird Devachan genannt
— oder die Welt der Wirkungen. In diesem rein innerlichen
Zustand verarbeitet die Seele alle edeln Ideen und Bestrebungen,
welche sie während ihres Lebens in der verantwortlichen Welt
der Ursachen in sich aufgenommen, entwickelt und angesammelt
hat. Wie jede Entwicklung verläuft auch diese in allmählichem
Fortschritt bis zu ihrem Höhepunkt, um sich dann ebenso

allmählich zu erschöpfen. Sobald die letzte Welle geistiger Kraft
sich verloren hat, folgt die Wiedergeburt zu neuem Leben in
der Welt der Ursachen.

Indes dauert dieser Zustand der Verinnerlichung
unvergleichlich lang, mindestens 1500 Jahre; in ihm wird die Seele

für das Gute, welches sie gedacht, gewollt und gethan, belohnt,
indem sie es idealiter selbst geniefst; zugleich wird sie für die

zukünftige Fortentwicklung geläutert und erfrischt. Je mehr
Gutes und Ideales sie in sich angesammelt hat, desto seliger
ist ihr Innenleben ; die Devachanzustände sind also aufserordent-

lich mannigfaltig an geistiger Vollkommenheit und Wonne; die

hauptsächlichen Unterschiede sind B,upa Loka, die Welt der

Gestalten, der geistigen Schatten ohne Stofflichkeit, und Arupa



30 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Loka, die Welt der Gestaltlosigkeit. Diese Bezeichnungen
charakterisieren die mehr oder minder geistige Vollkommenheit,
mit der sich die Seelen in der von ihnen selbst erzeugten Ideenwelt

bewegen; sie selbst sind unsichtbar und unzugänglich, in
einsiedlerischer Ruhe des Geistes.

Avitchi ist der entsprechende Zustand für satanische
Menschen; die gewöhnlichen Sünden und Schwächen finden dagegen
ihre Vergeltung ausschliefslich durch den Einflufs des auch von
ihnen mitbestimmten Karma auf die Gestaltung des künftigen
Erdenlebens; ein besonderer Zustand des Devachan entspricht
ihnen nicht.

Entwicklung und Fortschritt der Menschheit.
Das Menschengeschlecht, d. h. die Menge geistiger

Lebenseinheiten, welche den Keim der menschlichen Natur in sich

bergen, entfaltet sich auf der Erde in 7 aufeinanderfolgenden
Wurzelrassen, von welchen jede wiederum 7 Stammrassen, diese

je 7 Zweigrassen hervorbringt. Da jede Lebenseinheit sich in jeder
dieser Zweigrassen mindestens zweimal zu verkörpern hat, und

infolge von Kraftübersshufs auch mehr als 7 Zweigrassen
gebildet werden, so ergibt sich eine etwa 800malige Wiederverkörperung

auf Erden.
Zwischen den Zeiträumen der Wurzelrassen ereignen sich

tellurische Umwälzungen, durch welche im grofsen und ganzen
der neuen Rasse der Schauplatz geebnet wird. Von friihern
Rassen bleiben teils zerstreute Bruchteile, teils gröfsere Massen

übrig; wie die flachköpfigen Polynesier von der dritten Rasse

stammen, deren Kontinent Lemuria ca. 700 000 J. vor der

Atlantis untergegangen ist; die meisten Völker gehören der

vierten Rasse an, welche als hauptsächlichen Schauplatz ihrer
Kultur den versunkenen Kontinent Atlantis hatte, dessen letzte
Insel Poseidonis vor 11446 J. versank. Die neueste und fünfte
Kulturrasse konstituieren die kaukasisch-arischen Völker; auch

die Ägypter und Chaldäer werden zu ihr gerechnet.
Innerhalb jeder Rasse entwickelt sich der Kulturprozefs

wie in einem selbständigen Kreislauf, ohne dafs fremdartige



31

Völker wesentlich von demselben berührt werden. Einen
empirischen Beweis hietür erblickt die buddhistische Philosophie
in dem vergeblichen Bemühen Europas, seine Kultur den übrigen
Völkern Asiens und Afrikas mitzuteilen; daher die Erfolglosigkeit
der Missionsbestrebungen; auch aus Japan mache man nur ein

Zerrbild.
Die beiden Pole der menschlichen Entwicklung sind

Stofflichkeit und Geistigkeit, weltlicher Verstand und innerliche
Vernunft, Materialismus und Idealismus.

,Die menschliche Entwicklung zeigt auf jeder ihrer Höhenstufen,

wie auf deren Gesamtheit, eine absteigende und eine

aufsteigende Bewegung: der Geist hüllt sich gewissermafsen in
Stoff ein, sc. wird weltlich, und der Stoff entwickelt sich zu
Geist. Der tiefste und stofflichste Punkt der Kreisbahn wird
so der nach unten gekehrte Gipfel des weltlichen Verstandes,
welcher die verhüllte (materialistische) Aufserung der geistigen
Vernunft ist. Bei jeder Runde mufs daher die auf der

absteigenden Bogenlinie sich entwickelnde Menschheit weltlich

klüger als ihre Vorgängerin, und jede auf der aufsteigenden

Bogenlinie sich entwickelnde mit einer verfeinerten Art von
Vernunft und geistigerem Anschauungsvermögen begabt sein.' p. 133.

Diese Gegensätze offenbaren ihre Kraft in den kleinern wie

gröfsern Kreisläufen der Entwicklung: es wird ein Bild des

gesamten Menschenprozesses gewonnen, wenn wir uns die
charakteristischen Züge der 7 Runden bzw. der von ihnen erzielten
Menschheit vorführen :

1. Der Mensch der ersten Runde ist von loser Gliederung,
ätherisch, wenig strebenden Verstandes, übergeistig.

2. In der zweiten Runde: die Gestalt wird dichter und

fester, aber bleibt noch ätherisch, und riesig an Dimensionen.
Die Verstandesthätigkeit ist noch gering, da ihre Vollkommenheit

von der Feinheit der Gehirnorganisation abhängt; desto

vorwiegender der Geist.

3. Der Mensch der dritten Runde gewinnt an Festigkeit
und Dichtigkeit der Struktur; doch gleicht er noch mehr einem

Riesenaffen; sein Verstand entwickelt sich.



32 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

4. Die vierte Runde, in welcher wir uns befinden, erreicht
die Reife der leiblichen Organisation und steht unter der
Herrschaft des Verstandes. Mit ihr kommt der Anfang der Sprache.

,Die Erde ist voll der Wirkungen der Verstandesthätigkeit und

verringerten Geistigkeit.'
Es gilt dies nicht blofs von unserer fünften Rasse, sondern

nicht minder von der in Wissenschaft und Technik
hochentwickelten vierten der Atlantier und auch der dritten der Le-
murier. Die Atlantier hatten das Geheimnis der Auflösung und

Wiederbildung des Stoffes auf dem Wege wissenschaftlicher
Forschung entdeckt,. auch die Herrschaft über die Elementarwesen

gewonnen, — eine Kenntnis, welche jetzt nur annähernd von den

Spiritualisten errungen sei. Mit dem Höhepunkt des Wissens
sei die Gefahr des Mifsbrauchs der Macht über die Natur und

grofse Gefahr für die menschliche Gesellschaft verbunden, zumal

wenn nicht hohe Sittlichkeit, wie bei den Eingeweihten, vor
Mifsbrauch dieses Wissens schütze; ohnedies sei damit die

Unmöglichkeit weiteren Fortschritts im eigenen Kreislauf der Rasse

erreicht und die Natur breche dieselbe durch eine Umwälzung ab.

Jetzt werde der Gegensatz von innerlichem Geist und
weltlichem Verstand durch die beiden Extreme der fünften Rasse

ausgeprägt: die Indier und die Europäer, deren empirische

Wissenschaft zwar Geist sei, aber ein solcher, welcher sich in der

Materie verliere und über ihr nichts kenne und suche.

Nach der Mitte dieser Runde beginnt der Kampf des

geistigen Ich mit dem weltlichen Verstand, um so übersinnliche

Kräfte zur Entfaltung und Geltung zu bringsn.

5. In der fünften Runde steht der Entscheidungskampf der

stark entwickelten übersinnlichen Fähigkeiten und idealistischen

Tendenzen mit dem gleichfalls höchstentwickelten weltlichen
Verstand und seinen materialistischen Strebungen zu erwarten.

6. Die sechste Runde bringt den Menschen zur leiblichen
und geistigen Vollendung hinsichtlich der Geistigkeit wie
Verständigkeit, Weisheit und Güte.

Was Buddha, — sind dann alle.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 33

7. Die siebente Runde führt zur Vergöttlichung des Mensehen,
um als Dhyan Chohan (hoher Geist) fördernd und lenkend in die

Entwicklung weiterer Weltläufe einzugreifen.

Die Gefahr and Aufgabe der Entscheidung.

,Die Erlangung von Vorrechten, welche der Geistigkeit
gebühren, durch den Verstand, d. i. durch Naturwissenschaft im
erhabensten Sinn, — ist eine der Gefahren des Kampfes, welcher
das Geschick des menschlichen Ich entscheidet. Denn etwas

gibt es, wozu die Verstandesentwicklung nicht verhilft: und das

ist das Verständnis der Erhabenheit und der Natur geistigen
Daseins. Im Gegenteil, der Verstand erwächst aus äufserlichen

Ursachen, der Vervollkommnung des Gehirns, — und strebt nur
nach äufserlichen Wirkungen, — der Vervollkommnung des körperlichen

Wohlbefindens. Obgleich der heutige Verstand Geistigkeit
nicht verdammt, — ein den schwachen Brüdern und der Religion,
auf die er mit gutmütiger Geringschätzung blickt, gemachtes

Zugeständnis, — behandelt er doch sicherlich das äufserliche
menschliche Leben als die alleinige wichtige Aufgabe, mit welcher
sich ernste Männer oder selbst aufrichtige Menschenfreunde

beschäftigen können. Erstreckt sich aber wirklich das geistige
Leben, die lebendige bewufste Innerlichkeit über viel gröfsere
Zeiträume als die des körperlichen, vom Verstand beherrschten

Daseins, dann ist sicher des Menschen innerliches Dasein wichtiger

als sein äufserliches, und der Verstand irrt, indem er alle
seine Anstrengungen auf die Verbesserung dieses äufserlichen
Daseins richtet.' p. 146.

Die Entscheidung dreht sich also nicht um gut und bös im

populären Sinn, sondern um die Hingabe an die Geistigkeit oder

Körperlichkeit, Innerlichkeit oder Aufserlichkeit. Die Vorbereitung
dazu besteht weder in religiöser Gefühlsschwärmerei, noch in
äufserer Kirchlichkeit, noch in gewöhnlicher bürgerlicher
Sittlichkeit, — sondern in der Entwicklung der übersinnlichen

Eähigkeit zu unmittelbarer Intuition im Gegensatz zum diskursiven

und demonstrativen Forschen des weltlichen Verstandes.
Jahrbuch für Philosophie etc. 3



34 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

,Dieses in Thätigkeitsetzen geistigen Schauens ist Geheimwissenschaft

in der höchsten Auffassung; die Entfaltung der Geistigkeit,

die Gewinnung blofser Gewalt über die Naturkräfte, die

Erforschung einiger ihrer verborgenen Geheimnisse, ist
Geheimwissenschaft in der niedrigsten Auffassung, und in dieses niedere
Gebiet möge die Naturwissenschaft eindringen.' p. 145.

,Aber zur achten Welt unvermischter Stofflichkeit mufs das

Ich hinabsteigen, welches sich schliefslich ungeeignet erweist,
die aufsteigende Kreisbahn der Weltenkette weiter zu verfolgen.'

p. 148.

Die Liebe zum Guten ist notwendig, aber von untergeordneter

Bedeutung; die Sehnsucht nach Wissen der Wahrheit ist

es, was die letzte Förderung bringt. Wie Apoc. 3, 15. 16

besage, erfolgt nach der ersten Entscheidung zwischen geistig und

ungeistig die zweite untergeordnete — zwischen gut und bös,

warm und kalt. Zuerst wird das Laue ausgestofsen.

,Die letzte Anstrengung der Natur, indem sie den Menschen

entwickelt, ist, aus ihm ein unendlich höheres Wesen zu machen,
das dereinst eine bewufst wirkende und wie es gemeinhin
benannt wird, schöpferische Kraft in der Natur selbst sei. Das

erste Vollbringen ist die Entwicklung des freien Willens, und
das zweite die Verewigung dieses freien Willens, indem er
sich mit der Natur in ihrem Endstreben, welches gut ist,
vereinigt (d. h. einen guten Gebrauch von der erlangten Geistigkeit

macht). Im Verlauf solcher Thätigkeit ist es unvermeidlich,
dafs ein grofser Teil des entstandenen freien Willens dem Bösen

sich zuwendet, und nachdem er zeitweiliges Leiden
hervorgerufen hat, zerstäubt und vernichtet wird.' p. 154.

Nachdem die Vorbereitung und Befähigung zum Kampf
zwischen Verstand und Geist begonnen hat, können einzelne

durch Selbstzucht und energische Verinnerlichung ihre Periode
und den Gang der allgemeinen Entwicklung überholen. So die

Erleuchteten, welche jetzt schon die Entscheidung gewinnen,
welche die Mehrzahl erst in der fünften Runde erzielt. Sie

erwarten im seligen Devachan ihre weitere Teilnahme an dem

Prozefs der weiteren Vollendung. Die Befreiung von der Wieder-



35

geburt bis zu jenem Zeitpunkt ergibt sich aus der Beschaffenheit

ihres Karma, welches keine Verwandtschaft, Anziehung und
Begierde nach äufserlichem, irdischem Leben enthält.

Solche, die sich zwar vom Irdischen losgelöst, aber in den
letzten Prüfungen nicht stark genug bewährt haben, bleiben

zurück, bis die Flutwelle der nächsten Entwicklung sie in ihrer
Daseinsstufe wieder erreicht.

Das Übel und Leiden finde seine Erklärung in der Absicht
der Natur, Kraft und selbstlose Liebe zum Gesamtsein des All
zu erzeugen: die Kraft erwachse nur durch Kampf und Leiden;
die Liebe entspringe aus dem Mitleid und bilde sich allmählich

zur Verzichtleistung auf die Besonderheit der Einzelexistenz.
Die Errungenschaft eines jeden Weltprozesses wird für den

nächsten benutzt und geht so noch weiterer Vervollkommnung
entgegen — bis zum Nirvana, dem Zustand erhabener Buhe in
der Allwissenheit des Urwesens.

Die Vorzüge, welche das dargelegte System für sich in

Anspruch nimmt, und die Mängel, welche es dem Christentum
zum Vorwurf macht, sind etwa folgende:

1. Die buddhistische Metaphysik mache den Begriff eines

persönlichen Gottes samt den in ihm zusammengeschmiedeten

Widersprüchen entbehrlich; erkläre jedoch — durch die Lehr-

Thätigkeit eines Himmelsgeistes (Dhyan Choban) am Anfang der
irdischen Menschengeschichte — das Entstehen einer persönlichen

Gottes- und Offenbarungsidee samt deren gröbern Anthro-

pomorphien.
Das Christentum komme hingegen trotz aller dialektischen

Anstrengungen über die unversöhnlichen Gegensätze in seiner

Gottesidee nicht hinaus. Widersprechend sei die Verbindung
der Unendlichkeit mit dem Bewufstsein und der Persönlichkeit;
widersprechend die Annahme eines über- und aufserweltlichen
Gottes, da die Welt unendlich sei; widersprechend die Annahme
einer Weltschöpfung durch einen unendlich vollkommenen Geist;
denn Vollkommenheit bedeutet den Ausschlufs jedes Mangels,

3*



36 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

und demnach jedes Beweggrundes zur Welterschaffung und
Weltentwicklung, also Stillstand oder Tod. Unvereinbar seien
Allmacht und Güte in einem Wesen; unvereinbar die göttliche
Herrschaft über die Natur mit der in letzterer waltenden Gesetz-

mäfsigkeit; unvereinbar die göttliche Vorherbestimmung und die

menschliche Freiheit; die göttliche Allwirksamkeit und der

Ursprung des Bösen. ,Das Wort Gott bezeichnet die unbekannte

Ursache jener Wirkungen, durch welche der Mensch entweder
in Bewunderung oder in Schrecken versetzt wurde, ohne sich

dieselben erklären zu können.' p. 254. Dies die Definition eines

geheimkundigen Gewährsmannes von Sinnett, welche es erklärlich
macht, wie man so viele Widersprüche in dem christlichen
Gottesgedanken finden konnte. Es wird Gott in einer Weise gedacht,
wie er im System des Pantheismus oder Polytheismus gedacht
werden mufs, als eine Macht neben, oder über, oder in der Welt,
neben vielen andern, sei es persönlichen, oder elementaren, oder

abstrakten Mächten, nicht aber als der Eine, neben den andere

oder anderes zu stellen, von vornherein unmöglich ist. Sonst

hätten diese Geheimlehrer wohl erkannt, dafs Gottes Macht und

Wirken die strengste Gesetzmäfsigkeit in Natur und
Menschheitsentwicklung mit nichten stört und unterbricht, sondern einzig
und allein ermöglicht und begründet. Dieser Gott ist nicht der

Notbehelf der Unwissenheit, nicht die Hypostasierung der,selbstsüchtigen

Wünsche, sondern die Urquelle der gesetzmäfsigen

Notwendigkeit wie der sittlichen Selbstbestimmung, und darf
weder in seinem freien, weil keinem Bedürfnis entstammenden

Schöpfungsratschlufs, noch in seiner Weltregierung und Gnadenwahl,

noch in seiner Allmacht und Güte gedacht werden wie
ein Mensch, d. h. wie die Götter des pantheistischen Polytheismus,

und ist deshalb über die angeblichen Widersprüche ebenso

erhaben, wie die christliche Offenbarungsidee über die Auffassung
der indisch-europäischen Weisen. Er ist die absolute Freiheit
der höchsten Vernunft, von welcher die thatsächliche Ordnung
allein stammen kann; denn die Notwendigkeit der Naturgesetze
ist nicht derart, dafs sie selbst als absolute gedacht werden
könnte.



37

2. Die buddhistische Kosmologie sei wahrhaft objektiv und

universal, frei von jener Engherzigkeit, welche den christlichen
Erdenbewohner der Versuchung unterliegen lasse, seinen Planeten
als das physische und moralische Centrum des Weltalls zu
betrachten, eine Engherzigkeit, welche den menschlichen Ursprung
des Christentums um so unerbittlicher erweist, als die christliche

Theologie vergeblich alle Mittel der Dialektik aufwende,
um derselben zu entrinnen; denn sie hafte an dem Hauptdogma
der Menschwerdung und Erlösung auf Erden. Die frühe christliche

Kirche habe mit Recht den astronomischen Thatbestand

gefürchtet und mit der Grausamkeit des Schreckens dagegen
eingegriffen. ,Die Wahrheit wurde geleugnet, während des

Verlaufs von Jahrhunderten wurden ihre Vertreter gemartert. Als
sie schliefslich trotz der Macht päpstlicher Aussprüche feststand,

ergriff die Kirche, wie Rhys Davids sich ausdrückt, das

verzweifelte Hilfsmittel, zu behaupten, dafs es gleichgültig sei.

Diese Behauptung hat sich bis jetzt erfolgreicher bewiesen, als

ihre Urheber es hoffen konnten. Als sie astronomische

Entdeckungen fürchteten, trauten sie der Welt im allgemeinen ein

unerbittlicheres Schlufsvermögen zu, als dieselbe geneigt war
anzuwenden.' p. 213 sq. ,Mit der schwindenden Wichtigkeit der
Erde vermindert sich die Glaubwürdigkeit von Lehren, welche

von uns beanspruchen, die Einzelheiten unseres Lebens als Teil
vom Bewufstsein eines allwissenden Schöpfers zu betrachten.'

p. 214. Die winzige Erde könne keine Ausnahmsstellung gegenüber

der allgemeinen Naturgesetzlichkeit als Schauplatz
göttlicher Freiheit und Gnadenwahl beanspruchen.

Allein es ist weder ein Grund einzusehen, weshalb der
moralische Mittelpunkt des Universums mit dem astronomischen
Centrum zusammenfallen müsse, noch auch, warum die Bedeutung

der Inkarnation und Erlösung notwendig in jeder Form
der meritorischen Ursächlichkeit auf den Weltkörper beschränkt
werden müsse, auf welchem sie stattfand.

3. Die christliche Eschatologie wird besonders mit Hinweis
auf die vielen Abstufungen menschlicher Wiedergeburt und die
Lehre vom Devachan folgendermafsen bemängelt:



38 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Es bestehe ein Mifsverhältnis zwischen dem kurzen Erdenleben

und der endlosen Eortdauer des jenseitigen Schicksals.
Es liege ein Widerspruch in der Annahme, dafs das ewige

Leben im Jenseits unabänderlich durch die fehlgreifende
Handlungsweise eines hilflosen und unwissenden Menschenlebens
bestimmt werde, und das infolge einer unendlich gerechten und
allweisen Anordnung, cf. p. 35. 77.

Besser als dieser Gott sei die richtig verstandene Natur;
,sie eilt nicht und stellt ihren G-eschöpfen keine Fallen', p. 143.

,Die Natur begnügt sich nicht, ihren Geschöpfen leicht und sorglos
zu vergeben, noch die Sünder völlig zu verdammen, wie ein

träger Herr, den eher Sorglosigkeit als Gutmütigkeit von
gerechtem Walten im Haushalt abhält.' p. 98.

Es sei ungereimt zu lehren, jenes endlose Leben bleibe von
dem Gesetz des Wechsels, der Vervollkommnung und des

Fortschritts unberührt, welches sonst die ganze Welt beherrscht, p. 35.
Endlich werde notwendig der Zustand der Seligen in einem

Himmel ,von der Beschaffenheit eines Wachtturmes' durch die

Kenntnis des Erdenelends, seiner Gefahren und Irrungen, in einen
Ort des heftigsten geistigen Leidens umgewandelt, da doch die

Heiligen die mitleidigste und selbstloseste Nächstenliebe hegen,

p. 85.

Allein Zeit und Ewigkeit stehen immer in Mifsverhältnis,
wenn erstere als eine endlich, letztere als eine unendlich

ausgedehnte Aufeinanderfolge von Veränderungen oder Momenten

betrachtet wird; nicht aber, wenn man die Ewigkeit als das

Aufhören jeder Aufeinanderfolge erkennt. Als nie entschwindendes

Jetzt findet sie in dem kürzesten Zeitabschnitt ihr endliches

Gegenbild; denn nicht Vergangenheit und Zukunft, sondern die

Gegenwart macht Zeit und Ewigkeit innerlich verwandt.
Was von diesen rein formalen Begriffen gilt, ist auch auf das

Verhältnis der endlichen Befähigung und der unendlichen Tragweite

der Entscheidung anzuwenden. Welches endliche Mafs
stände in einem kongruenten Verhältnis zur Unendlichkeit des

höchsten Gutes oder seines Verlustes? Übrigens darf bei einer
Gegenüberstellung der kleinlichen Lebensverhältnisse in der



39

Prüfungszeit und ihrer unabsehbaren Folgen für die Ewigkeit
die Lehre vom Eegfeuer nicht aufser acht gelassen werden, wie
Sinnett es thut ; oder -würde die Kritik vielleicht mit ihrem Tadel

zurückhalten, wenn die Prüfungszeit mit der Entscheidung des

Entweder — Oder in unabsehbare Ferne hinaus verlängert und
damit die Anstrengung von Jahrhunderten oder Jahrtausenden
durch die immer drohende Möglichkeit eigenen Rückfalles in
ihrem Erfolg gefährdet bliebe? Die Lehre vom Eegfeuer wird
nicht — wie Sphinx I. 4. 281 meint, — erschöpft, wenn man

es als zeitweilige Läuterung ohne tiefere Bedeutung betrachtet;
nichts hindert in ihm die glückliche Möglichkeit zu sehen, um
die Dissonanz zwischen der Kleinlichkeit des hier geübten Guten
und der Grofsartigkeit seines Endzieles auszugleichen. Ferner
mufs bei der Würdigung der christlichen Eschatologie auch die

Gnadenlehre Beachtung finden ; denn durch die Gnade wird auch

das kleinlich-armseligste Erdendasein in seinen Beweggründen
und Zielen innerlich vertieft und vergöttlicht, mögen auch die
äufsern Gelegenheiten der sittlichen Übung, sowie die Formen
der Glaubensvorstellung sehr arm im Geiste sein. Andererseits
schützt die erhabenste Berufsstellung nicht vor einer trivialen
und pedantischen Lebensgestaltung.

Mit dem Hinweis auf den Begriff der Ewigkeit und der

Gottschauung ist auch die Antwort auf die letzten Bemängelungen
angedeutet; denn mehr als Andeutungen wollten wir in dieser

apologetischen Kritik überhaupt nicht geben, obgleich wir auch
bei denselben an der Überzeugung festhielten, dafs in diesen

Fragen der Religionsvergleichung nur genaue Untersuchung,
tiefes Eindringen und möglichst günstige Deutung einer fremden

Religion zum Ziele alles Forschens, zur Wahrheit führen.

«fr


	Die mystische Philosophie des Buddhismus und die bezüglichen Publikationen aus esoterischen Kreisen

