Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 1(1887)

Artikel: Die mystische Philosophie des Buddhismus und die beziiglichen
Publikationen aus esoterischen Kreisen

Autor: Schell, Herman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SHBHBIBIBBHRBHEHIHE S

DIE MYSTISCHE PHILOSOPHIE

DES BUDDHISMUS

UND DIE BEZUGLICHEN PUBLIKATIONEN AUS
ESOTERISCHEN KREISEN.

Vox Dr. HERMAN SCHELL.

Das wichtige Mitte] der methodischen Vergleichung zur
Unterscheidung des Gemeinsamen und Eigentiimlichen, des Ur-
spriinglichen und Spitern, des Fortschritts und der Entartung,
des geistigen Gedankens und seiner sinnlichen Umbhiillung wird
in neuester Zeit mit unvergleichlichem Eifer auf dem Gebiet der
vergleichenden Religionsforschung zur Anwendung gebracht. Es
bedarf allerdings unermiidlicher philologischer Thétigkeit, um die
autoritativen Quellen der grofsen Religionen nach ihrem relativen
und absoluten Wert zu bestimmen und dem Studium zuginglich
zu machen: eine kanonische Litteratur, die alle Schwierigkeiten
vereinigt, welche Fremdartigkeit des Gedankens und seines Aus-
drucks, Naivitit und Reflexion, Inhalt und Umfang erzeugen;
welche hinwiederum der treueste, ich mochte sagen, der himm-
lische Wiederhall jenes Denkens und Strebens ist, in welchem
sich die Geisteskraft der Kulturvilker in ihrer ganzen Eigenart
und Fiille ausgestaltet hat. Man nehme hinzu das Studium der
Verinderungen, welche der religiose Volksgeist wie die wissen-
schaftliche Theologie in den positiven Uberlieferungen hervor-
gerufen haben, und es begreift sich leicht, dafs Teilung der
Arbeit, wenn irgendwo, auf dem Gebiete der vergleichenden

Jahrbueh fiir Philosophie ete. 1



2 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Religionsforschung vonnéten ist. Die Arbeitsteilung mufs sich
naturgemils auf die Scheidung des empirischen und spekulativen,
oder des philologischen und philosophischen Anteils beziehen;
deun es diirfte kaum einem Forscher moglich sein, eine solche
linguistische Gelehrsamkeit mit philosophisch-theologischer Schu-
lung zu vereinigen, dals er sowohl als vergleichender Philologe
wie als vergleichender Theologe den mnotwendigen Anspriichen
der Religionen gerecht zu werden vermichte.

Auch wenn die Vergleichung der Religionen blofs in archiio-
logischer Tendenz arbeitete, nicht vor allem, um ihren reichen
Beitrag zur Aufhellung der religiosen Wahrheit zu liefern, be-
darf der Religionsforscher einer exakten und objektiven Kenntnis
der fremden, nicht minder aber der eigenen Religion, der christ-
lichen Offenbarung, und in ihrem Umfang insbesondere des Ka-
tholizismus. Man hielt engherzige Befangenheit so gern fiir eine
Mitgift der orthodoxen Theologie, dafs man unvermerkt die un-
gerechtesten Vorurteile gegen Christentum und Kirche als selbst-
verstindliche Wahrheiten in die vergleichende Religionsbetrach-
tung einfiilhrte, ohne ein ernstes Studium des Katholizismus
insbesondere fiir notwendig zu erachten. Dem Mangel theolo-
gischer Studien mag es zuzuschreiben sein, wenn sich sogar
bahnbrechende Forscher von oberflichlichen Vorurteilen gegen
das Christentum ihrer eigenen Konfession, noch mehr aber gegen
die katholische Kirche, in ihrem Urteil beherrschen und irreleiten
liefsen.

Es wire ein grofses Hindernis fiir den Erfolg der besten
neuern Autoren auf dem Felde der vergleichenden Religions-
forschung, wenn insbesondere katholische Theologen denselben in
ihrer Berichterstattung iiber die religiosen Ideen und Riten Indiens
nur so viel Vertrauen schenken konnten, als sie durch ihr Ver-
stindnis der katholischen Kirchen- und Volksreligion verdienen.
Der Wille, objektiv zu urteilen, befreit den Geist des Forschers
nicht ohne weiteres von Vorurteilen, zumal auf dem religiosen
Gebiete, auf welchem die personliche Lebensentwicklung und das
hochste Interesse mit den abstrakten Problemen verschlungen
sind. Derartige Erwdgungen wurden auch wachgerufen bei der



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 3

—_—————

Lektiire des Werkes von Sinnett: Die esoterische Lehre oder
Geheimbuddhismus, (Ubersetzung aus dem Englischen. Leipzig
1884.) — welches Anlafs und Gegenstand zu dieser vorziiglich
in spekulativem Interesse unternommenen Studie geboten hat.
Es soll hingegen auch nicht verschwiegen werden, dafs vor-
liegendes System der mystischen Philosophie des Buddhismus
durch die strenge Konsequenz, mit welcher es den monistischen
Entwicklungsgedanken insbesondere auf dem geistigen Lebens-
gebiet durchfiihrt, und durch den ruhigen Ernst, mit welchem
es an die ewigen Probleme der Wissenschaft und Religion her-
antritt, hohe Bewunderung und sorgfiltige Wiirdigung verdient.

Die Verdffentlichung der buddhistischen Geheimwissenschaft
ging von der theosophischen Gesellschaft aus, welche 1875 von
;Geheimlehrern gegriindet wurde, um in Fithlung mit der euro-
Piischen Welt zu treten. Thr Organ: ,The Theosophist’ erschien
zuerst monatlich in Bombay, dann in Madras, dessen wichtigste
Publikationen aus der Feder Sinnetts stammten und von ihm in
der oben erwihnten Schrift systematisch verbunden wurden.
Es entstanden Zweiggesellschaften in England, Frankreich, Ruls-
land, auch in Deutschland; als Organ dieser Richtung ist die
;Sphinx‘ zu betrachten, welche seit Beginn dieses Jahres in Leipzig
(Th. Griebens Verlag) erscheint, eine ,,Monatsschrift fir die ge-
schichtliche und experimentale Begriindung der iibersinnlichen
W’eltanschauung auf monistischer Grundlage®, herausgegeben von
Hiibbe-Schleiden. Als wissenschaftlicher Vertreter dieser religios-
Philosophischen Fortentwicklung des buddhistischen Monismus
diirfte Carl du Prel zu betrachten sein, von dessen Werken wir
die Philosophie der Mystik, Leipzig 1885, erwiihnen.

Das System von Ideen, welches unter dem Namen des esote-
rischen Buddhismus von Sinnett in das Abendland eingefiithrt wor-
den ist, mufste notwendigerweise mehrfaches Befremden erregen.
Man hielt dafiir, es sei der Anspruch auf die geheime Fort-
Pﬂanzung einer uralten Weisheitslehre als eine unbegreifliche
Anma['sung a limine zuriickzuweisen, zumal dem Buddhismus aus
nern ung geschichtlichen Griinden eine Geheimwissenschaft
fremd sei. Der Anteil, welchen das theosophische System Sinnetts

1*



4 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

der Descendenztheorie eingerdumt habe, lasse keinen Zweifel
iiber den modernen Ursprung desselben, da man doch nicht im
Ernst den Glauben verlangen kénne, die buddhistischen Weisen
seien schon Jahrtausende im stillen Besitz der Errungenschaft
Spencers und Darwins gewesen, ohne sich etwas davon merken
zu lassen. Nehme man den Spiritismus hinzu, so habe man die
neuen Elemente, welche in Verbindung mit der Sankhyaphilo-
sophie den esoterischen Buddhismus ergeben. Vgl. aulser andern
publizistischen Stimmen Allg. Zeit. 26. 1886.

Zunichst stellen wir nun die Frage, ob die Annahme einer
Geheimlehre im Buddhismus durch innere Griinde erlaubt und
durch dufsere Anzeichen empfohlen werde? — Vielleicht ist es
gut, sofort beizufiigen, dafls auch bei Annahme einer Geheim-
iiberlieferung eine sachliche Weiterentwicklung nicht auszu-
schliefsen ist, auch nicht bei voller Wiirdigung der Eigenart des
orientalischen Denkens. Dieses ist vorzugsweise gliubige Ver-
senkung in iiberlieferte Ideen, um von ihrem Inhalt moglichst
stark ergriffen und so iiberzeugt zu werden; kritische Priifung
der Wahrheit und alles, was zur Bereicherung des Urteils dient,
liegt ihm ferner; betrachtende Vertiefung in den Vorstellungs-
inhalt ist ihm die Hauptsache. Trotz dieser Vorliebe fiir my-
stische Kontemplation und traditionelle Weisheit kann auch der
orientalische Geist das Bediirfnis sachlicher Kritik und objektiver
Vergleichung nicht ganz vernachldssigen; daher miifste von vorn-
herein angenommen werden, dafs in dem etwaigen Geheimbund
nicht eine uranfingliche Weisheit unverindert fortvererbt, son-
dern dals gewisse Prinzipien, Methoden und Ziele des religiosen
Philosophierens -festgehalten und zu verschiedenen Zeiten mit
besserem oder geringerem Erfolg angewandt worden seien. Man
miifste ja den menschlichen Geist fiir einen leblosen Mechanis-
mus halten, wenn man ihm ein rein passives Empfangen und
Weitergeben tiefgreifender Weltanschauungen auf Jahrtausende
zumuten wollte; selbst in einem so streng disziplinierten Orden,
wie Sinnett ihn schildert, wire dies ein psychologisches Ritsel.
Die katholische Kirche, welche als Bewahrerin der Offenbarung



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 5

einen #hnlichen Anspruch erhebt, thut dies nur unter ausdriick-
licher Berufung auf den Beistand des gittlichen Geistes.

Die Frage nach der Moglichkeit und dem Vorhandensein
einer Geheimlehre hingt mit der PHiege theologischer Metaphysik
oder der Religionsphilosophie im Gegensatz zur Religion zu-
sammen. Je mehr im Kreise der Priester, Aszeten oder Theo-
logen die iiberlieferte Religion mit ihren Lehrsitzen und Riten
wissenschaftlich erforscht wird, ob in der positivern Tendenz
allegorischer Vergeistigung oder skeptischer Kritik, desto mehr
Anlafs ist zur Verengerung und Abschliefsung des Kreises ge-
geben, insbhesondere, wenn auf der Wertschitzung der Religion
seitens des Volkes grofse Privilegien des priesterlichen Standes
beruhen. Die Schwierigkeit abstrakter Spekulation, die Geféihr-
lichkeit negativer und aufgekldrter Resultate fir die Massen,
der Nimbus geheimen Wissens: alle diese Momente wiirden im
freieren Abendlande eine gewisse Zuriickhaltung bewirken; im
schematisch angelegten Orient miissen sie zu einer organisierten
Geheimschule fiihren, — wie im brahmanischen Indien, in Chal-
dda, in Agypten, den vielen Mysterien und Geheimsekten
Vorderasiens.

Die Frage nach der Zuldssigkeit einer esoterischen Schule
im Buddhismus wiirde sich demnach dahin zuspitzen, ob der
Buddhismus von Anfang an eine spekulative Dogmatik oder Meta-
physik ererbt oder erzeugt habe, oder ob er als eine niichtern-
praktische Religion ohne Mysterium zu erkennen sei?

Man ist allerdings gewohnt, den Buddhismus als eine fast
ausschliefslich praktische Erlosungsreligion zu betrachten, in
welcher das Ziel mit absoluter Alleinherrschaft den wenigen
Mitteln ihr ganz bestimmtes Mafs von Wert verleiht. Insbe-
sondere scheint das buddhistische Endziel dem Wissen keinen
jenseitigen, absoluten und ewigen Wert zu gewéhren; denn so-
gar das hochste Wissen wird nur deshalb erstrebt, weil es zum
Nirwana, zum Verwehen alles Wesens und Wissens verhilft.
Geheimwissenschaft setzt hingegen den Glauben an eine ewige
und unergriindliche Wahrheit voraus, deren Anschauung irgend-
wie den Mysten beseligt.



(a2

Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Das einfachste Symbolum des Buddhismus sind die vier
grofsen Wahrheiten von der Thatsache, dem Entstehen, der
Aufhebung und dem Wege zur Aufhebung des Leidens. Die beiden
ersten Lehrsitze enthalten zweifellos das Ergebnis der Speku-
lation Siddartha’s und den Inbegriff der buddhistischen Dogmatik,
zu welcher noch der dritte als die Verkiindigung des zu er-
strebenden Lebensziels, des Moralprinzips, hinzukommt. Allein
man legt bei der Wiirdigung dieser Religion das Schwergewicht
auf den vierten Artikel, den Inbegriff der Moral, zumal gerade
in der Tugend- und Pflichtenlehre, den drei Kategorien der
Rechtschaffenheit, Aszese und Mystik, die Kraft und die Erfolge
des Buddhismus liegen sollen. Die erste Stufe der Sittlichkeit
ist gemeinverbindlich und wird durch den Pentalog (das Verbot
des Totens und Stehlens, der Unwahrheit, Unkeuschheit und
Unmifsigkeit) geregelt; der zweiten entspricht das Monchswesen;
der dritten der Stand des vollendeten Weisen. Ist nun nicht
die Fortdauer der beiden letztern Kategorien buddhistischer
Moral bedingt durch die Pflege der Kontemplation und Speku-
lation? Fiihrt nicht der praktische Teil ebenso wieder in die
spekulative Metaphysik zuriick, wie er aus ihr hervorgeht?
Schopft nicht das Leben des Monches wie des Vollendeten seinen
geistigen Inhalt aus der bestindigen Betrachtung und Erfor-
schung der drei ersten Artikel?

Allerdings gibt das Ziel dem System seinen prinzipiellen
Charakter, und dieses Ziel ist das Nirwana. Was aber ist unter
dem Nirwana zu verstehen? Was verstand Buddha unter dem-
selben? War es ihm ein absolutes Verwehen des Daseins oder
nur des verginglichen Daseins? ein vollstdndiges Erloschen alles
Wissens oder nur des beschrinkten und individualisierten Be-
wulstseins? Ist seine Auffassung des Nirwana innerlich verschie-
den von dem Eingehen in das Parabrahma oder den ewigen
Atman der Vedantalehre, verbunden mit Abstreifung aller Be-
stimmungen oder Upidhi's? Letztere waren es nach der Vedanta-
theologie, was dem Wechsel und dem Leiden unterworfen ist;
die buddhistische Terminologie bezeichnet sie als die Sankhara's
oder das Dhamma. Erkannte nun Buddha im Menschen nur einen



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 7

Haufen Sankhéra’s, oder noch ein Absolutes, wie der Vedanta,
welcher dasselbe in dem innersten Atman findet? Dafls die Person
(satta) aufser dem Konglomerat von Sankhara’s nichts sei, werden
wir von Buddha belehrt; allein hat er damit alles wahre Sein
negiert? Es scheint dies um so weniger, da gerade die Person-
lichkeit eine Beschrinkung, Besonderung und Bestimmung des
absoluten Seins besagt, mit ihrer Auflosung in ein System von
Sankhara's demnach keineswegs das Sein selber aufgehoben, viel-
mehr von seiner widernatiirlichsten Beschridnkung befreit wird.

Wir halten dafir, dafs eine Zuriickhaltung Buddhas hin-
sichtlich des tiefsten Geheimnisses von Gott und Welt, Seele
und Vollendung angenommen werden miisse; eine Zuriickhaltung,
welche nicht aus Indifferenz gegen das spekulative Problem,
sondern aus bewulster Erwidgung hervorging und daher geeignet
war, einer Geheimschule im Sinne des ,Theosophist‘* Raum und
Anlafs zu gewihren.

Das Problem des Endzustandes erschien nicht erst dem
Buddhismus als ein Mysterium; schon die Brahmanen erklarten,
seine Losung sel das hiochste Wissensziel, allein auch die
schwierigste Aufgabe; sogar den Gottern sei es micht gestattet,
den Schleier dieses Geheimnisses zu heben.

Den Beleg hierfiir bietet zuniichst die tiefsinnige Erzéhlung
von dem Brahmanenknaben Naciketas in Kéathaka-Upanishad. Die
Heilsbegierde fiihrt den jungen Naciketas zum Todesgott hinab,
von welchem er als einen der drei zugestandenen Wiinsche be-
gehrt, er solle ihm die unter den Priesterschulen strittige Frage
beantworten, ob die Toten sind oder nicht sind. Yama, der Tod,
bittet ihn, die Frage zuriickzunehmen und einen andern Wunsch
zu stellen, weil dies auch fir die Gotter ein zu schwieriges
Greheimnis sei; er bietet ihm alle Schétze und Freuden der Welt-
herrschaft auf lange Lebenszeit; indes Naciketas bleibt bei seinem
Begehren: ,Der Wunsch, der in verborgene Tiefen eindringt,
der ist’s allein, den Naciketas wahlet‘.

Yama erhort ihn endlich und antwortet: ,Die den Pfad des
Nichtwissens wandeln, irren ziellos durch das Jenseits, wie Blinde
von Blinden gefiihrt; der Weise dagegen, welcher das Eine,



oL

Die mystische Philosophie des Buddhismus.

das Ewige, den alten Gott, der in der Tiefe weilt, erkennt und
sich iiber Leid und Freud erhebt, wird erlost von Recht und
Unrecht, frei von Gegenwart und Zukunft.* Vgl. bei Oldenberg,
Buddha, das Néhere dieser Erzihlung, welche durch die gehor-
same Hingabe des Naciketas zur Opferung seitens seines Vaters,
sowie die Bedeutung dieses Opfers fiir die Erlosung vom Tode
an das Opfer Isaaks anklingt, natirlich in durchaus brahmani-
scher Fassung.

Der altere (Glaube, dals das rechte Wissen vom rechten
Opfer von der Herrschaft des Todes befreie, ist in einer fort-
schreitenden Umsetzung zu verfolgen, bis dieses Wissen von
Buddha als ein rein spekulatives mit ausdriicklicher Verachtung
ritueller Geheimnisse erklart wird. TUns ist hier nur die That-
sache wichtig, dals es iiberhaupt als ein privilegiertes Greheimnis,
sei es liturgischer oder philosophischer Art, betrachtet wurde.
Eine interessante Phase dieser spekulativen Umarbeitung der
fritheren einfachen Begriffe von jenseitiger Vergeltung wird mit
der Lehre von den Ursachen und Gesetzen der Wiedergeburt
eingeleitet, der Lehre vom Karman, einem der wichtigsten Kapitel
des Geheimbuddhismus. Diese Theorie ist offenbar das Produkt
der Bemiihung, der Losung des grofsen Problems niher zu
kommen, als es mit der einfachen Vergeltungslehre moglich
schien: sie trug von Anfang an den Charakter esoterischer Weis-
heit. ,Unsere Quellen lassen uns erkennen‘, schreibt Oldenberg
a. a. O. p. 50, ,wie im Anfang diese neue Lehre in den Kreisen
der philosoPhierenden Brahmanen einheimisch geworden ist; wer
sie besitzt, hat das Gefiihl, ein Mysterium zu besitzen, von dem
man heimlich unter vier Augen redet. So in dem grolsen Rede-
tournier, von welchem das Brihmana der 100 Pfade erzihlt.
Unter den Gegnern, welche den weisen Yajnavalkya mit ihren
Fragen zu Falle zu bringen suchen, tritt Jaratkarava Artabhz‘mga
auf. ,Yajnavalkya’, fragt er, ,wenn der Mensch stirbt, geht seine
Stimme in das Feuer ein, sein Atem in den Wind u.s. w. Wo
aber bleibt der Mensch selbst?* — Gieb deine Hand her, Freund!
lautet die Antwort, ,Artabh&ga! wir beide allein wollen davon
wissen. Kein Wort davon in der Versammlung! Und sie gingen



Die mystische Philosophie des Buddhismus, J

beide hinaus und sprachen miteinander. Was sie da redeten,
von der That (karman) redeten sie; und was sie da kiindeten,
die That kiindeten sie; rein (gliicklich) wird er durch reine That;
bose (ungliicklich) durch bose That.! — In der Welt der Er-
l[o6sung und Seligkeit aber, zur Vereinigung mit dem Brahman zu
fihren vermag keine That. Auch die gute That ist etwas, was
in der Sphire des Endlichen befangen bleibt; sie findet ihren
Lohn; allein des Endlichen Lohn kann auch nur ein endlicher
sein. Der ewige Atman ist iiber Lohn und Strafe, iiber Heilig-
keit und Unheiligkeit gleich hoch erhaben.¢ Cf. Brih. Up. 3, 2, 13.
Deussen, Das System des Vedanta p. 405.

Nach einer andern Darstellung derselben Autoritat stellt
sich die Theorie also dar: ,Auf dem Begehren (kima) beruht
des Menschen Natur. Wie sein Begehren ist, so ist sein Streben;
wie sein Streben ist, solche That thut er; welche That er thut,
zu einem solchen Dasein gelangt er. Rein wird er durch reine
That, bos durch bise That. Dariiber ist dieser Vers: Dem hingt
er nach, dem strebt er zu mit Thaten, wonach sein innrer
Mensch und sein Begehr steht.

Nachdem den Lohn er hat empfangen,

Fiir alles, was er hier begangen,

So kehrt aus jener Welt er wieder

In diese Welt des Wirkens nieder.
So steht es mit dem Verlangenden (kamayamana); nunmehr von
dem Nichtverlangenden.’

.Wabhrlich, dieses grofse ungeborene Selbst, das ist unter
den Lebensorganen jener selbstleuchtende Geist! Hier inwendig
im Herzen ist ein Raum, darin liegt er, der Herr des Weltalls,
der Gebieter des Weltalls, der Fiirst des Weltalls; er wird nicht
hoher durch gute Werke, er wird nicht geringer durch bose
Werke; er ist der Herr des Weltalls, er ist der Gebieter der
Wesen, er ist der Hiiter der Wesen; er ist die Briicke, welche
diese Welt auseinanderhidlt (se. durch den Gegensatz von Ge-
niefsenden == individuellen Seelen = bhoktar, und von Zu-
Geniefsendem == boghyam, nimlich der Frucht der Werke eines
frithern Daseins), dals sie nicht verfliefse. Ihn suchen durch



10 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Vedastudium die Brahmanen zu erkennen, durch Opfer, durch
Almosen, durch Biifsen, durch Fasten. Wer ihn erkannt hat,
wird ein Einsiedler; zu ihm pilgern auch hin die Pilger, als die,
welche nach der Heimat sich sehnen . . . .
Das ist des Brahmanfreundes ew'ge Majestiit,
Dals er nicht wichst durch Werke und nicht minder wird;
Man folge ihrer Spur, wer sie gefunden hat,
Der wird durch bose Werke weiter nicht befleckt.
Darum, wer solches weifs, der ist beruhigt, bezdhmt, entsagend,
geduldig und gesammelt; nur in dem Selbst sieht er das Selbst;
alles sieht er an als das Selbst; nicht iiberwindet ihn das Bise;
er verbrennet alles Bose; frei von Bosem, frei von Leidenschaft
und frei von Zweifel wird er ein Brahmana, er, dessen Welt
das Brahman ist.* — ,Wer ohne Verlangen, frei von Verlangen,
gestillten Verlangens, selbst sein Verlangen ist, dessen Lebens-
geister ziehen nicht aus, sondern Brahman ist er und in Brahman
lost er sich auf. Dariiber ist dieser Vers:
Wenn alle Leidenschaft verschwunden,
Die in des Menschen Herzen nistend schleicht,
Dann hat das Sterbliche Unsterblichkeit gefunden,
Dann hat das Brahman er erreicht‘ —
,Also sprach Yajnavalkya. Da sprach der Kénig: ,0 Heiliger,
ich gebe dir mein Volk in Knechtschaft und mich selbst dazu.
So Brihadaranyaka Upanishad 4, 4 und Deussen, Das System
des Vedanta p. 208 sq.

Die Griinde, welche dieses Wissen in brahmanischer Zeit zum
Geheimbesitz weniger Vollkommenen machten, behaupteten ihr
Recht auch den universalen Tendenzen der Predigt Buddha’s
gegeniiber. Er selbst ist Zeuge dessen, wenn er sich nur mit
Miihe entschlofs, als Prophet aufzutreten. Es war insbesondere
der Satz von der Verkettung der Ursachen und vom Aufhéren
der Gestaltungen, also vom Wesen der Entwicklung und des
Nirwana, der ihm zu erhaben und schwierig fiir das allgemeine
Verstindnis schien. Es bedurfte der Fiirsprache des hichsten
Brahman, um ihn von dem Entschlufs abzubringen, nach erlangter
Erlosung sich ins Nirwana zu versenken.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 11

,Wozu der Welt offenbaren, was ich in schwerem Kampf
errang? Die Wahrheit bleibt dem verborgen, den Begierde und
Hals erfiillt. Miihsam ist es, geheimnisvoll, tief, verborgen dem
groben Sinn; nicht mag’s schauen, wem irdisches Trachten den
Sinn mit Nacht umbhiillt. cf. Mahavagga 1, 5, 2 sq. — So der
Gedanke, der ihn zuerst gefangen nahm. Nachdem er der Bitte
des Brahman Sahampati aus Mitleid mit jenen Seelen willfahren,
welche zwar Empfinglichkeit fir das Wahre, nicht aber die
Kraft besitzen, sich selbst zur erlésenden Wahrheit emporzu-
ringen, erwihnt er nochmals seines frithern Bedenkens:

,Geoffnet sei allen das Thor der Ewigkeit!

Wer Ohren hat, hore das Wort und glaube.

Der eignen Pein dacht ich; drum hab’ ich, Brahman,
Das edle Wort noch nicht der Welt verkiindet.‘

Sollte Buddha nach solchen Erwédgungen zum Entschlufs
gekommen sein, der Gesamtheit alle Errungenschaften seiner
Spekulation zu offenbaren? Mulste er sich nicht, von der Logik
seiner eigenen Gedanken genotigt, auf dasjenige beschrinken,
was einerseits dem Erlosungsbediirfnis, andererseits der Fassungs-
kraft der Menge, nicht blofs des Volkes, sondern auch der
Monche geniigte? Zweifelte er ja sogar an der Moglichkeit, seine
vier Lehrsitze, vor allem den zweiten, den Uberzeugungen an-
nehmbar zu machen. Nur die Energie, mit welcher er diese
Lehren vorstellte und den Geist in dieselben zu vertiefen befahl,
gab einige Gewiihr fiir ihre erfolgreiche Verbreitung; ich rechne
hiezu auch die Energie, mit welcher er alle weitern theoretischen
Fragen abwies, damit die gewohnlichen Aszeten mioglichst stark
von den vier Grundwahrheiten ergriffen wiirden. Dem entspricht
auch e¢in anderer Gedanke des Buddhismus: es sei ein Ent-
wicklungsgesetz der Natur, dals sie zuerst eine Kraft zur Reife
bringe, ehe sie entscheidungsvolle Anforderungen an dieselbe stelle.
So begriindeten auch Buddha und seine Jiinger ihr Nichteingehen
auf metaphysische Erorterungen mit Uneingeweihten; sie fiirch-
teten dieselben zu verwirren, und mit der Last einer Wahrheit,
welche sie noch nicht ertragen konnten, zu erdriicken.



12 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Es mangelte durchaus nicht an scharfer und genauer Frage-
stellung an Buddha und seine Kirche, ob der Vollendete im
Nirwana noch sei oder nicht mehr sei — die Frage des Naciketas.
Allein immer wird eine Entscheidung vermieden.

Seit sich Max Miiller gegen das nihilistische Verstindnis des
buddhistischen Nirwana ausgesprochen, wurde im Gebiet des
ceylonischen Buddhismus der Kldrung dieser Frage besondere Auf-
merksamkeit geschenkt und die diesbeziiglichen Untersuchungen
von James d’ Alwis, Childers, Rhys Davids und Treuckner von
Oldenberg (cf. 1. c. p. 273—292) zusammengestellt. Von grofsem
Belang ist das Gesprich mit dem Wanderminch Vacchagotta,
(cf. Samyuttaka Nikaya vol. 2. fol. tau.) der an Buddha die Frage
richtete: Ist das Ich? Ist das Ich nicht? — ohne eine Antwort
zu erhalten. Nachdem der Monch sich entfernt hatte, bat der
Lieblingsjiinger Ananda um Aufschluls iiber diese Verweigerung
jeder Antwort. Der Meister belehrte ihn, die erste Frage habe
er nicht bejaht, um nicht die brahmanische Realititslehre zu
bestitigen und die erlosende Erkenntnis zu verhindern, welche
mit der Erkenntnis beginnt: ,Alle Gestaltungen (dhamma) sind
Nicht-ich. Offenbar wollte er dem Ich nicht in jedem Sinn die
wahre Realitit absprechen; allein er fiirchtete, Vacchagotta ver-
moge das empirische Ich nicht von dem absoluten Ich zu unter-
scheiden, und halte jenes Ich, welches nichts als ein Haufen
Sankhara's ist, fiir das wahre Ich. Die zweite Frage habe er
nicht bejaht, um ihn nicht zu entmutigen und zu verwirren; also
wieder aus praktischen Griinden. Oldenberg ist in Wiirdigung
dessen der Ansicht nicht abgeneigt, Buddha habe eine nihilistische
Auffassung des Nirwana fiir der Wahrheit néher kommend er-
achtet. Indes fillt er keine Entscheidung; und mit Recht; denn
konnte nicht ebenso die Bejahung der zweiten Frage ebendes-
halb gefihrlich und entmutigend sein, weil sie nihilistisch ver-
standen werden konnte? Wohl verlangte Buddha nicht undeut-
lich, dals der Vollendete auch durch die Aussicht, erst in der
vollen Vernichtung die Erlésung zu finden, nicht in seiner un-
entwegten Seelenruhe erschiittert werde. Die Idee der Ver-
nichtung wird demnach derjenigen der Erlosung untergeordnet;



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 13
sie. wird nur insofern unter dem Nirwana mitangedeutet, falls
es nicht moglich sein sollte, anderswie Ruhe und Bestindigkeit,
Erlosung und Freiheit zu gewinnen. Da bonum et ens conver-
tuntur, kann ein absolutes Nichtsein auch dem Pessimisten nicht
als begehrenswertes Heilsziel erscheinen, sondern nur das Nir-
wana als relatives Nichtmehrsein, als Zustand ewiger, stiller,
ungestorter Ruhe, als das Erloschen alles dessen, was eben diese
Ruhe stort; als das Erloschen der Flammen, der Begierden, der
Unbestindigkeit, der Wahngebilde und Téuschungen; ob auch
mit letzterm alles Wissens? Zunichst muls von dem Wollen
abstrahiert werden, um den Begriff der ewigen Ruhe und Voll-
endung zu gewinnen; nach strengerer Auffassung desgleichen
von der Thitigkeit des empirischen Erkennens und des indivi-
duellen Bewufstseins; was bleibt nun iibrig? Ein Sein, welches
iiber alle Kategorien des empirischen Seins erhaben ist, demnach
auch nur durch Negation aller empirischen Kategorien bestimmt
werden kann. Gerade der buddhistische Grundgedanke verlangt,
dafls, wenn nicht eine absolute Urweisheit ohne den Gegensatz
von Erkenntnissubjekt und Objekt, doch wenigstens ein absolutes
Ursein oder Nirwana, negativ das Nichtmehrsein aller Sankhdra’s
festgehalten werde.

Wenn Buddha das Prinzip aufstellte: ,Wie das grolse Meer,
ihr Monche, nur von einem Geschmack durchdrungen ist, von
dem Geschmack des Salzes, also ist auch, ihr Monche, diese
Lehre und diese Ordnung nur von einem Geschmack durch-
drungen, von dem Geschmack der Erlésung‘; wenn er ferner
hervorhebt, er habe nicht die Losung der Weltritsel, sondern
die Erlosung vom Ubel seinen Jiingern versprochen, so schliefst
er hiermit die tiefere Durchforschung des Urwesens nicht aus.
Wiire dies indes auch seine Absicht gewesen, hitte er wohl damit
Erfolg haben konnen? Konnte er an die Moglichkeit glauben,
der spekulative Geist des arischen Volkes, der durch ihn noch
mehr Antriebe zur Verinnerlichung empfangen hatte, werde gegen
die hochsten Probleme der religiosen und philosophischen Er-
kenntnis gleichgiltig bleiben?



14 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Thatsichlich ruhte auch das Problem in den ersten Jahr-
hunderten des Buddhismus nicht. Wir finden im Samyuttaka
Nikaya vol. 1. fol. de fg. berichtet, dals die Lehre des Monches
Yamaka als ketzerisch geidchtet wurde: Der Vollendete vergeht.
— Zur hochsten Schiirfe philosophischer Bestimmung erhebt sich
die Erklarung der beriihmten Jiingerin Buddha's, der Nonne
Khema, wonach der Vollendete zu erhaben und zu tief sei, als dals
man die Priadikate des Seins und Nichtseins auf ihn anwenden
konne. 1. ¢. vol. 2. fol. no fgg. Hierin hiitten wir demnach die
abstrakte Definition des Zustandes, den die Brahmanen durch die
Vergleichung mit dem traumlosen Tiefschlaf veranschaulichten.

Die Neigung extremer Richtungen zu einer nihilistischen
Deutung des Nirwana fand eine innere Schranke an dem drohen-
den Widerspruch, wie einem Konglomerat von Sankhéara’s oder
Scheinbestimmungen die Fihigkeit zugemutet werden konne,
sich durch Erlangung der Buddhaschaft aus der ewigen Ver-
kettung der Ursachen und Wirkungen herauszureilsen, und zwar
fiir immer. Die Kirche wies jeden Versuch, das von Buddha —
wenigstens fiir die Gemeinde — nicht aufgeklirte Problem auto-
ritativ zn beantworten, als Irrlehre zuriick; es wurde zum Dogma:
Uber das Fortleben des Vollendeten (Tathigata, vedantisch Para-
brahmavid oder Pratibuddha) habe der Erhabene nichts geoffen-
bart. Indessen war diese Haltung der Kirche kein Hindernis fiir
die Pflege einer esoterischen Wissenschaft, eher eine weitere
Veranlassung zu derselben, zu der ohnedies eine psychologische
Notwendigkeit dringte.

Der Gegenstand der Geheimlehre war iiberall, wie leicht
nachzuweisen und einzusehen ist, die Identititslehre von einem
absoluten gottlichen Weltgrund, welcher auch in der Tiefe des
eigenen Geistes, ja dort am klarsten gefunden wird: der alte,
unverdnderliche, bestimmungslose, unpersonliche Gott, der allein
ist, wilhrend alles andere phédnomenaler Schein und subjektive
Einbildung ist. So in Indien, so in Agypten; hier unter dem
Namen der verschleierten Gottin Neith, dort als das von der
Maja verschleierte Brahman, oder als Atman; analog der grolse
Pan und andere Bezeichnungen des phantheistischen Urwesens.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 15

Doch woher die Notigung, das Prinzip des Monismus durch
den Schleier des Geheimnisses vor profanen Blicken zu schiitzen?

Die Veranlassung liegt zunidchst in der psychologischen Be-
riicksichtigung der Erkenntnisfihigkeit des Meunschen. Nur den
Wenigsten konnte man zutrauen, dals sie im Ernste und mit Hin-
gabe an die praktischen Konsequenzen die empirische Wahr-
nehmung und die umgebende Aufsenwelt als ein trauméihnliches
Produkt ihres eigenen Dichtens und Denkens durchschauten und
sich iiber die triigerische und wertlose Einbildung zur Guosis
des einen, unwandelbaren, iiber allen Gegensatz von Sein und
Nichtsein, wahr und falsch, gut und bos, Vergangenheit und
Zukunft, Korper und Geist erhabenen, iiberpersonlichen und
eigenschaftslosen Wesens erhoben. Die Lehre von einer zwei-
fachen Erkenntnis, einer empirischen Illusion und spekulativer
Identititsgnosis, welche wir fiiglich eine Theorie von einer dop-
pelten Wahrheit nennen konnten, mulste die Scheidung exoteri-
scher oder niederer, und esoterischer oder hoherer Wissenschaft
begriinden. Mithin birgt der zweite Lehrsatz des Buddhismus
von der Entstehung des Leidens — aus dem Nichtwissen —
den Keim der Geheimschule.

Hiezu kommt ein ethischer, praktischer, sozialer Grund fir
vorsichtige Zuriickhaltung der monistischen Anschauung. Durch
die Gnosis des absoluten All-einen erhebt sich der Geist iiber
den Gegensatz von gut und bos: ,Uber beides geht er hinaus,
der Unsterbliche, iiber Gutes und Bises.* Der Vollendete ist
nicht mehr verantwortlich; er gewinnt nichts durch gute Werke
und wird andererseits von der Siinde so wenig befleckt, als von
Schmerz und Elend betroffen; denn er hat sich als identisch mit
dem absoluten und transcendentalen Urwesen erkannt.

Hier lag bei den meisten Formen monistischer Weltanschauung
trotz allen ernsten Idealismus die Gefahr, es mochte die hochste
Weisheit zu einer Gewalt werden, welche Ordnung und Sitte,
Bildung und Fortschritt auf Erden von Grund aus zerstorten,
wenn sie der grofsen Menge und damit solchen zuginglich wiirde,
welche nicht durch die harte Schule des Brahmanenjiingers, oder
des buddhistischen Aszeten und Mysten, oder des &gyptischen



16 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Priesters fiir eine so erhabene Vorstellung vorbereitet und ge-
stihlt und durch heilige Organisationen geschiitzt waren.

Mufste nicht auch die buddhistische Moral von vornherein
gefihrdet werden, wenn das empirische Denken nach seinen un-
willkiirlichen Normen die Konsequenzen aus dem monistischen
Grundsatz zog, dazu noch mehr entflammt durch die Begierde,
welche sich threr Fessein entledigt fiihlt, sobald Siinde, Wieder-
geburt und Strafe als phanomenale Nichtigkeiten erwiesen werden,
von denen nicht einmal das eigentliche Selbst des aufgeklirten
Siinders befleckt werden kann?

Es fehlte demnach nicht an Griinden theoretischer wie prak-
tischer Art, welche den Buddhismus dazu dringten, seine Meta-
physik in einem engern Kreise zuverlissiger Mysten zu pflegen,
und es lifst sich auch das Hervortreten einer buddhistischen
(reheimschule in einer Zeit, welche bereits so viele Schranken
der Vorsicht weggerdumt hat, wohl verstehen. Ohnedies werden
uns diz Motive angedeutet, welche zur Verdffentlichung der
geheimbuddhistischen Errungenschaften ermutigten. Man sagt
uns, die Fortschritte der abendlandischen Wissenschaft hitten
den Ocecident fiir die Wiirdigung der Geheimlehre vorbereitet,
insbesondere durch die Entdeckungen der Astronomie, Geologie
und Biologie, sowie durch die Verbreitung der darwinistischen
Descendenztheorie. Ferner habe man sich in den wissenschaft-
lichen Kreisen Europas von der Unvereinbarkeit des Christentums
mit den Thatsachen und Gesetzen der empirischen Weltentwick-
lung iiberzeugt, so dafs man fiir die Philosophie einer nicht-
christlichen Religion zuginglicher sei.

Es tritt uns mit der Erwihnung der Entwickiungslehre die
weitere Frage entgegen, ob nicht der philosophische Buddhismus
in derselben ein abendlindisches Geistesprodukt in den Orga-
nismus seiner Ideen aufgenommen habe und dadurch den Anspruch
seiner Urspriinglichkeit als hinfillig erweise. Kann der esote-
rische Buddhismus unserm Darwinismus gegeniiber seine Selb-
stindigkeit behaupten?

Nach Du Prel (Philosophie der Mystik p. 515) besagt das
Prinzip der Entwicklung nichts weiter, als dafs in der Natur



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 17

immer héhere Formen auf einander folgen: nicht aber, wie der
Darwinismus will, dafs sie ohne Einwirkung einer hthern Kraft
oder ohne den Andrang neuer Lebenswellen auseinander hervor-
gehen. Das Prinzip der Entwicklungstheorie verlangt nicht, dafs
man keine andere Ursdchlichkeit als die materielle zulasse; diese
Tendenz ist ihm an und fir sich fremd. In welchem Ver-
hilltnis befindet sich nun die indische und insbesondere die
esoterisch-buddhistische Philosophie zu dem Prinzip der Ent-
wicklungslehre und zum Darwinismus ?

Der Versuch materialistischer Welterkldrung hat sich dem
indischen Denken ebenso wie demjenigen anderer Nationen auf-
gedringt; allein picht in der materialistischen Verwertung des
Entwicklungsgesetzes, sondern in letzterm selbst wird eine ver-
dichtige Verwandtschaft zwischen England und Indien vermutet,
natiirlich zu ungunsten der wissenschaftlichen Originalitdt und
Ehrlichkeit der buddhistischen Theosophen. Doch mit Unrecht.

Denn schon in der vorbuddhistischen Brahmanenphilosophie
finden wir das Prinzip der Entwicklungstheorie methodisch zur
Erklirung des Weltprozesses angewandt; wenn ein Unterschied
obwaltet, so ist es nur der, dafs der moderne Materialismus die
Produkte des geistigen Lebens im Menschen fiir allzu nichtig
erachtet, als dals er das Gesetz der Erhaltung der Kraft auch
auf sie anzuwenden sich veranlafst fithlte. Auch die Brahmanen
lehren eine fortwihrende Umformung und Hohergestaltung des
urspriinglichen Kraftvorrates: — jedoch infolge einer entsprechen-
den Bereicherung desselben, insbesondere auf dem geistigen
Lebensgebiet. Aus diesem Erklarungsprinzip ging die Lehre
vom Karman, von der Notwendigkeit der Wiedergeburt, von der
treibenden Kraft der sittlichen Vergeltung in einem spitern Leben,
der Frucht fritherer Lebensaussaat hervor: denn so wenig als
eine materielle Kraft kann eine geistige verloren gehen. In
Wiirdigung dessen, dafs die innere Bedeutung und der dufsere
Einflufs der menschlichen Handlungen zwei selbstindige Eigen-
schaften derselben seien, schritten sie mit logischer Konsequenz
zur Annahme einer zweifachen Vergeltung fort; sie postulierten
einen Zustand seliger Verinnerlichung und Ruhe, in welchem

Jahrbuch fiir Philosophie etc. 2



18 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

die idealen Errungenschaften eines sittlich-angestrengten Lebens
zur Quelle stillen Genusses wiirden, und eine weitere Vergeltung
in einem neuen Théterleben, fiir welches die leiblichen und
geistigen Anlagen und Schicksalsumstinde durch Verdienst und
Mifsverdienst des fritheren Lebens bestimmt wiirden.

Wihrend der Rigveda noch keine Wiedergeburt, sondern
nur eine selige Vergeltung im Lichthimmel des Yama, und eine
Bestrafung der Bosen in der untern Finsternis kennt, lehren die
Upanishads, abgesehen von dem erlésenden Wissen des ewigen
Atman, drei Wege ins Jenseits. Der erste dieser Wege ist der
Gotterweg oder Devayana, denjenigen beschieden, welche zwar
nach Weisheit und Erlosung strebten, dieselbe jedoch nicht voll-
kommen erreichten. Sie werden in das Reich des Tgvara, d. 1.
des personlich gedachten Brahma aufgenommen, wie es ihrem
noch immer phénomenalen Wissen entspricht, und geniefsen dort
in einem Zustand der Verinnerlichung eine phénomenale Selig-
keit, jedoch so, dafs ihnen jeder gewiinschte — phéinomenale —
Verkehr mit geliebten Personen, Ertiillung aller Wiinsche, Herr-
schaft iiber die Natur, Freiheit von der Korperlichkeit, ihrer
Schwere und ihren Gesetzen verliehen ist. Dieser Zustand dauert
bis zum Ablaut der jeweiligen Weltperiode, indem sie dann die
erlosende Wissenschaft gewinnen und mit Igvara in das Nir-
winam eingehen, d. h. alles Phinomenale abstreifen. Die Unter-
schiede dieses Zustandes von dem geheimbuddhistischen Devachan
sollen mitnichten verwischt werden; allein sind nicht beide sehr
ahnliche Sprofslinge desselben Prinzips, dafs keine Kraft erlosche,
dals jede sich auslebe und gewissermafsen wiedererzeuge?

Dasselbe gilt von dem zweiten Wege ins Jenseits, welcher
Viterweg (Pitriyina) genannt wird und fiir die Werkthéatigen
bestimmt ist. Er geleitet auf den Mond, wo diese Seelen eine
angemessene innerliche Seligkeit geniefsen. Von dem Uberrest
ithrer Verdienste wird ihre Wiedergeburt auf Erden innerlich
und &ufserlich bestimmt. Die esoterische Philosophié hat auch
fir diese Stufe sittlichen Verdienstes die innerliche Vergeltung
im Devachan angenommen und demnach die alte Anschauung
vereinfacht.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 19

Der dritte Weg fiihrt an den sogenannten dritten Ort, —
die achte Welt des Geheimbuddhismus, — sei es in eine der
siebhen Hollen Yamas oder zu sofortiger Wiedergeburt als Un-
geziefer und Unkraut.

Zur Erlosung hingegen fithrt jenes Wissen, dessen Inhalt
Cankara’s Worte definieren: ,Das Brahma, welches der von mir
friither fiir wahr gehaltenen Naturbeschaffenheit des Thiterseins
und Geniefserseins entgegengesetzt ist und seiner Natur nach
in aller Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Nicht-Thiiter und
Nicht-Geniefser ist, dieses Brahma bin ich, und darum war ich
weder vorher Thiter noch Genielser, noch bin ich es jetzt, noch
werde ich es je sein. (Cf. dessen Kommentar zu den Brahma-
sutras, Bibl. Ind. p. 1078, 4.) Dieses Wissen verbrennt den Samen
der begangenen Werke, welcher ohnedies die Wiedergeburt be-
wirken wiirde, und die noch geschehenden haften dem Selbst
nicht mehr an. Nur das Leben, welches schon aus der Saat
fritherer Werke aufgegangen ist, muls sich noch ausleben; allein
es 1st nur Schein, den der Weise zwar nicht heben, der ihn
jedoch auch nicht tduschen kann; wie der Augenkranke weils,
dafs es nur einen Mond gibt, obwohl er mit seinen kranken
Augen zwei sieht.

Hiernach haben bereits die Theologen der Upanishad’s den
Kosmos in seinen Naturstufen und Ordnungen als eine streng
gesetzmilsige Fortentwicklung urspriinglicher Lebenseinheiten in
aufsteigender, wenn auch zuweilen durch Riickfille auf niedrigere
Formen ablenkender Linie aufgefa(st. Der esoterische Buddhismus
hat das Bild dieser Entwicklung innerhalb derselben Grundzige
reicher und sittlich-strenger ausgefiihrt, insbesondere die Riick-
kehr in den Allgeist (Addibu&dha) als ein Ideal erklart, welches
fiir die Geistesarbeit eines Krdenlebens viel zu erhaben und
nur als das Endresultat einer vielmaligen, immer héhern Wieder-
geburt zu erreichen sel.

Wohl bezeichnen die Geheimbuddhisten den Charakter dieser
aufsteigenden Weltentwicklung als Umwandlung von Stoff in Geist,
von materialistischem Verstand in spiritualistische Vernunft; allein
dies bewirkt nicht im geringsten eine Verwandtschaft mit dem

9



20 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Darwinismus, welcher den Geist als die zarteste Bliite des Stoffes
und seiner Organisation betrachtet; denn es darf nicht iibersehen
werden, dals die Vergeistigung der Natur im Menschen nur unter
dem urspriinglichen und steten Einflufs des Allgeistes gedacht
wird. Demnach ist der Geist das letzte Prinzip der Natur, nicht
aber der Stoff der Ursprung des Geistes: gewils ein grofser
Unterschied und Vorzug der brahmanischen und buddhistischen
Anschauung vor dem Darwinismus.

Ein weiterer Vorzug der indischen Denker ist der, dals sie
iiber der Beobachtung des Kreislaufs des Stoffes, bezw. der Kraft
in den Gestaltungen des Naturlebens die logische Notwendigkeit
nicht iibersahen, dasselbe Gesetz fordere auch die Erhaltung und
das Wiederaufleben der im sittlichen Menschenleben angesam-
melten Energie. Denn der Umstand, dals der Erwerb von Wissen
und Tugend nicht mechanisch beobachtet, gemessen und umge-
setzt werden kann, schien ihnen nicht geniigend, um die Realitit
dieser Gattung von Kriiften fiir geringer zu halten, als diejenige
der materiellen. — Nun aber mufste die Frage entstehen:
Welches ist das Schicksal jener geistig-sittlichen Errungen-
schaften, welche ein Mensch durch Streben und Handeln ge-
wonnen und in sich aufgespeichert hat? Ihre Antwort war die
Lehre von der doppelten Vergeltung und der fortschreitenden
Vergottlichung des Menschenwesens.

Es bedurfte also meines Erachtens keiner Befruchtung der
alt-buddhistischen Philosophie durch den européischen Darwinis-
mus, um die Kosmogonie, Biologie und sonstige Entwicklungslehre
des theosophischen Neu-Buddhismus zu erkliren. Anregungen
zu einer Fortentwicklung der alten Grundgedanken in positiv-
monistischer Richtung, mit Zuriickdréﬁngen der nihilistischen Ten-
denz gingen hinreichend genug und stark von dem Vedanta aus,
so dafs wir uns nicht strduben, den  esoterischen Buddhismus
als das Produkt der bald beginnenden Einwirkungen des brah-
manischen Vedanta auf die buddhistische Spekulation anzusehen,
wie immer das personliche Verhiltnis des (Jankara hierzu be-
stimmt werden maoge.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 21

Der Gedanke eines schlechthin transzendentalen Urwesens,
welches so vollkommen ist, dafs es nur als die Negation alles
positiven Seins und aller positiven Vollkommenheit gedacht
werden soll, hat gewifs etwas Erhabenes; allein diese Erhaben-
heit ist zu leer, hohl und nichtig, als dals sie fiir lingere Zeit
den philosophierenden Geist befriedigen und beherrschen konnte.
Man denkt sich schliefslich die absolute Leere, aus welcher die
Welt oder besser der Welt-Traum einem Nebelgebilde gleich
sich erhebt, um wieder in derselben zu verwehen, schliefslich
als den Inbegriff aller Kraft und Urséchlichkeit, als Brahma und
Gott, mag auch der Name vermieden werden. |

Hingegen werden grofse Bedenken durch den Versuch
Sinnetts erregt, den grilsten Vertreter des Vedanta, Cafikara-
acarya um 12 Jahrhunderte friiher, als die gewdhnliche Annahme
es erlaubt, auftreten zu lassen; dafs er als Buddha’s Inkarnation
eingefiinrt wird, ist hierbei gleichgiltig. Nach iiblicher Zeit-
bestimmung fillt das Leben dieses grolsen Wiederherstellers ,,der
Wissenschaft vom hochsten Geiste“ in das achte Jahrhundert
nach Christus; er griindete eine beriihmte Schule zu Cringagiri
und wirkte aulserdem durch sein Wanderleben als Aszet bis
nach Kaschmir hinein. (ef. Deussen, System des Vedanta p. 36 sq.)

Nach Sinnetts Gewidhrsmannern erschien Sankaracharya un-
gefihr 60 Jahre nach Buddhas Tod, bewirkte eine Ausgleichung
zwischen Brahmanismus und Buddhismus, griindete vier bedeu-
tende Mathams zu Sringari im siidlichen Indien, die einflufs-
reichste Schule, zu Juggernath, Dwaraka und Gungotri. (cf. p. 178.)
Die chronologischen Bedenken wurden jedoch von Sinnett selbst
stark empfunden, wie sein Versuch, iiber dieselben hinwegzu-
kommen, zeigt. ,Diese Ansicht wird den uneingeweihten Hindu-
gelehrten nicht annehmbar erscheinen, welche Sankaracharya's
Auftreten in eine spitere Zeit verlegen und ihn als einen voll-
standig unabhéingigen und sogar dem Buddhismus feindlichen
Lehrer auffassen; nichts destoweniger ist die eben aufgestellte
Behauptung thatséichlich die Ansicht der im Geheimwissen Ein-
geweihten, ob letztere sich nun Buddhisten oder Hindu nennen.‘
(p- 171 sq. und 175.)



22 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Als eine dritte Eigentumlichkeit des esoterischen Systems
erscheint die methaphysische Begriindung, welche es dem Spiri-
tismus gewéhrt. Allein schon der Name ,Schamanismus‘, sowie
die Erinnerung an den Tantrismus des buddhistischen Mittel-
alters geniigen, um zu beweisen, wie stark im Buddhismus die
Versuchung zu spiritistischen Entartungen ist, — trotz der Vor-
sorge des Religionsstifters selbst, sowie des grofsen Reformators
Tsong-ka-pa, der zur Unterdriickung aberglidubischer Verirrung
den Geheimbund strenger organisierte.

Nach diesen einleitenden Erdrterungen gehen wir zur ge-
dringten Darstellung der geheimbuddhistischen Metaphysik und
Mystik iiber.

Kosmogonie.

Das Urwesen (Brahma) ldfst sich als dasjenige bezeichnen,
was Raum und Stoff, Dauer und Bewegung zugleich ist. Alles
andere ist Maya = ﬁbergangszustand, Schwanken zwischen Sein
und Nichtsein, Veriinderlichkeit: Sansira und Sankhéara im ge-
meinen Buddhismus.

In diesem Urwesen findet sich, wie in der kleinsten Par-
zelle der Welt, der regelmilsige Wechsel von Thitigkeit und
Ruhe in den Zeitriumen des Manvantara und des Pralaya. Das
sind die Tage und die Nichte Brahma’s, das Aus- und Einatmen
der schopferischen Grundursache, — versinnbildet durch die grolse
Nag, die Schlange, welche den Schwanz zum Munde kriimmt
und so den Kreislauf der Ewigkeit vollzieht.

Wihrend der Nichte Brahmas ruht das Urwesen; nach
dieser Weltnacht, dem Mahapralaya, bereitet sich allmihlich die
neue Thitigkeitsperiode vor, und zwar nimmt die Entwicklung
ihren Anfang in der durch Bewegung — welche ja zum Wesen
der Ur-Sache gehort, — erzeugten Polaritit der kleinsten Teile;
die thitige Grundursache, das Geistige in dem Urwesen, wird
von der unthédtigen angezogen, und stromt in sie iiber. ,Die eine
und Haupteigenschaft der allgemeinen geistigen Grundursache,
des unbewulsten aber stets thitigen Lebensspenders (Brahma von



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 23

brih ausbreiten, befruchten) ist Ausbreiten und Ausstromen; die
der allgemeinen stofflichen Grundursache ist Einsammeln (Auf-
nehmen) und Befruchten. Ohne Bewulstsein und ohne Dasein
in der Trennung, werden sie Bewulstsein und Leben in der Ver-
einigung* (p. 202), zumal da das Bewulstsein ein Objekt voraus-
setzt, an welchem der Geist erwacht und zu sich kommt.

Es entspricht dem Geistigen in dem Urstoff, dals die Ent-
wicklung durchaus gesetzmifsig ist, — eine hl. Errungenschaft
auch der abendlidndischen Forschung, wenn auch mit Miihe er-
worben im Kampf mit dem Religionssystem eines persionlichen
Gottes.

Mathematisch driickt sich das Gesetz der Weltentwicklung
in der Zahl 7 aus, welche Succession und Konstellation durchaus
beherrscht. Das Ziel eines Welt- oder Schopfungstages ist das
Freiwerden des Geistes im Menschen, die Vergeistignng der
Natur durch die hochste Entfaltung des Menschentums.

Um sich zu diesem Hochstadium zu erheben, bedarf die
Natur der aufsteigenden Entwicklung durch die 7 Naturreiche,
von welchen das unterste die Bildung der Ur- und Weltnebel,
das vierte das Mineral-, sodann das Pflanzen- und Tierreich, das
hochste das Menschenreich ist.

Es ist jedoch nicht das unbestimmte Urwesen, welches in
die Entwicklung eintritt, sondern eine Fiille geistiger Einheiten,
welche gewissermalsen die einzelnen Daseinswellen in der Hoch-
flut des Lebensandranges darstellen. Diese — nicht metaphysisch
und starr verschiedenen — geistigen Einheiten treten in die
Entwicklung ein und arbeiten sich durch die 7 Stadien des
Daseins, indem sie sich zuerst aus Nebelmassen zu Weltkorpern
verdichten, sodann die hoheren Formen physischer, organischer,
sensitiver Existenz gewinnen.

Die Entwicklung schreitet nicht geradlinig fort, sondern ist
spiralformig, — niedersteigend durch die Differenzierung in den
auf der jeweiligen Daseinsstufe verharrenden oder zuriickbleiben-
den Ordnungen, emporgehoben durch den Anlauf eines weitern
hoheren Elementes in den geistigen Entwicklungseinheiten.



24 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Diese Entwicklungslehre erkennt zwar in dem Darwinismus
einen verwandten Grundgedanken; allein sie hebt auch einen
wesentlichen Unterschied hervor, vermoge dessen der Darwinis-
mus nur als unvollkommener Versuch einer adiquaten Descen-
denztheorie betrachtet werden konne. Derselbe iibersehe ndmlich
den unleugbaren Unterschied zwischen Tier und Mensch und
versuche letztern aus der fortschreitenden Verfeinerung der
materiellen Struktur abzuleiten.

Allein ,der Antrieb zur Neuentwicklung hoherer Formen
kann nicht aus demjenigen entspringen, was einer niedrigeren
Daseinsstufe angehort; er ,wird durch den Andrang geistiger
Wesen gegeben, die in einem zur Besitzergreifung neuer Bil-
dungen geeigneten Zustand anlangen. Diese Triebe vorgeschrittenen
Lebens sprengen bei ihrem Einstrdmen die Hiillen der alten
Bildungen auf dem Planeten und treiben Knospen hoherer Art.
Die Bildungen, welche seit Jahrtausenden gewohnheitsmifsig nur
sich selbst wiederholten, treten in ein neues Wachstum; mit ver-
hiltnismifsiger Geschwindigkeit steigen sie durch Zwischenbil-
dungen zu hoheren Gestaltungen, und wenn diese wiederum mit
der Kraft und Schnelligkeit alles jungen Wachstums sich ver-
vielfiltigt haben, bieten sie den andringenden und die ent-
sprechende Daseinsstufe einnehmenden geistigen Wesen die korper-
lichen Behausungen; fiir die Zwischenbildungen ist alsdann kein
Bedarf mehr und unaufhaltsam erlschen sie.‘ (Sinnett p. 43.)

Daher erklire sich der Mangel an Zwischengliedern zwischen
der hochsten Tierstufe und dem Menschen, nach welchen der
Darwinismus vergebens. spihe, — wenigstens auf der Erde und
in beharrenden Arten. ‘

Konstellation zu Weltenketten.

Wie die Siebenzahl die mathematische Formel fiir die Gesetz-
miifsigkeit der Naturentwicklung ist, so auch fiir den Schauplatz
derselben. Das ganze — im Unendlichen sich ausbreitende —
Allwesen gliedert sich in kleinere Universa oder Sonnenwelten
und innerhalb dieser wieder in Weltenketten von je 7 Planeten.
Im ganzen gehoren 7 Weltenketten zu unserm Sonnensystem.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 25

Innerhalb einer solchen Weltenkette ist unsere Erde als
viertes (lied zu denken. Die Lebenswelle mufs die ganze Kette
siebenmal durchlaufen, bis sie das Ziel ihrer Entwicklung, die
Hervorbringung gottlich vollkommener Menschen erreicht hat.

Ein Planet bietet fiir eine so immense Aufgabe nicht den
geniigenden Raum, noch eine allseitige Grundlage.

Jede Weltenrunde bringt eines der 7 Elemente der Lebens-
keime oder geistigen Kinheiten zur ungefihren Entfaltung oder
besser zum Ubergewicht, ohne dafls hierdurch einem Vorgreifen
oder Zuriickbleiben die Moglichkeit abgesprochen werden sollte.

,Die Weltenkette bildet einen Kreis, den alle geistigen Wesen
in gleicher Weise durchlaufen miissen. ,Die hohere Entwicklung
wird mittelst unseres Fortschritts durch die aneinander geglie-
derten Welten erreicht werden; und in hoheren Entwicklungs-
stufen werden wir wieder und wieder zu dieser Erde zuriick-
kehren® (1. c. p. 37). Diese Welten, welche an und fiir sich in
ihrer Beschaffenheit verschieden sind, nehmen in ihrer Weise an
dem stetigen Fortschritt des Weltprozesses teil, indem sie mehr
und mehr ein von groben korperlichen Bediirfnissen freies Leben
ermoglichen. Merkur ist der néichstfolgende, Mars der unserer
Erde vorangehende, gegenwirtig in seiner Pralaya, d. i. in Ruhe
befindliche Planet. '

,Die spirale Fortbewegung der die verschiedenen Natur-
reiche entwickelnden Lebenstriebe (sc. von Planet zu Planet) ist
die Erklirung fiir die Liicken, welche in den die Erde bevol-
kernden Lebensformen zu beobachten sind . .. Die geistigen
Wesen, welche auf der Tierstufe die Bahn umkreisen, gehen
zu andern Welten iiber, wenn sie hier die Reihe ihrer Tier-
verkorperungen vollbracht haben. Zu der Zeit, da sie wieder
eintreffen, sind sie vorbereitet, als Menschen verkorpert zu wer-
den, und keine Notwendigkeit liegt mehr vor fiir eine auf-
steigende Entfaltung von Tier- zu Menschengestaltungen; die

letztern warten schon der geistigen Besitzergreifung® . . . d. i
,der Veredlung der hochsten unter ihner bis zu der erforder-
lichen Gestaltung, dem vielerwidhnten fehlenden Glied!, — ein

weiterer Grund, warum der Darwinismus vergeblich nach ihm



26

Die mystische Philosophie des Buddhismus.

sucht, — weil es anf anderen Planeten, bezw. soweit Menschen-
formen in Betracht kommen, auf den untergegangenen Erdteilen
friiherer Rassen zu suchen wire. (cf. p. 42.)

Anthropologie.

Die menschliche Natur besteht aus 7 Elementen, von wel-
chen die 3 ersten seine niedere Leiblichkeit, die 4 hoheren die
geistige Individualitit herstellen. Diese Wesenselemente sind:

a) Rupa = der materielle Stoff.

b)

Prana oder Jiva, die dem groben Stoff anhaftende
Lebenskraft.

¢) Linga Scharira, mit Astralkorper iibersetzt; ein Element,

welches als Erklarung fiir Erscheinungen Verstorbener
benutzt wird.

d) Kama Rupa, die Begierdeseele, als Tierseele das hichste Ele-

ment der Tierstufe: im Menschen fiir hthere Entwicklung
geeignet, jedoch auch hier das Prinzip der auf das dulser-
liche und individuelle Leben gerichteten Bestrebungen.

e) Manas, das, was wir unter dem eigentlichen Individuum

f)

g)

verstehen; doch nicht blofs dies, sondern Prinzip des
Gedéchtnisses, des empirischen Verstandes und Sitz der
Verantwortlichkeit. Es ist erst in der Entwicklung, — um
mehr und mehr von dem treibenden Endprinzip des Einen
Lebens, dem 7. Grundteil, Atma = Geist, durchdrungen
zu werden.

Buddhi, Geistseele, das Prinzip idealer Bestrebungen und
Thitigkeit, insbesondere auch das Vermogen intuitiver
Anschauung der Wahrheit.

Atma = Geist, dasjenige Element, von welchem die
stufenweis hoheren Lebensantriebe ausgehen, welches die
niederen Wesensbestandteile zur Entwicklung und Voll-
kommenheit erhebt, je mehr es sie durchdringt. Jetzt
arbeitet es daran, den 5. Grundteil, Manas, den empi-
rischen Verstand zu durchdringen und dem idealen Welt-
zweck zuzulenken.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 27

Von der buddhistischen Philosophie wird nichts so stark
hervorgehoben als die Willensfreiheit des Menschen; jedoch sei
der Mensch nur in den verfassungsmilsigen Grenzen der grolsen
Weltgesetze als Herr seiner Zukunftsentwicklung zu betrachten.
Indes fordere der Weltprozels erst dann verhéngnisvolle Ent-
scheidungen von ihm, wenn er hinldnglich zu geistiger Kraft
erstarkt, denselben gewachsen sei. In den niederen Entwick-
lungsstufen bleibe zwar keine Regung der menschlichen Freiheit
ohne gerechte Vergeltung, allein letztere sei zugleich die Kor-
rektur fritherer Abweichungen.

Karma.

Die grofsen Mittel, durch welche das Entwicklungsgesetz
den Menschen sittlich erziehe, belohne, bestrate, hebe und ver-
edle, seien das Karma und der Devachan.

Die Lehre vom Karma wurde zwar nie geheim gehalten,
allein wegen der Unkenntnis anderer Geheimlehren milsverstanden.

Karma ist eine Gesamtbezeichnung fiir die Vereinigung
der mannigfaltigen guten und bésen Neigungen, welche wihrend
der Lebenszeit im menschlichen Wesen entwickelt worden sind,
und deren wesentliche Eigenschaften den Stoffteilchen seines
5. Grundteils (Manas) innewohnen durch die Zeitrdiume hindurch,
welche zwischen dem Schlufs des einen irdischen Lebens und
dem Beginn des nidchsten liegen (p. 78). Es bestimmt mit Natur-
notwendigkeit die Lebensbedingungen der nichsten Verkorperung
i der Welt der Ursachen und der sittlichen Verantwortlichkeit.

Die buddhistische Philosophie wendet nidmlich das Gesetz
von der Erhaltung der Kraft mit Konsequenz auch auf diejenigen
Sphiren des menschlichen Lebensprozesses an, welche nicht physio-
logischer Art sind: sowohl die Summe der niedrig-sinnlichen als
der menschlich-freien Lebensenergie behauptet sich nach dem
Tode in eigentiimlicher Weise, — in kiirzerer oder ldngerer
Daner, bis sie sich ausgelebt hat.

Um den Tod in seiner metaphysischen Bedeutung zu ver-
stehen, weist die buddhistische Philosophie darauf hin, dals
Buddha zwar den Bestand einer einfachen, unauflésbaren, eigen-



28 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

artigen, personlichen Seelensubstanz geleugnet habe, nicht jedoch
ein Selbst, welches wir als den einen Faden betrachten sollen,
an welchem die besondere Daseinsschwingung in zahllosen Ver-
korperungen wie in aneinandergereihten Perlen verlduft, — bis
schlieflslich in der Vollendung das Bewulstsein und die Erinne-
rung aller durchlebten Lebensldufe erwacht.

Demnach ist Manas, das Selbst, als ein mehrfach zusammen-
gesetztes Teilwesen zu betrachten, in dem hohere und niedere
Bestandteile zu unterscheiden sind. ,In dem Kampfe, welcher
sich se. bei dem Tod zwischen den friiher mit ihm verbundenen
Grundteilen erhebt, hangen seine besten, reinsten, erhabensten
und geistigsten Teile am 6. (Buddhi, Geistseele), seine niedern
Neigungen, Triebe, Erinnerungen am 4. (der Begierdeseele), und
wird es selbst gewissermalsen auseinandergerissen. Das niedrige
Uberbleibsel, welches sich mit dem 4. Grundteil verbindet, schwebt
dem irdischen Dunstkreis zu (bis es sich da ausgelebt und er-
schopft hat), wihrend die edleren Triebe, und zwar diejenigen,
welche thatsichlich das Ich der friihern irdischen Persénlichkeit
ausmachten, die Wesenheit und das jene frither belebende Be-
wulstsein, dem 6. und 7. Grundteil in den geistigen Zustand
folgen® (p. 79).

Der Zustand oder die Ortlichkeit, in welcher die Residua
des sinnlichen, dem irdischen Wohlbefinden einseitig zugewandten
psychischen Lebens in Verbindung mit der Begierdeseele sich
ausleben und absterben, — schneller oder langsamer, je nach ihrer
Energie und Zihigkeit, — und sich in die allgemeinen Grund-
stoffe auflésen, heifst Kama Loka, Ort der Wiinsche und Leiden-
schaften, des unbefriedigten irdischen Verlangens.

In diesem Zustand sind auch diejenigen, welche eines ge-
waltsamen Todes sterben, — die sog. Erdgebundenen. Denn
wie der Kern einer unreifen Frucht sich nicht so leicht von der
Schale 1ost, so gelingt es auch nicht, dem Naturlauf zuwider
die menschlichen Wesensbestandteile durch gewaltsamen Eingrif%
vollstindig und plotzlich zu trennen. Die 4 hohern Grundteile
bleiben vereinigt und erwarten ihre Wiederverkorperung. Doch
sind sie, da die Leidenschaften des leiblichen Lebens in ihnen



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 2Y

noch in voller Frische sind, je nach dem Mals ihrer sinnlichen
Begierden dem spiritistischen Verkehr zugénglich, indem sie sogar
durch die Medien Befriedigung ihrer niedern Liiste suchen
(dies seien die incubi und succubi, die Dédmonen, welche zu
Unmifsigkeit, Hafs und Wollust reizen).

Die Wenigen, welche ohne irgend eine geistliche Verwandt-
schaft mit dem hohern und idealen Wesen im Menschen befunden
werden, bei denen also der 5. Grundteil ganz der Begierde folgt,
werden als unbrauchbar fir die Weiterentwicklung anf die sog.
8. grobstoffliche Welt ausgeschieden, welche gewissermafsen den
Gegensatz zu der vollendeten Geisterwelt (Addhibuddha) ihrer
Weltenkette bildet. — Die unmiindigen Kinder dagegen werden
baldigst wiedergeboren.

Devachan und Avitchi.

Der geistige Zustand, in welchen der héhere Teil des
Menschen bald nach dem Tode iibergeht, wird Devachan genannt
— oder die Welt der Wirkungen. In diesem rein innerlichen
Zustand verarbeitet die Seele alle edeln Ideen und Bestrebungen,
welche sie wihrend ihres Lebens in der verantwortlichen Welt
der Ursachen in sich aufgenommen, entwickelt und angesammelt
hat. Wie jede Entwicklung verlauft auch diese in allméhlichem
Fortschritt bis zu ihrem H&hepunkt, um sich dann ebenso all-
mihlich zu erschopfen. Sobald die letzte Welle geistiger Kraft
sich verloren hat, folgt die Wiedergeburt zu neuem Leben in
der Welt der Ursachen.

Indes dauert dieser Zustand der Verinnerlichung unver-
gleichlich lang, mindestens 1500 Jahre; in ihm wird die Seele
fiir das Gute, welches sie gedacht, gewollt und gethan, belohnt,
indem sie es idealiter selbst geniefst; zugleich wird sie fiir die
zukiinftige Fortentwicklung gelautert und erfrischt. Je mehr
Gutes und ldeales sie in sich angesammelt hat, desto seliger
ist ihr Innenleben; die Devachanzustinde sind also aufserordent-
lich mannigfaltig an geistiger Vollkommenheit und Wonne; die
hauptsichlichen Unterschiede sind Rupa Loka, die Welt der
Gestalten, der geistigen Schatten ohne Stofflichkeit, und Arupa



30 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Loka, die Welt der Gestaltlosigkeit. Diese Bezeichnungen
charakterisieren die mehr oder minder geistige Vollkommenheit,
mit der sich die Seelen in der von ihnen selbst erzeugten Ideen-
welt bewegen; sie selbst sind unsichtbar und unzugénglich, in
einsiedlerischer Ruhe des Geistes.

Avitchi ist der entsprechende Zustand fiir satanische Men-
schen; die gewdhnlichen Siinden und Schwéchen finden dagegen
ihre Vergeltung ausschliefslich durch den Einflufs des auch von
ihnen mitbestimmten Karma auf die Gestaltung des kiinftigen
Erdeniebens; ein besonderer Zustand des Devachan entspricht
ihnen nicht.

Entwicklung und Fortschritt der Menschheit.

Das Menschengeschlecht, d. h. die Menge geistiger Lebens-
einheiten, welche den Keim der menschlichen Natur in sich
bergen, entfaltet sich auf der Erde in 7 aufeinanderfolgenden
Wurzelrassen, von welchen jede wiederum 7 Stammrassen, diese
je 7 Zweigrassen hervorbringt. Da jede Lebenseinheit sich in jeder
dieser Zweigrassen mindestens zweimal zu verkorpern hat, und
infolge von Kraftiibersshuls auch mehr als 7 Zweigrassen ge-
bildet werden, so ergibt sich eine etwa 800malige Wiederver-
korperung auf Erden.

Zwischen den Zeitrdumen der Wurzelrassen ereignen sich
tellurische Umwiilzungen, durch welche im grofsen und ganzen
der neuen Rasse der Schauplatz geebnet wird. Von friihern
Rassen bleiben teils zerstreute Bruchteile, teils grofsere Massen
iibrig; wie die flachkdpfigen Polynesier von der dritten Rasse
stammen, deren Kontinent Lemuria ca. 700000 J. vor der
Atlantis untergegangen ist; die meisten Volker gehoren der
vierten Rasse an, welche als hauptsichlichen Schauplatz ihrer
Kultur den versunkenen Kontinent Atlantis hatte, dessen letzte
Insel Poseidonis vor 11446 J. versank. Die neueste und fiinfte
Kulturrasse konstituieren die kaukasisch-arischen Vélker; auch
die Agypter und Chaldier werden zu ihr gerechnet.

Innerhalb jeder Rasse entwickelt sich der Kulturprozels
wie in einem selbstindigen Kreislauf, ohne dals fremdartige



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 31

Vilker wesentlich von demselben berithrt werden. Einen em-
pirischen Beweis hiefiir erblickt die buddhistische Philosophie
in dem vergeblichen Bemiithen Europas, seine Kultur den iibrigen
Vilkern Asiens und Afrikas mitzuteilen; daher die Erfolglosigkeit
der Missionsbestrebungen; auch aus Japan mache man nur ein
Zerrbild.

Die beiden Pole der menschlichen Entwicklung sind Stoff-
lichkeit und Geistigkeit, weltlicher Verstand und innerliche Ver-
nunft, Materialismus und Idealismus.

,Die menschliche Entwicklung zeigt auf jeder ihrer Hohen-
stufen, wie auf deren Gesamtheit, eine absteigende und eine auf-
steigende Bewegung: der Geist hiillt sich gewissermafsen in
Stoff eim, sc. wird weltlich, und der Stoff entwickelt sich zu
Geist. Der tiefste und stofflichste Punkt der Kreisbahn wird
so der nach unten gekehrte Gipfel des weltlichen Verstandes,
welcher die verhiillte (materialistische) Aufserung der geistigen
Vernunft ist. Bel jeder Runde muls daher die auf der ab-
steigenden Bogenlinie sich entwickelnde Menschheit weltlich
kliger als ihre Vorgingerin, und jede auf der aufsteigenden
Bogenlinie sich entwickelnde mit einer verfeinerten Art von Ver-
nunft und geistigerem Anschauungsvermogen begabt sein. p. 133.

Diese Gegensiitze offenbaren ihre Kraft in den kleinern wie
grofsern Kreisliufen der Entwicklung: es wird ein Bild des
gesamten Menschenprozesses gewonnen, wenn wir uns die cha-
rakteristischen Ziige der 7 Runden bzw. der von ihnen erzielten
Menschheit vorfiihren:

1. Der Mensch der ersten Runde ist von loser Gliederung,
atherisch, wenig strebenden Verstandes, iibergeistig.

2. In der zweiten Runde: die Gestalt wird dichter und
fester, aber bleibt noch é&therisch, und riesig an Dimensionen.
Die Verstandesthitigkeit ist noch gering, da ihre Vollkommenheit
von der Feinheit der Gehirnorganisation abhéngt; desto vor-
wiegender der Geist.

3. Der Mensch der dritten Runde gewinnt an Festigkeit
und Dichtigkeit der Struktur; doch gleicht er noch mehr einem
Riesenaffen; sein Verstand entwickelt sich.



32 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

4. Die vierte Runde, in welcher wir uns befinden, erreicht
die Reife der leiblichen Organisation und steht unter der Herr-
schaft des Verstandes. Mit ihr kommt der Anfang der Sprache.
,Die Erde ist voll der Wirkungen der Verstandesthitigkeit und
verringerten Geistigkeit.*

Es gilt dies nicht blofs von unserer fiinften Rasse, sondern
nicht minder von der in Wissenschaft und Technik hochent-
wickelten vierten der Aftlantier und auch der dritten der Le-
murier. Die Atlantier hatten das Geheimnis der Auflosung und
Wiederbildung des Stoffes auf dem Wege wissenschaftlicher For-
schung entdeckt,. auch die Herrschaft iiber die Elementarwesen
gewonnen, — eine Kenntnis, welche jetzt nur annihernd von den
Spiritualisten errungen sei. Mit dem Hohepunkt des Wissens
sel die Gefahr des Mifsbrauchs der Macht iiber die Natur und
grofse Gefahr fiir die menschliche Gesellschaft verbunden, zumal
wenn nicht hohe Sittlichkeit, wie bei den Eingeweihten, vor
Mifsbrauch dieses Wissens schiitze; ohnedies sei damit die Un-
moglichkeit weiteren Fortschritts im eigenen Kreislauf der Rasse
erreicht und die Natur breche dieselbe durch eine Umwilzung ab.

Jetzt werde der Gegensatz von innerlichem Geist und welt-
lichem Verstand durch die beiden Extreme der fiinften Rasse
ausgeprigt: die Indier und die Europider, deren empirische
Wissenschaft zwar Geist sei, aber ein solcher, welcher sich in der
Materie verliere und iiber ihr nichts kenne und suche.

Nach der Mitte dieser Runde beginnt der Kampf des gei-
stigen Ich mit dem weltlichen Verstand, um so iibersinnliche
Kriifte zur Entfaltung und Geltung zu bringsn.

5. In der fiinften Runde steht der Entscheidungskampf der
stark entwickelten iibersinnlichen Fihigkeiten und idealistischen
Tendenzen mit dem gleichfalls hiochstentwickelten weltlichen
Verstand und seinen materialistischen Strebungen zu erwarten.

6. Die sechste Runde bringt den Menschen zur leiblichen
und geistigen Vollendung hinsichtlich der Geistigkeit wie Ver-
standigkeit, Weisheit und Giite,

Was Buddha, — sind dann alle.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 33

7. Die siebente Runde fiihrt zur Vergottlichung des Menschen,
um als Dhyan Chohan (hoher Geist) fordernd und lenkend in die
Entwicklung weiterer Weltldufe einzugreifen.

Die Gefahr und Aufgabe der Entscheidung.

,Die Erlangung von Vorrechten, welche der Geistigkeit ge-
biithren, durch den Verstand, d.i. durch Naturwissenschaft im er-
habensten Sinn, — ist eine der Gefahren des Kampfes, welcher
das Geschick des menschlichen Ich entscheidet. Denn etwas
gibt es, wozu die Verstandesentwicklung nicht verhilft: und das
ist das Verstindnis der Erhabenheit und der Natur geistigen
Daseins. Im Gegenteil, der Verstand erwichst aus iulserlichen
Ursachen, der Vervollkommnung des Gehirns, — und strebt nur
nach dufserlichen Wirkungen, — der Vervollkommnung des korper-
lichen Wohlbefindens. Obgleich der heutige Verstand Geistigkeit
nicht verdammt, — ein den schwachen Briidern und der Religion,
auf die er mit gutmiitiger Geringschéitzung blickt, gemachtes
Zugestindnis, — behandelt er doch sicherlich das #ulserliche
menschliche Leben als die alleinige wichtige Aufgabe, mit welcher
sich ernste Manner oder selbst aufrichtige Menschenfreunde be-
schiftigen konnen. KErstreckt sich aber wirklich das geistige
Leben, die lebendige bewulste Innerlichkeit iiber viel grolsere
Zeitrdume als die des korperlichen, vom Verstand beherrschten
Daseins, dann ist sicher des Menschen innerliches Dasein wich-
tiger als sein aulserliches, und der Verstand irrt, indem er alle
seine Anstrengungen auf die Verbesserung dieses #ulserlichen
Daseins richtet.¢ p. 146.

Die Entscheidung dreht sich also nicht um gut und bés im
populdren Sinn, sondern um die Hingabe an die Geistigkeit oder
Korperlichkeit, Innerlichkeit oder Aufserlichkeit. Die Vorbereitung
dazu besteht weder in religioser Gefiihlsschwirmerei, noch in
aufserer Kirchlichkeit, noch in gewdhnlicher biirgerlicher Sitt-
lichkeit, — sondern in der Entwicklung der iibersinnlichen
Fihigkeit zu unmittelbarer Intuition im Gegensatz zum diskur-
siven und demonstrativen Forschen des weltlichen Verstandes.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. 3



34 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

,Dieses in Thatigkeitsetzen geistigen Schauens ist Geheimwissen-
schaft in der hochsten Auffassung; die Entfaltung der Geistig-
keit, die Gewinnung blolser Gewalt iiber die Naturkrifte, die
Erforschung einiger ihrer verborgenen Geheimnisse, ist Geheim-
wissenschaft in der niedrigsten Auffassung, und in dieses niedere
Gebiet moge die Naturwissenschaft eindringen.’ p. 145.

,Aber zur achten Welt unvermischter Stofflichkeit muls das
Ich hinabsteigen, welches sich schliefslich ungeeignet erweist,
die aufsteigende Kreisbahn der Weltenkette weiter zu verfolgen.‘
p- 148.

Die Liebe zum Guten ist notwendig, aber von untergeord-
neter Bedeutung; die Sehnsucht nach Wissen der Wahrheit ist
es, was die letzte Forderung bringt. Wie Apoc. 3, 15. 16 be-
sage, erfolgt nach der ersten Entscheidung zwischen geistig und
ungeistig die zweite untergeordnete — zwischen gut und bés,
warm und kalt. Zuerst wird das Laue ausgestofsen.

,Die letzte Anstrengung der Natur, indem sie den Menschen
entwickelt, ist, aus ihm ein unendlich hoheres Wesen zu machen,
das dereinst eine bewulst wirkende und wie es gemeinhin be-
nannt wird, schopferische Kraft in der Natur selbst sei. Das
erste Vollbringen ist die Entwicklung des freien Willens, und
das zweite die Verewigung dieses freien Willens, indem er
sich mit der Natur in ihrem Endstreben, welches gut ist, ver-
einigt (d. h. einen guten Gebrauch von der erlangten Geistig-
keit macht). Im Verlauf solcher Thitigkeit ist es unvermeidlich,
dafs ein grofser Teil des entstandenen freien Willens dem Bosen
sich zuwendet, und nachdem er zeitweiliges Leiden hervor-
gerufen hat, zerstiubt und vernichtet wird.‘ p. 154.

Nachdem die Vorbereitung und Befihigung zum Kampf
zwischen Verstand und Geist begonnen hat, konnen einzelne
durch Selbstzucht und energische Verinnerlichung ihre Periode
und den Gang der allgemeinen Entwicklung iiberholen. So die
Erleuchteten, welche jetzt schon die Kntscheidung gewinnen,
welche die Mehrzahl erst in der fiinften Runde erzielt. Sie
erwarten im seligen Devachan ihre weitere Teilnahme an dem
Prozels der weiteren Vollendung. Die Befreiung von der Wieder-



—_—

Die mystische Philosophic des Buddhismus. 35

geburt bis zu jenem Zeitpunkt ergibt sich aus der Beschaffen-
heit ihres Karma, welches keine Verwandtschaft, Anziehung und
Begierde nach #ufserlichem, irdischem Leben enthilt.

Solche, die sich zwar vom Irdischen losgeldst, aber in den
letzten Priifungen nicht stark genug bewihrt haben, bleiben
zuriick, bis die Flutwelle der nichsten Entwicklung sie in ihrer
Daseinsstufe wieder erreicht.

Das Ubel und Leiden finde seine Erklirung in der Absicht
der Natur, Kraft und selbstlose Liebe zum Gesamtsein des All
zu erzeugen: die Kraft erwachse nur durch Kampf und Leiden;
die Liebe entspringe aus dem Mitleid und bilde sich allméhlich
zur Verzichtleistung auf die Besonderheit der Einzelexistenz.

Die Errungenschaft eines jeden Weltprozesses wird fiir den
nichsten benutzt und geht so noch weiterer Vervollkommnung
entgegen — bis zum Nirvana, dem Zustand erhabener Ruhe in
der Allwissenheit des Urwesens.

Die Vorziige, welche das dargelegte System fir sich in
Anspruch nimmt, und die Méngel, welche es dem Christentum
zum Vorwurf macht, sind etwa folgende:

1. Die buddhistische Metaphysik mache den Begriff eines
personlichen Gottes samt den in ihm zusammengeschmiedeten
Widerspriichen entbehrlich; erkldre jedoch — durch die Lehr-
Thitigkeit eines Himmelsgeistes (Dhyan Choban) am Anfang der
irdischen Menschengeschichte — das Entstehen einer person-
lichen Gottes- und Offenbarungsidee samt deren grébern Anthro-
pomorphien.

Das Christentum komme hingegen trotz aller dialektischen
Anstrengungen iiber die unversohnlichen Gegensitze in seiner
Gottesidee mnicht hinaus. Widersprechend sei die Verbindung
der Unendlichkeit mit dem Bewulstsein und der Personlichkeit;
widersprechend die Annahme eines iiber- und aulserweltlichen
Gottes, da die Welt unendlich sei; widersprechend die Annahme
einer Weltschopfung durch einen unendlich vollkommenen Geist;
denn Vollkommenheit bedeutet den Ausschlufs jedes Mangels,

3'



36 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

und demnach jedes Beweggrundes zur Welterschaffung und Welt-
entwicklung, also Stillstand oder Tod. Unvereinbar seien All-
macht und Giite in einem Wesen; unvereinbar die gottliche
Herrschaft iiber die Natur mit der in letzterer waltenden Gesetz-
milsigkeit; unvereinbar die gottliche Vorherbestimmung und die
menschliche Freiheit; die gottliche Allwirksamkeit und der Ur-
sprung des Bisen. ,Das Wort G ott bezeichnet die unbekannte
Ursache jener Wirkungen, durch welche der Mensch entweder
in Bewunderung oder in Schrecken versetzt wurde, ohne sich
dieselben erkliren zu konnen.‘ p. 254, Dies die Definition eines
geheimkundigen Gewihrsmannes von Sinnett, welche es erklirlich
macht, wie man so viele Widerspriiche in dem christlichen Gottes-
gedanken finden konnte. KEs wird Gott in einer Weise gedacht,
wie er im System des Pantheismus oder Polytheismus gedacht
werden muls, als eine Macht neben, oder iiber, oder in der Welt,
neben vielen andern, sei es personlichen, oder elementaren, oder
abstrakten Michten, nicht aber als der Eine, neben den andere
oder anderes zu stellen, von vornherein unmoglich ist. Sonst
hitten diese Geheimlehrer wohl erkannt, dafls Gottes Macht und
Wirken die strengste Gesetzmifsigkeit in Natur und Mensch-
heitsentwicklung mit nichten stort und unterbricht, sondern einzig
und allein ermoglicht und begriindet. Dieser Gott ist nicht der
Notbehelf der Unwissenheit, nicht die Hypostasierung der,selbst-
stichtigen Wiinsche, sondern die Urquelle der gesetzmilsigen
Notwendigkeit wie der sittlichen Selbstbestimmung, und darf
weder in seinem freien, weil keinem Bediirfnis entstammenden
Schopfungsratschlufs, noch in seiner Weltregierung und Gnaden-
wahl, noch in seiner Allmacht und Giite gedacht werden wie
ein Mensch, d. h. wie die Gotter des pantheistischen Polytheis-
mus, und ist deshalb iiber die angeblichen Widerspriiche ebenso
erhaben, wie die christliche Offenbarungsidee iiber die Auffassung
der indisch-europiischen Weisen. Er ist die absolute Freiheit
der hdchsten Vernunft, von welcher die thatsichliche Ordnung
allein stammen kann; denn die Notwendigkeit der Naturgesetze
ist nicht derart, dafls sie selbst als absolute gedacht werden
konnte.



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 37

2. Die buddhistische Kosmologie sei wahrhaft objektiv und
universal, frei von jener Engherzigkeit, welche den christlichen
Erdenbewohner der Versuchung unterliegen lasse, seinen Planeten
als das physische und moralische Centrum des Weltalls zu be-
trachten, eine Engherzigkeit, welche den menschlichen Ursprung
des Christentums um so unerbittlicher erweist, als die christ-
liche Theologie vergeblich alle Mittel der Dialektik aufwende,
um derselben zu entrinnen; denn sie hafte an dem Hauptdogma
der Menschwerdung und Erlosung auf Erden. Die frithe christ-
liche Kirche habe mit Recht den astronmomischen Thatbestand
gefiirchtet und mit der Grausamkeit des Schreckens dagegen ein-
gegriffen. ,Die Wahrheit wurde geleugnet, wihrend des Ver-
laufs von Jahrhunderten wurden ihre Vertreter gemartert. Als
sie schliefslich trotz der Macht pépstlicher Ausspriiche feststand,
ergriff die Kirche, wie Rhys Davids sich ausdriickt, das ver-
zweifelte Hilfsmittel, zu behaupten, dals es gleichgiiltig sei.
Diese Behauptung hat sich bis jetzt erfolgreicher bewiesen, als
ihre Urheber es hoffen konnten. Als sie astronomische Ent-
deckungen fiirchteten, trauten sie der Welt im allgemeinen ein
unerbittlicheres Schlulsvermogen zu, als dieselbe geneigt war
anzuwenden.‘ p. 213 sq. ,Mit der schwindenden Wichtigkeit der
Erde vermindert sich die Glaubwiirdigkeit von Lehren, welche
von uns beanspruchen, die Einzelheiten unseres Lebens als Teil
vom Bewulstsein eines allwissenden Schopfers zu betrachten.’
p. 214. Die winzige Erde kionne keine Ausnahmsstellung gegen-
iiber der allgemeinen Naturgesetzlichkeit als Schauplatz gott-
licher Freiheit und Gnadenwahl beanspruchen.

Allein es ist weder ein Grund einzusehen, weshalb der
moralische Mittelpunkt des Universums mit dem astronomischen
Centrum zusammenfallen miisse, noch auch, warum die Bedeu-
tung der Inkarnation und Erlosung notwendig in jeder Form
der meritorischen Ursichlichkeit auf den Weltkorper beschrinkt
werden miisse, auf welchem sie stattfand.

3. Die christliche Eschatologie wird besonders mit Hinweis
auf die vielen Abstufungen menschlicher Wiedergeburt und die
Lehre vom Devachan folgendermafsen bemingelt:



38 Die mystische Philosophie des Buddhismus.

Es bestehe ein Milsverhéltnis zwischen dem kurzen Erden-
leben und der endlosen Fortdauer des jenseitigen Schicksals.

Es liege ein Widerspruch in der Annahme, dals das ewige
Leben im Jenseits unabénderlich durch die fehlgreifende Hand-
lungsweise eines hilflosen und unwissenden Menschenlebens be-
stimmt werde, und das infolge einer unendlich gerechten und
allweisen Anordnung. cf. p. 35. 77.

Besser als dieser Gott sei die richtig verstandene Natur;
,sie eilt nicht und stellt ihren Geschopfen keine Fallen‘. p. 143.
,Die Natur begniigt sich nicht, ihren Geschipfen leicht und sorglos
zu vergeben, noch die Siinder villig zu verdammen, wie ein
triger Herr, den eher Sorglosigkeit als Gutmiitigkeit von ge-
rechtem Walten im Haushalt abhilt.¢ p. 98.

Es sei ungereimt zu lehren, jenes endlose Leben bleibe von
dem Gesetz des Wechsels, der Vervollkommnung und des Fort-
schritts unberiihrt, welches sonst die ganze Welt beherrscht. p. 35.

Endlich werde notwendig der Zustand der Seligen in einem
Himmel ,von der Beschaffenheit eines Wachtturmes* durch die
Kenntnis des Erdenelends, seiner Gefahren und Irrungen, in einen
Ort des heftigsten geistigen Leidens umgewandelt, da doch die
Heiligen die mitleidigste und selbstloseste Néachstenliebe hegen.
p. 89.

Allein Zeit und Ewigkeit stehen immer in Milsverhiltnis,
wenn erstere als eine endlich, letztere als eine unendlich aus-
gedehnte Aufeinanderfolge von Verdnderungen oder Momenten
betrachtet wird; nicht aber, wenn man die Ewigkeit als das
Aufhoren jeder Aufeinanderfolge erkennt. Als nie entschwinden-
des Jetzt findet sie in dem kiirzesten Zeitabschnitt ihr endliches
Gegenbild; denn nicht Vergangenheit und Zukunft, sondern die
Gegenwart macht Zeit und Ewigkeit innerlich verwandt.

Was von diesen rein formalen Begriffen gilt, ist auch auf das
Verhiltnis der endlichen Befihigung und der unendlichen Trag-
weite der Entscheidung anzuwenden. Welches endliche Mafs
stinde In einem kongruenten Verhéltnis zur Unendlichkeit des
hichsten Gutes oder seines Verlustes? Ubrigens darf bei einer
Gegeniiberstellung der kleinlichen Lebensverhiltnisse in der



Die mystische Philosophie des Buddhismus. 39

Priifungszeit und ihrer unabsehbaren Folgen fiir die Ewigkeit
die Lehre vom Fegfeuer nicht aufser acht gelassen werden, wie
Sinnett es thut; oder wiirde die Kritik vielleicht mit ihrem Tadel
zuriickhalten, wenn die Priifungszeit mit der Entscheidung des
Entweder — Oder in unabsehbare Ferne hinaus verlangert und
damit die Anstrengung von Jahrhunderten oder Jahrtausenden
durch die immer drohende Moglichkeit eigenen Riickfalles in
ihrem Erfolg gefihrdet bliebe? Die Lehre vom Fegfeuer wird
nicht — wie Sphinx I. 4. 281 meint, — erschopft, wenn man
es als zeitweilige Léuterung ohne tiefere Bedeutung betrachtet;
nichts hindert in ihm die gliickliche Moglichkeit zu sehen, um
die Dissonanz zwischen der Kleinlichkeit des hier geiibten Guten
und der Grofsartigkeit seines Endzieles auszugleichen. Ferner
muls bei der Wiirdigung der christlichen Eschatologie auch die
Gunadenlehre Beachtung finden; denn durch die Gnade wird auch
das kleinlich-armseligste Erdendasein in seinen Beweggriinden
und Zielen innerlich vertieft und vergdttlicht, mogen auch die
dulsern Gelegenheiten der sittlichen Ubung, sowie die Formen
der Glaubensvorstellung sehr arm im Geiste sein. Andererseits
schiitzt die erhabenste Berufsstellung nicht vor einer trivialen
und pedantischen Lebensgestaltung.

Mit dem Hinweis auf den Begriff der Ewigkeit und der
Gottschauung ist auch die Antwort auf die letzten Beméngelungen
angedeutet; denn mehr als Andeutungen wollten wir in dieser
apologetischen Kritik iiberhaupt nicht geben, obgleich wir auch
bei denselben an der Uberzeugung festhielten, dafs in diesen
Fragen der Religionsvergleichung nur genaue Untersuchung,
tiefes Eindringen und moglichst giinstige Deutung einer fremden
Religion zum Ziele alles Forschens, zur Wahrheit fiihren.

7



	Die mystische Philosophie des Buddhismus und die bezüglichen Publikationen aus esoterischen Kreisen

