
Zeitschrift: Familienforschung Schweiz : Jahrbuch = Généalogie suisse : annuaire
= Genealogia svizzera : annuario

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: 45 (2018)

Artikel: Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht

Autor: Letsch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-843797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-843797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heirat und Ehe im Römischen Reich in
rechtlicher Sicht

Walter Letsch

Résumé

Au Royaume romain, il fallait le connubium pour un mariage légitime dont ne

disposaient que les citoyens romains, mais pas les non-citoyens, les affranchis
et les esclaves. Ceux-là pouvaient aussi se marier, mais leur mariage n'avait pas
le statut d'un mariage légitime romain. Une autre condition pour le mariage
était le consentement. Le mariage était préparé par les fiançailles qui n'étaient
pas une prémisse pour le mariage ultérieur. Si les partenaires étaient encore
sous le régime de leurs pères, il leur fallait demander l'autorisation. Celle-là a
été restreinte pendant le régime des Empereurs. Après le mariage, la femme
n'était plus sous la tutelle de son père, mais sous la tutelle de son mari. Là, elle

ne possédait rien, tout appartenait à son mari. Ce mariage se faisait de trois
façons différentes, mais de plus en plus on choisissait une forme, avec laquelle
la femme restait sous la tutelle paternelle.

Zusammenfassung

Im Römischen Reich brauchte es für eine legitime Heirat als rechtliche Befähigung

das connubium, worüber nur römische Bürger verfügten, nicht aber die

Nichtbürger, die Unfreien und die Sklaven. Diese konnten zwar auch heiraten,
doch hatte ihre Ehe nicht den Status einer legitimen römischen Ehe. Eine weitere

Ehevoraussetzung war der Konsens. Die Ehe wurde durch das Verlöbnis
vorbereitet, das aber keine Voraussetzung für die spätere Ehe war. Waren die

Ehepartner noch unter der Gewalt ihrer Väter, so war deren Einwilligung
einzuholen; diese wurde aber in der Kaiserzeit beschränkt. Die Frau schied mit der
Heirat aus der väterlichen Gewalt aus und kam in die Gewalt des Ehemannes.
Sie hatte dort keinen Besitz; alles gehörte ihrem Gatten. Diese Ehe konnte auf
drei verschiedene Weisen erfolgen, doch immer häufiger wurde eine Form
gewählt, bei der die Frau unter der väterlichen Gewalt blieb.

Walter Letsch/Jahrbuch SGFF 2018 65



1. Einleitung

Im Folgenden befassen wir uns schwergewichtig mit den Ehegesetzen des

Römischen Reiches der frühen Kaiserzeit, unter Berücksichtigung der zeitlichen
Entwicklung dieser Gesetze. Es geht dabei um die Rechtsnatur der Ehe

römischer Bürger, der Bedeutung der fomilio und der Wahl eines passenden
Ehepartners; sodann kommen auch Ehehindernisse und Heiratsalter zur Sprache.
Die rechtlich gültigen Ehen lassen sich in drei Formen von mont/s-Ehen und in

mont/s-freie Ehen unterteilen, deren Bedeutung im Laufe der Zeit stark
zunahm. Wichtige Begriffe, wie die tutelo mulierum, werden im Folgenden
besprochen. Rechtlich gesehen war die Heirat ein weitgehend formloser Vorgang.

Als juristische Quelle gibt der römische Jurist Gaius in seinem ersten Buch

einen guten Einblick in die rechtliche Lage, wobei die Frage nach der zeitlichen

Gültigkeit der gemachten Aussagen und nach den Absichten des Autors
aufzuwerfen ist. Teilweise wird die <gute alte Zeit> beschrieben, teilweise geht es

aber auch um die aktuelle Politik. Wie weit die Gesetze tatsächlich auch

durchgesetzt worden sind, ist oft nur schwer zu ermessen. Heiratsverträge waren
keine gesetzliche Notwendigkeit und wurden meist nur im Hinblick auf finanzielle

Fragen ausgefertigt. Zur Ehe äussert sich Gaius nicht sehr ausführlich; er
interessiert sich mehr für die allgemeinen Prinzipien von manus, potrio po-
testos und tutelo, die er aber nicht nur im Hinblick auf die Ehe und die Stellung
der Frau behandelt. Wie änderten sich die juristischen Eheformen und die Stellung

der Frau im Laufe der Zeit?
Im Folgenden verwenden wir zahlreiche lateinische Fachausdrücke, die kursiv

geschrieben werden. Die wichtigsten Ausdrücke sind nachstehend aufgeführt.

olieni iuris fremden Rechts

coemptio Kaufehe, Scheinehe

conforreotio Eheschliessung mit Opfer eines Speltkuchens
connubium Ehebund

consensus Übereinstimmung, Einigkeit
contubernium Zusammenleben, wilde Ehe

corpus iuris civilis Zivilrecht (bei Justinian)
fomilia Hausgemeinschaft, Familie, Dienerschaft

filioe locis (rechtlich) wie eine Tochter
ius trium liberorum Gesetz der drei Kinder (Geburten)
iustum matrimonium rechtmässige Ehe

mancipio Eigentumserwerb, Eigentumsrecht
manus Verfügungsgewalt, Munt (im germanischen Recht)

66 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



patria potestas
sponsolia
sui iuris
tutela impuberum
tutelo mulierum
tutorfiduciarius
usus

väterliche Gewalt
Verlöbnis
mündig, selbständig
Vormundschaft der Jugendlichen
Vormundschaft der Ehefrauen
treuhänderischer Vormund, Vogt
Brauch, Ausübung, Umgang

2. Quelle und Quellenkritik

Es ist nicht viel über den Juristen Gaius bekannt, nicht einmal seine weiteren

Namen. Er dürfte aus einer römischen Kolonie des griechischen Ostens

stammen. Gemäss Gordon und Robinson lebte er von etwa 110 bis mindestens
179, während Zulueta seine Lebensdaten ein paar Jahre später ansetzt.1 Die

Institutes dürften um das Jahr 161 als Textbuch für Studenten verfasst worden
sein.2 Gaius war die Hauptquelle für Justinians Institutes, sowohl hinsichtlich
Inhalt als auch Gliederung. Die Institutes von Gaius sind das einzige juristische
Originalwerk der klassischen Zeit, das durch die Herausgeber des Corpus Iuris
Civilis nicht überarbeitet worden ist. Wir wissen nicht, auf welche früheren
Autoren sich Gaius allenfalls stützte. Es wird angenommen, Gaius sei eher ein

juristischer Lehrer gewesen, als dass er eine wichtige Funktion in der kaiserlichen

Verwaltung innegehabt hätte.3 Diese Frage ist hier insofern relevant, als

es ihm in diesem Fall weniger darum gegangen wäre, den aktuellsten Stand der
Rechtsvorschriften darzustellen, sondern eher darum, die Entwicklung bis zum
aktuellen Stand der Lehre verständlich zu machen. Vergleicht man die Institutes

von Justinian (533) mit dem Werk von Gaius, so kann man feststellen, welche

Teile von Gaius' Text eliminiert worden sind, was zweifellos für die Beurteilung

der Rechtslage in der Spätantike wertvoll ist. Dies ist das Vorgehen bei

Gordon/Robinson, wo die durch Justinian eliminierten Teile von Gaius' Werk
im Text fett gedruckt sind. Daraus lässt sich jedoch für die frühere Kaiserzeit
nicht allzu viel schliessen. Wichtig sind folgende Aspekte:

a. Wir wissen nicht, welche von Gaius angeführten Rechtsbestimmungen al¬

lenfalls schon zu seiner Zeit nur noch von eher historischem Interesse waren

und nur für das bessere Verständnis der noch gültigen Bestimmungen
angeführt wurden. Dabei kann es sich um Bestimmungen handeln, denen

1
Gordon/Robinson 1988: 9; Zulueta 1953: 1.

2
Zulueta 1953: 5.

3
Gordon/Robinson 1988: 7 ff.

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 67



zwar formell durchaus noch Rechtskraft zukam, die aber in der Praxis nur
noch von beschränkter Bedeutung waren, wie etwa die mont/s-Ehen. Dies

gilt wohl vor allem für jene Bestimmungen, bei deren Erläuterung schon
Gaius den ursprünglichen Sinn nicht mehr voll zu verstehen scheint.

b. Gaius hatte ein «exceptional interest in legal history».4 Die von Gaius zitier¬

te Literatur war nicht auf dem neusten Stand, was recht gut zum Charakter
seines Werks als Textbuch für Studenten passt, wenn man annimmt, er habe

diese nicht mit neueren Ansichten oder aktuelleren Debatten konfrontieren

wollen.
c. Die in den Institutes von Justinian nicht mehr aufgeführten Teile von Gaius'

Werk können sehr wohl schon viel früher obsolet geworden sein, ja, sie

könnten bereits zur Zeit des Gaius nur noch von historischem Wert gewesen

sein.
d. Es scheint, dass sich Gaius vor allem für das Recht von Rom interessierte,

was zu dieser Zeit das Recht von Rom selbst sowie jenes der italienischen
Halbinsel umfasste. Gaius unterhielt auch starke Beziehungen zu den
Provinzen, schenkte aber der Rechtslage im Osten des Reichs und in Ägypten in

seinen Schriften weniger Beachtung.5 Wir dürfen nicht davon ausgehen,
dass die Kompilatoren der Institutes von Justinian den gleichen geografi-
schen Fokus hatten wie Gaius. Auch schon zu Gaius' Zeiten war die rechtliche

Situation nicht in allen Teilen des Reichs die gleiche.

3. Der Rechtsstatus der Ehe im Römischen Reich

3.1. Familia und Patria Potestas

Der Begriff familia hat recht wenig mit dem zu tun, was wir heute unter
<Familie> verstehen. Im Römischen Reich verstand man darunter eine
Hausgemeinschaft unter der Herrschaft eines Haushaltsvorstands. Im alltäglichen
Sprachgebrauch wurde unter der familia auch einfach das Sklavengesinde
verstanden.6 Mit dazu gehörten neben den eigenen Kindern auch die Adoptivkinder7,

die aber hier nicht erörtert werden sollen.
In seinem dem Personenrecht gewidmeten ersten Buch unterscheidet Gaius

zwischen Personen, die sui iuris (unabhängig) und solche die alieni iuris
(abhängig von anderen) sind. Die Personen alieni iuris können entweder der po-

4
Zulueta 1953: 2.

5
Gordon/Robinson 1988: 9.

6
Krause 2003: 95 f.

7
König 2004: 21.

68 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



testas oder der manus unterstehen oder in mancipium sein.8 Da es hier um die

Rechtsstellung der römischen Bürgerin geht, interessieren uns nur die ersten
zwei dieser Begriffe, und jenen der potestas auch nur hinsichtlich der patria
potestas, da hier die potestas über Sklaven ohne Belang ist. Gaius befasst sich

nicht mit der familia, die eher ein soziologischer als ein juristischer Begriff ist,
und auch seine Ausführungen zur patria potestas beschränken sich auf einen

einzigen Paragrafen.9
Der potestas des paterfamilias waren alle Mitglieder der familia unterworfen

waren, nämlich die Ehefrau (die materfamilias), die Kinder, gegebenenfalls
auch die Enkel, sowie die Sklaven und Freigelassenen der familia. Der patria
potestas unterstanden auch die erwachsenen Söhne mit ihren Ehefrauen und
deren Kindern; erst mit dem Tod des Hausvaters erhielten sie ihre Selbständigkeit.

Die erwachsenen Töchter unterstanden der patria potestas ebenfalls,
soweit sie nicht durch Heirat in die Verfügungsgewalt (manus) des Oberhaupts
einer anderen familia gewechselt hatten.10 Die potestas des Hausvaters war in

der Frühzeit der Republik nahezu unbeschränkt (/'t/s necis vitaeque) und
beinhaltete insbesondere das Recht, ein neugeborenes Kind seiner Frau anzuerkennen

oder aber abzulehnen, was dessen Aussetzung zur Folge hatte. Bei wichtigen

Entscheiden - besonders wenn es um Leben und Tod ging - hatte er
jedoch den Familienrat (iudicium domesticum) beizuziehen, auch wenn letztlich
der Entscheid bei ihm lag.11 Zur Zeit des Gaius ist davon nichts mehr vorhanden,

was allein schon darin zum Ausdruck kommt, dass der Paragraf über die

patria potestas nur gerade vier Sätze umfasst. Während also die Macht der

patria potestas abnahm, wurde ihre Dauer nie reduziert, sodass ihr Kinder
auch dann noch unterstanden, wenn sie schon längst erwachsen waren und es

zu Amt und Würde gebracht hatten.12

Die familia basierte auf der agnatischen, väterlichen Verwandtschaft. Die

agnatische Verwandtschaft wurde durch Aufnahme unter die patria potestas
begründet, auch wenn, wie im Fall der zugeheirateten Ehefrauen, keine
Blutsverwandtschaft bestand. Mit dazu gehörten auch die Schwestern, soweit sie

noch nicht durch Heirat in eine andere potestas gelangt waren, ferner natürlich
die Onkel, Vettern und Brüder der Vaterseite. In der späten Republik trat dann
zunehmend die durch Blutsverwandtschaft begründete kognatische Verwandtschaft

stärker hervor, insbesondere durch die Verbreitung mont/s-freier Ehen.13

8
Gaius I, 48, 49.

9
Gaius I, 55.

10
König 2004: 22.

11
König 2004: 22.

12
Zulueta 1953: 29 f.

13
Hausmaninger/Selb 1997:144 f. «Itaque liberos suos in potestate habent dues Romani».

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 69



3.2. lustum Matrimonium

Innerhalb der Ausführungen über die Personen alieni iuris behandelt Gaius

die Personen in patria potestote. Diese Ausführungen unterteilt er wiederum
in solche über die Nachkommen aus iustae nuptiae und andere Nachkommen,
insbesondere auch adoptierte Kinder. Die Heirat als solche ist also bei ihm
nicht thematisiert, sondern wird unter dem Gesichtspunkt der patria potestas
behandelt. Dabei geht Gaius von der Situation römischer Bürger aus, wobei
allerdings die entsprechende Einleitung rekonstruiert werden musste14. Er

scheint auch die Heirat nicht als Vorgang zwischen zwei gleichberechtigen
Personen zu verstehen, sondern als eine Handlung des Mannes, indem er sagt, es

sei nicht allen erlaubt, eine Frau zu nehmen,15 so als ob die Braut nur ein
Objekt, nicht aber ein handelndes Subjekt wäre. Die Einseitigkeit ergibt sich überdies

auch dadurch, dass die Frau nicht zwingend eine römische Bürgerin sein

musste, solange wenigstens ein connubium bestand,16 während für den Mann
das römische Recht für eine rechtmässige Ehe unabdingbar war.

Was Gaius interessiert ist auch nicht die Heirat - im Rahmen des connubium

- als solche, sondern der Umstand, dass nur die in einer rechtmässigen Ehe

gezeugten Kinder den Status des Vaters erhalten, also römische Bürger werden
und der potestas des Vaters unterliegen.17 Trotzdem ist die Auswahl der von
ihm erwähnten Vorschriften erstaunlich. Es ist zwar nachvollziehbar, dass er
auf Ausführungen über das minimale Ehealter von 14 für Knaben und 12 für
Mädchen verzichtet, dass ihn aber der Ehe-Konsens nicht weiter interessiert,
ist doch etwas überraschend, da doch die Zustimmung des pater familias für
die Heirat erforderlich war. Dieses Desinteresse ist möglicherweise darauf
zurückzuführen, dass schon mit der beginnenden Kaiserzeit dieser Zustimmung
kaum mehr eine rechtliche Bedeutung zukam, und eine fehlende Zustimmung
durch eine behördliche Genehmigung ersetzt werden konnte.18 Was Gaius in

seinem Buch ebenfalls nur ganz am Rand erwähnt, ist die Beendigung der Ehe

durch Tod oder Scheidung und die Frage der Mitgift und deren Rückerstattung,
was zweifellos komplexe Fragen sind, die ihn aber im Rahmen der patria
potestas nicht interessieren.19 Es ist denkbar, dass ihm die Erörterung dieser Fra-

14
Gaius I, 56; Rekonstruktion durch Krüger bei Zulueta 1946; andere Rekonstruktion bei

Gordon/Robinson 1988.
15

Gaius I, 58; ebenfalls rekonstruiert, der Text ist den Inst. I, 10, 1 entnommen. «Nec tarnen

omnes nobis uxores ducere licet»
16

Gaius I, 56: «... uel etiam Latinas peregrinasue cum quibus conubium habeant».
17

Gaius I, 56: «... liberi patris condicionem sequantur, euenit ut non solum dues Romani fiant,
sed etiam in potestate patris sint »; vgl. ferner auch Gaius I, 76.

18
Zulueta 1953: 31.

19
Gaius 1,137a für die Scheidung; Gaius 1,178,180; II, 63 für die Mitgift.

70 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



gen für ein juristisches Lehrbuch als ungeeignet oder als zu weit gehend
erschien.

Unter einer Ehe im engeren Sinn ist, wie erwähnt, ein iustum motrimonium
zu verstehen, in dem legitime Nachkommen gezeugt werden konnten, welche

6\efomilia weiterführen konnten. Demgegenüber galten die aus einem Konkubinat

hervorgehenden Kinder als lediglich mit der Mutter verwandt; sie waren
also mit ihrem leiblichen Vater nicht agnatisch verwandt und verfügten über
keinerlei entsprechende Rechte und konnte ihn insbesondere nicht beerben.
Die Brautleute mussten zudem als rechtliche Voraussetzung für das Eingehen
einer Ehe das connubium besitzen. Über das connubium verfügten nur römische

Bürger. Mit und unter Nichtbürgern bestand kein connubium und

entsprechende Verbindungen wurden nicht als motrimonium, sondern als contu-
bernium bezeichnet.20 Die Vorschriften wurden mit der Zeit insofern gelockert,
als Fremden das connubium verliehen werden konnte und die italischen
Stadtgemeinden spätestens im 1. Jahrhundert v.Chr. den römischen Bürgern
gleichgestellt wurden.21

Überdies war für eine rechtsgültige Ehe auch der consensus, die Zustimmung

der Väter, erforderlich, soweit die Kinder noch seiner patrio potestos
unterstanden. Waren die Kinder bereits emanzipiert, sui iuris, also aus der
väterlichen Gewalt entlassen, benötigten sie diese Zustimmung nicht mehr; sie

entfiel natürlich insbesondere dann, wenn der Vater bereits verstorben war.
Ob sowohl das Brautpaar als auch die Eltern zustimmen mussten, scheint bei
den antiken Juristen nicht ganz klar zu sein. Die Zustimmung des Vaters wurde
insofern eingeschränkt, als seine Zustimmung durch den Prätor (den höchsten
Justizbeamten in Rom) oder durch einen Provinzstatthalter (etwa ab 200

n.Chr.) erzwungen werden konnte, was wiederum auf eine allmähliche Schwächung

der patria potestos hinweist.22 In der Regel wurden Ehepartner innerhalb

der gleichen sozialen Schicht gesucht, es herrschte also eine soziale En-

dogamie. Die Suche nach einem Heiratspartner wurde entweder von den
Eltern selbst übernommen oder es wurden Freunde und Bekannte als

Heiratsvermittler eingeschaltet, und schliesslich konnten auch die Dienste professioneller

Heiratsvermittlerinnen in Anspruch genommen werden.23

20
Krause 2003: 97.

21
Hausmaninger/Selb 1997:148 f.

22
Krause 2003: 97 ff; Gardner 1995: 48.

23
Krause 2003: 100 f.

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 71



3.3. Verlobung und Heiratsalter

Die Verlobung (sponsolia) war keine Voraussetzung für eine spätere legitime

Ehe und war auch nicht ehebegründend. Dabei gab der Verlobte seiner
Braut einen Verlobungsring, einen anulus pronubus. Die Verlobten lebten
weiterhin im elterlichen Haus. Die Verlobung verpflichtete nicht zur Eheschliessung

(im Gegensatz zu Mittelalter und Früher Neuzeit). Die Öffentlichkeit der

Eheschliessung war üblich, weil es kein Standesamt gab. Geheiratet wurde
meist im Winter, wie auch in Mittelalter und Früher Neuzeit. Oft wurden schon
Kinder miteinander verlobt; ein Mindestalter für die Verlobung gab es zunächst

nicht, und so verlobte beispielsweise Augustus seine Tochter Julia als sie erst
etwa zweijährig war. Im Rahmen der augusteischen Gesetze zur Förderung der
Ehe wurde verfügt, eine Verlobung sei ungültig, wenn die Heirat nicht innerhalb

von zwei Jahren erfolge. Damit wurde das minimale Verlobungsalter für
Mädchen implizit auf zehn Jahre erhöht, da zwölf Jahre das Mindestalter für
die Heirat war. In der Spätantike musste das Mädchen bei der Verlobung
wenigstens sieben Jahre alt sein, um das, was mit ihm passierte, wenigstens eini-

germassen verstehen zu können.24 Die Verlobten wohnten weiterhin im elterlichen

Haus. Die Bedeutung der Verlobung hat sich im Lauf der Zeit verändert.
Während sie in der frühen Republik noch wichtiger gewesen war, kam ihr
spätestens seit der späten Republik keine bindende Kraft mehr zu.25 Der Verlobung

kam in dieser Zeit nur eine soziale, keine rechtliche Bindung mehr zu -
weshalb sie denn auch bei Gaius nicht erwähnt wird - und konnte daher auch

einseitig aufgelöst werden. In der Spätantike wurde, möglicherweise unter
orientalischem Einfluss, die Verbindlichkeit wieder grösser, bis zu Vertragsstrafen

für Verlobungsbruch,26 wobei hier insbesondere auch der Einfluss der
christlichen Kirche zum Tragen kam.27

Connubium und consensus waren zwingende Voraussetzungen für ein ius-

tum matrimonium, eine Verlobung jedoch nicht. Ebenso wenig war der
Geschlechtsverkehr, also der Vollzug der Ehe, eine zwingende Voraussetzung für
deren Gültigkeit,28 im Gegensatz zu den späteren Vorschriften der christlichen
Kirche. Mann und Frau mussten sich als Eheleute betrachten und sich eheliche

Zuneigung zweigen; zudem musste die Frau in den Haushalt des Ehemanns

eintreten (in dominum deductio). Darüber hinaus bestanden jedoch noch weitere

Ehevoraussetzungen bzw. Ehehindernisse. So entstand die Ehemündigkeit
für Mädchen mit 12 und für Knaben mit 14 Jahren, also mit deren Eintritt ins

24
Gardner 1995: 53.

25
Krause 2003: 101.

26
Hausmaninger/Selb 1997:149 f.

27
Krause 2003: 101.

28
Krause 2003: 97; Zuleita 1953: 31: «Nuptias non concubitus sed consensus facit».

72 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



Mannesalter und der Entlassung aus der Vormundschaft; überdies konnten
Geisteskranke keine gültige Ehe eingehen.29 Das Mindestalter dürfte sich eini-

germassen am Alter bei der Pubertät orientiert haben, obwohl diese, auch
nach Ansicht der antiken Ärzte, eher um das Alter 14 eingetreten sein dürfte,
sodass das Heiratsalter also meist schon etwas vor der Pubertät erreicht wurde.30

Diese Mindestalter dürfen aber keineswegs mit den damals üblichen
Heiratsaitern verwechselt werden; so ist insbesondere auch mit sozialen
Unterschieden im Heiratsalter zu rechnen sein.

Während die Saisonalität der Todesfälle nicht und jene der Geburten nur
teilweise gesteuert werden kann, unterliegt natürlich die Saisonalität der
Heiraten den hergebrachten Sitten und Bräuchen, wobei vor allem religiösen -
oder allenfalls auch abergläubischen - Vorstellungen ein hoher Stellenwert
zukommt.31 Der für eine Heirat ungünstigste Monat war der Mai, aber auch in

anderen Monaten waren bestimmte Daten zu vermeiden: vom 18.-21. Februar

waren die Tage des Totenfestes (poturnalio); im März zogen einst die Salier

durch Rom und daher waren vor allem der 1., 9. und 23. März zu vermeiden;
der 1. Mai war den häuslichen Laren geweiht, die auch strafende Aufgaben
wahrnahmen; am 9., 11. und 13. Mai folgte nochmals ein Totenfest, die

lemuria-, am 14. Mai folgte das Argeerfest, ein Sühnefest, am 21. Mai die ago-
nalio und am 23. Mai das tubilustrium, zwei weitere Sühnefeste, die gemäss
dem Militärkalender gefeiert wurden; Staatsfeste fanden am 24. und 25. Mai

statt; vom 7.-15. Juni waren dies religiosi, an denen der Vesta-Tempel gereinigt

und neu geweiht wurde; am 24. August, am 8. Oktober und am 8. November

stand die Unterwelt offen (mundus patet), und die Seelen der Verstorbenen

mussten beruhigt werden.32

3.4. Ehehindernisse

Von grossem Interesse sind die Vorschriften zur Verwandtenehe. Heiraten
unter nahen Verwandten wurden als incestum streng bestraft. Die Definition
des zulässigen Verwandtschaftsgrades war jedoch zeitlichen Veränderungen
unterworfen. In der Frühzeit der Republik waren Heiraten zwischen Vetter und
Kusine zweiten Grades verboten. Dabei ging es wohl nicht um eugenische
Anliegen, sondern darum, die Exogamie und die Verbindungen zwischen den
Geschlechtern aus staatspolitischen Gründen zu fördern. Vor allem Cicero hat die

Bedeutung der Verwandtschaft (adfinitos) als Kernzelle für die Gesellschaftsbildung

betont. Er verstand den Akt der Verschwägerung als Möglichkeit, die

29
Hausmaninger/Selb 1997:153.

30
Gardner 1995: 44, 46.

31
Letsch 2017: 119-121.

32
Baisdon 1979: 201; Gardner 1995: 51; König 2004: 34.

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 73



einzelnen Familienverbände aneinander zu binden und durch ein horizontales

Beziehungsgeflecht das Zusammengehörigkeitsgefühl und damit letztlich den

Staat zu stärken. Durch den Wechsel einer Frau von einem Verwandtschaftsverband

zu einem anderen konnten durch die Blutsverwandtschaft der Frau

zahlreiche neue Verwandte hinzugewonnen werden.33 Anders ausgedrückt
ging es ihm letztlich um die Betonung der Exogamie und möglicherweise auch

um das Aufbrechen der alten Clan-Strukturen, obwohl das bei ihm nicht deutlich

zum Ausdruck kommt. Ähnliche Anliegen vertrat später die Kirche mittels
ihrer sehr weit gehenden verwandtschaftlichen Heiratsverbote.

Bei den römischen Verwandtschaftsgraden wurde die Zahl der Zeugungsakte

gezählt. Mit einem Vetter oder einer Kusine zweiten Grades sind die Ur-

grosseltern gemeinsam, es besteht also eine Verwandtschaft im 6. Grad.34 Um
das 2. Jahrhundert v.Chr. wurden Ehen im 4. Grad, also zwischen Vettern und
Kusinen ersten Grades (Geschwisterkinder) möglich;35 die Endogamie nahm
also zu. Ein Ehehindernis war somit in klassischer Zeit nur noch eine Verwandtschaft

im 3. Grad. Die Nichte, also die Tochter des Bruders oder der Schwester,
konnte also (vor Claudius) von ihrem Onkel nicht geheiratet werden.

Es erstaunt etwa, dass Gaius den unzulässigen Verwandtschaftsgraden
recht viel Platz einräumt, obwohl diese Bestimmungen in keinem ersichtlichen

Zusammenhang mit der ihn in erster Linie interessierenden patrio potestos
stehen. Es fällt auf, dass er bei der Aufzählung der unerlaubten Verbindungen
nicht von einem männlichen ego ausgeht, sondern diese Verbindungen
geschlechtsneutral bzw. symmetrisch formuliert,36 um dann aber für Beispiele
doch wieder die männlich Position einzunehmen,37 was schön sein Schwanken
zwischen der geschlechtsneutralen und der männlichen Sichtweise zeigt und
wohl nicht zuletzt auf seine männliche Zuhörerschaft zugeschnitten war.

Eine geschlechtsneutrale Darstellung ist natürlich dort nicht mehr möglich,
wo die Gesetzesbestimmung dies nicht zulässt, wie das bei der von Claudius

eingeführten Bestimmung der Fall ist, die ihm erlaubte, Agrippina, die Tochter
seines Bruders Germanicus, zu heiraten. Da man die Bestimmung offensichtlich
so restriktiv wie möglich formulieren wollte, wurde nur gerade die Ehe mit der
Tochter des Bruders, nicht aber jene mit der Tochter der Schwester, erlaubt,

33
Härders 2006: 31 ff.

34
Bei Jane F. Gardner fälschlicherweise als 7. Grad bezeichnet, obwohl zwischen den betreffenden

Personen nur 6 Zeugungsakte liegen, vgl. Gardner 1995: 40.
35

Baisdon 1979: 195.
36

Gaius 1, 59: : «... ueluti inter patrem et filiam, uel inter matrem et filium, uel inter auum et
neptem, uel inter auiam et nepotem»

37
Gaius 1, 61: «... inter fratrem etsororem prohibitae sunt nuptiae, [...] sed si qua per adoptionem
soror mihi esse...»

74 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



was unlogisch erscheint.38 Diese Lockerung aus dem Jahr 49 wurde im Jahr 342

unter den Kaisern Constantius und Constans wieder rückgängig gemacht und

entsprechende Verbindungen wurden unter Androhung der Todesstrafe
verboten.39 Die von Claudius eingeführte Bestimmung war aber immer noch
restriktiver als jene im alten Griechenland, wo sogar die Ehe zwischen
Halbgeschwistern gestattet war, und ganz gewiss war sie viel restriktiver als in

Ägypten, wo die Geschwisterehe - wenn auch nicht für römische Bürger -
verbreitet war. Auch nach jüdischem Recht (Leviticus 18,7) war die Bestimmung
des Claudius unbedenklich. Mit Claudius' Gesetz wurde der 3.

Verwandtschaftsgrad für fast 300 Jahre teilweise erlaubt.

3.5. Manus-Ehen

Es scheint, dass ursprünglich die Ehe stets mit einem Wechsel des agnatischen

Verbands verbunden war: die Frau kam also aus der manus des Vaters in

jene des Ehemannes. Dabei wurde die Ehe (auch die mont/s-freie Ehe) nie als

ein Rechtsverhältnis angesehen, wie das heute der Fall ist, sondern als eine

unter bestimmten rechtlichen Voraussetzungen zustande gekommene, privat
vereinbarte Lebensgemeinschaft mit entsprechenden Rechtsfolgen. Entsprechend

wichtig war die Abgrenzung gegenüber dem Konkubinat, das natürlich
auch zwischen römischen Bürgern, die über das conubium verfügten, möglich
war. Dass es sich um eine rechtmässige Heirat handelte, konnte durch das

entsprechende Zeremoniell klar gemacht werden.40 In der manus-EUe erhielt
die Ehefrau rechtlich die Stellung einer Tochter des Ehemanns, und auch bei

dessen Tod wurde sie erbrechtlich wie eine Tochter behandelt, erbte also an-

teilmässig gleich viel wie jedes ihrer Kinder. Sie hatte auch kein Anrecht mehr
auf ein Erbteil ihres Vaters, und als Witwe unterstand sie der Vormundschaft
ihres Sohnes oder eines anderen Verwandten ihres verstorbenen Ehemanns.41

Die Ausführungen bei Gaius über die Personen alieni iuris, die sich unter
manus befanden, geben einen Überblick über die drei möglichen manus-
Eheformen: usus, confarreatio und coemptio. Vor der Heirat konnte die Frau

sui iuris oder alieni iuris gewesen sein. Eine Ehefrau in manu befand sich rechtlich

in der Position einer Tochter, war//7/'oe loco, und war damit nicht mehr ein

Mitglied ihrer Herkunftsfamilie, sondern der neuen Familie, in die sie hineingeheiratet

hatte. Im Folgenden halten wir uns an die von Gaius gewählte Reihenfolge

der Eheformen, ohne dass damit etwas über deren Alter und Bedeutung

38
Gaius I, 62: «Fratris filiam uxorem ducere licet, [...] sororis uerofiliam uxorem ducere non licet
...».

39
König 2004: 25 f.

40
Hausmaninger/Selb 1997:150.

41
Krause 2003: 103 f.

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 75



ausgesagt werden soll. Zweifellos waren alle drei Eheformen schon zu Gaius'

Zeit sehr alt.
Eine Frau ging durch usus (Gebrauch) in die manus ihres Ehemanns über,

wenn sie mit ihm ohne Unterbruch während eines Jahres zusammen gewohnt
hatte: Bereits im Zwölftafel-Gesetz (einer um 450 v. Chr. in Rom entstandene
Gesetzessammlung, die in zwölf Bronzetafeln auf dem Forum Romanum
ausgestellt war) wurde festgehalten, dass eine Frau der manus dadurch entgehen
konnte, dass sie jedes Jahr drei Tage lang von Zuhause wegbleiben (also z.B. im

elterlichen Haushalt wohnen) konnte, um so den usus für ein Jahr zu unterbrechen.42

Allein der Umstand, dass diese Möglichkeit nicht nur bestand, sondern
auch schon im Zwölftafel-Gesetz erwähnt wird, zeigt deutlich, dass schon bei

ihrer Entstehung, um 450 v.Chr., die manus-EUe die ihr ursprünglich wohl
zugekommene Stellung eingebüsst hatte. In der Zeit von Gaius ist diese Einrichtung
bereits teilweise abgeschafft gewesen oder war ausser Gebrauch geraten.43 Bei

der Ehe durch usus handelt es sich somit eigentlich um eine mont/s-freie Ehe,

bei der die manus durch Ersitzung (usucapio) erworben wurde. Man könnte
auch sagen, usus sei keine Heiratsform gewesen, sondern nur eine Methode,
um die manus zu erwerben. Oder man könnte usus als Mittel sehen, um eine

irreguläre Verbindung zu einer iustum matrimonium zu machen.44 Da diese
Eheform keiner besonderen Zeremonie bedurfte, erforderte sie eine vorhergehende

Absichtserklärung, um sie klar von einem Konkubinat unterscheiden zu

können. Bei dieser Eheform erhielt der Ehemann erst nach einjährigem
ununterbrochenem Zusammenleben die potestas über die Ehefrau, aufgrund der
tatsächlich gelebten ehelichen Gemeinschaft.

Bei der confarreatio - einer weitgehend auf die Patrizier beschränkte Form
der heirat- gelangte die Braut durch ein besonderes Opfer, das dem luppiter
farreus dargebracht wurde, in die manus des Ehemanns.45 Beim Opfer handelte
es sich um ein aus Spelzweizen (far) zubereitetes Brot, das für die Zeremonie
namensgebend wurde, sowie um ein Schaf, Früchte und Opferschrot. Es ging
also um ein landwirtschaftlich geprägtes Fruchtbarkeitsopfer, was auf sein

hohes Alter hinweist. Die Brautleute sassen nebeneinander auf mit einem Vlies

bedeckten Stühlen. Die Zeremonien wurden im Beisein von zehn Zeugen
vollzogen und es wurde ein Ehevertrag (tabulae nuptiales) verlesen. Diese
Eheform war zu Gaius' Zeit immer noch in Gebrauch,46 wobei er aber nicht
erwähnt, wie verbreitet die confarreatio damals noch war. Für die obersten

42
Baisdon 1979: 200; Hausmaninger/Selb 1997: 151.

43
Gaius I, 111: «Sed hoc totum ius partim legibus sublatum est, partim ipsa desuetudine oblitte-
ratum est»; Krause 2003: 97.

44 Corbett 1979: 88-90.
45

Corbett 1979: 69-78.
46

Gaius 1,112: «Quod ius etiam nostris temporibus in usu est».

76 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



Priester (flamen dialis, martialis und quirinalis), aber auch für den rex sacro-

rum, war die conforreatio für die Ehe vorgeschrieben, und zudem mussten
auch deren Eltern in solcher Ehe verheiratet gewesen sein, sie selbst mussten
also einer durch conforreatio geschlossenen Ehe entstammen.47 Dies dürfte
dazu geführt haben, dass diese Eheform länger überlebte als die usus-EUe.

Tatsächlich ist wohl davon auszugehen, dass sich die confarreotio fast nur in

priesterlichen Kreisen halten konnte, und zwar bis zum Abschaffen der
entsprechenden Kulte in der Spätantike, wobei die Schwierigkeit der Ehescheidung,

der difforreatio, zu ihrer Unbeliebtheit beigetragen haben dürfte.48

Vermutlich war es nicht immer leicht, die nötigen Priester zu rekrutieren. Damit
könnte die Abschwächung der Vorschriften zusammenhängen, wonach die

manus bei einer solchen Ehe nur für priesterliche Funktionen galt, nicht aber
für private Zwecke.49 Nach Hausmaninger/Selb war diese Eheform den Patriziern

vorbehalten und starb schon in frühklassischer Zeit aus, wurde aber später

aus sakralen Gründen wieder eingeführt, ohne jedoch je wieder eine grössere

Bedeutung zu erlangen.50

Auch die dritte mont/s-Eheform, die coemptio, muss sehr alt sein, handelte
es sich doch dabei um eine Art Scheinkauf, was nur für sehr frühe Zeiten -
vielleicht sogar vorhistorische Zeiten - vorstellbar ist.51 Die Frau wurde dabei

von ihrem Vater oder Vormund emanzipiert und gelangte durch die coemptio
in die Gewalt des Ehemannes oder Schwiegervaters. Dabei musste unter
Anwesenheit von fünf Zeugen dem Vater oder Vormund ein as gezahlt werden,
wofür die Braut in Empfang genommen werden konnte.52 Die Heiratsformel
der Braut lautete: «üb/ tu es gaius ibi gaia», was sinngemäss heissen könnte:
Wo du glücklich bist, bin auch ich glücklich.53 Diese Eheform wurde vielleicht
schon in der späten Republik oder aber in der frühen Kaiserzeit unüblich.54

Eine coemptio konnte nicht nur mit dem Ehemann eingegangen werden,
sondern auch mit einem Fremden, und zwar für treuhänderische Zwecke, wobei

natürlich dieser Zweck klar festgehalten werden musste.55 Der Vorgang war

47
König 2004: 32; Baisdon 1979: 200; Krause 2003: 103.

48
Zulueta 1953: 35.

49
Gaius 1,136.

50
Hausmaninger/Selb 1997:151.

51
Gaius 1,113: der Eheschluss erfolgte «per quandam imaginariam uenditionem».

52
Baisdon 1979: 200; Hausmaninger/Selb 1997: 151.

53
Die Formel ist nur von Plutarch in seinen Römischen Untersuchungen auf Griechisch überliefert,

und lautet da: önou où yÔLoq éyù yaïa. Gaia war in Rom ein sehr häufiger Frauenname,
in Griechenland bedeutete Gaia die <Mutter Erde>, aber ohne entsprechende Bedeutung für
Gaius. Schon Cicero war die Bedeutung dieser Fleiratsformel unklar.

54
Dixon 1992: 73

55
Gaius 1,114: «Scilicet aut matrimonii causa facta coemptio dicitur autfiduciae».

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 77



recht kompliziert. Eine Frau sui iuris konnte mit einem Mann ihrer Wahl eine

coemptio durchführen. Dadurch wurde sie aber nicht filioe loco bei ihm, falls
der coemptionotor nicht der Ehemann war, doch konnte sie von ihm gleichwohl

emanzipiert werden, und zwar zu einem weiteren Mann ihrer Wahl, der
sie in mancipio erhielt, um sie sogleich freizulassen, sodass sie wiederum sui
iuris wurde und er ihr tutor fiduciorius. Diese komplizierte Prozedur war nötig,
damit die Frau ein Testament errichten konnte. Unter Hadrian (Kaiser 117-
138) wurde diese Prozedur abgeschafft.56 Dieser Vorgang zeigt uns einerseits
das Alter der coemptio, die offenbar schon früh für einen anderen als den

ursprünglichen Zweck <missbraucht> worden ist, und anderseits zeigt es ein stark

legalistisches Denken der Römer, denen die korrekte juristische Form wichtiger
schien als der eigentliche Sinn einer Bestimmung.

Zur Zeit von Gaius existierte die usus-EUe immer noch, die conforreotio hatte

ausserhalb der priesterlichen Familien kaum eine Bedeutung, war aber relativ

langlebig, und die coemptio war vermutlich selten, obwohl er sich nicht
darüber äussert und seine Ausführungen in der Gegenwartsform macht.
Immerhin ist festzuhalten, dass Gaius, diesen drei Formen der manus-EUe nicht
weniger als neun Paragrafen widmet.

3.6. Manus-freie Ehen

Die verschiedenen Formen der manus-Ehen wurden in der späteren Kaiserzeit

allmählich durch mont/s-freie Ehen verdrängt, und so wurden sie später
auch nie in das Corpus Iuris Civilis übernommen.57 In der mont/s-freien Ehe

verblieb die Ehefrau weiterhin unter der potestas ihres Vaters und blieb,
zusammen mit ihren Brüdern und Schwestern (soweit diese nicht in manus-EUe

verheiratet waren), erbberechtigt. Hingegen war sie in der Familie des

Ehemanns nicht erbberechtigt oder jedenfalls nur nachgeordnet erbberechtigt,
wenn sonst keine Erben vorhanden waren. Da der Vater in aller Regel älter war
als der Ehemann, konnte die Frau in dieser mont/s-freien Ehe auch früher
erben und so zu eigenem Besitz gelangen. Erwarb die Ehefrau während der Ehe

Besitz, z.B. durch eine Handelstätigkeit, so hatte der Ehemann kein Zugriffsrecht

darauf, da dieser Besitz vom Vater der Ehefrau kontrolliert wurde.58

Es spricht vieles dafür, dass mont/s-freie Ehen schon sehr früh üblich waren
und es besteht kein Zweifel, dass sie schon zu Beginn der Kaiserzeit zur
wichtigsten Eheform geworden sind. Wie schon oben erwähnt, könnte man in

einem gewissen Sinn sogar sagen, dass die usus-EUe eigentlich eine freie Form
der Ehe war, die nur dann zu einer manus-EUe wurde, wenn die schon im

56
Gaius I, 118 ff; 1,166a; Zulueta, Commentary: 35 f;

57
Duncker2003: 375.

CO

Krause 2003: 103 f.

78 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



Zwölftafelgesetz vorgesehene trinoctii absentia (Abwesenheit während dreier
Nächte) nicht eingehalten wurde.59 Da dies eine äusserst geringe Hürde war,
könnte man sie Sachlage auch umkehren und davon ausgehen, dass das Nicht-
einhalten der trinoctii absentia ein willentlicher Akt der Ehefrau war, um in die

manus des Ehemanns zu gelangen, dass aber das Einhalten der <Vorschrift> seit
jeher der Normalfall war und zu einer mont/s-freien Ehe führte. Der Normalfall
der mont/s-freien Ehe wurde somit als Modifikation einer unüblich gewordenen

Eheform - der manus-EUe durch usus - definiert. Die Rechtsstellung der
Frau war also vermutlich schon in frühen Zeiten recht frei, auch wenn die

althergebrachten juristischen Formvorschriften etwas anderes zu sagen scheinen.
Das darf aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Kinder der potestas ihres
Vaters unterstanden, unabhängig davon, ob die Ehefrau und Mutter frei oder
in manu war, denn dies war eines der zentralen Vorstellungen im patriarchalisch

geprägten Rom.

4. Die Tutela Mulierum

In der manus-EUe war die Ehefrau einer Haustochter gleichgestellt und
unterstand damit der legalen Herrschaft des Hausherrn. In der manus-freien Ehe

unterstand sie der potestas ihre Vaters (falls er noch lebte) oder eines meist
aus ihrer engen Blutsverwandtschaft stammenden Vormunds (tutor). Die Frau

unterstand also entweder der manus (eheliche Unterordnung) oder der
potestas (väterliche Gewalt) oder der tutela (Vormundschaft). Die Frau konnte
nicht frei über ihr allfälliges Vermögen verfügen. Allerdings durfte sie gewisse
Geschäfte tätigen, da sie sonst kaum in der Lage gewesen wäre, die ihr
anvertrauten Aufgaben für die Haushalts- und Geschäftsführung wahrzunehmen. Für

wichtigere Geschäfte benötigte sie allerdings die Zustimmung (auctoritas) des

Vormundes. Es betraf dies vor allem wichtigere finanzielle Transaktionen im

Zusammenhang mit Mitgift, Testamenten, Kauf und Verkauf von Grundbesitz,
Freilassung von Sklaven, Eingehen von Verpflichtungen, Übernahme von
Schulden oder Darlehensgewährung.60

Frauen waren von allen staatlichen Ämtern ausgeschlossen, abgesehen von
der Übernahme des Priesteramtes als Vestalin. Dies scheint nicht darauf
zurückzuführen sein, dass man den Frauen kein Urteilsvermögen zugetraut hätte,
sondern einfach nach alter Sitte.61 Anderseits wurde ihnen aber die freie
Verfügbarkeit über ihr Vermögen - selbst wenn sie sui iuris waren - abge-

59
Zulueta 1953: 37.

60
Krause 2003: 110.

61
Schuller 1987: 13.

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 79



sprochen, weil man ihnen angeborenen Leichtsinn, levitas animi, unterstellte.
Allerdings scheint aber die Vormundschaft, die tutela mulierum, eine blosse

Formalität gewesen zu sein.62 Im Übrigen schuldete die Frau ihrem Ehemann in

allen Angelegenheiten Gehorsam. Man erwartete von ihr ein zurückhaltendes
Auftreten in der Öffentlichkeit, doch durfte sie die öffentlichen Theater und

Gladiatorenspiele besuchen und gemeinsam mit dem Ehemann an Gastmählern

teilnehmen.63
Ein Mädchen unterstand zunächst der patria potestos des paterfomilios.

Starb der Vater, bevor das Mädchen das Alter von zwölf Jahren (14 bei Knaben)
erreichte, kam sie unter die tutela impuberum, also der Vormundschaft der
Kinder vor der Pubertät. Tutor musste nach Möglichkeit der nächste männliche
agnatische Verwandte (z.B. der väterliche Onkel) sein, der als tutor legitimus
vor allem das Vermögen des Kindes im Sinne der agnatischen Verwandtschaft
zu verwalten hatte. Bei Erreichen des Alters von zwölf Jahren ging das Mädchen

von der tutela impuberum in die tutela mulierum über. Bei einer späteren
Heirat blieb die Frau bei einer sine-manu-Ehe unter der tutela mulierum,
andernfalls kam sie in die manus des Ehemannes. Der Tutor spielte praktisch nur
dann eine Rolle, wenn es, wie oben erwähnt, um wichtige Finanztransaktionen

64
ging.

Im Laufe der Zeit ergab sich eine juristische Entwicklung in Richtung auf eine

Lockerung und schliesslich auf ein Verschwinden der tutela mulierum. Dazu

trug sicher bei, dass die manus-EUe in der Kaiserzeit selten wurde. Ein grosser
Fortschritt war das unter Augustus eingeführte ius trium liberorum (lex lulia et
Papia Poppaea), das den Frauen, die drei Kinder zur Welt gebracht hatten
(unabhängig von deren Überleben), das Recht einräumte, juristische und geschäftliche

Transaktionen ohne tutor durchzuführen; in Adoption gegebene Kinder
durften mitgezählt werden, nicht aber adoptierte.65 Mit der lex Claudia de tutela

wurde für freigeborene Frauen die gesetzliche Vormundschaft durch die

Agnaten beseitigt, womit sie für Rechtsgeschäfte eine vollständige Selbständigkeit

erhielten. Es wurde auch auf verschiedene Arten möglich, einen

unbequemen Vormund zu ersetzen; der Vormund wurde zu einer reinen Formalität,
da er keine Möglichkeit zu einem wirksamen Einspruch besass.66

Augustus ging es um bevölkerungspolitische Anliegen, insbesondere um eine

genügende Fertilität der römischen Bevölkerung. Daher verfügte er, alle

Römer und Römerinnen im reproduktionsfähigen Alter (Männer von 25-60,
Frauen von 20-50, also bis zu einem Alter jenseits der Menopause) müssten

62
Schuller 1987: 15.

63
Krause 2003: 116.

64
Grubbs 2002: 20 ff.

65
Steinwenter 1919: 1281-1283.

66
Sachers 1994: 1588-1598.

80 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



rechtmässig verheiratet sein und Kinder hervorbringen. Unverheiratete und

Ehepaare ohne Kinder wurden hinsichtlich Erbschaften aus Testamenten
benachteiligt, Folgeehen nach Scheidung oder Verwitwung gefördert. Kinderreichen

Müttern wurden Vorteile gewährt, wobei sich diese Vorteile nicht nur auf
Freigeborene, sondern auch auf Freigelassene erstreckten. Ergänzt wurden
diese Bestimmungen noch durch Verbote von moralisch zweifelhaften Ehen

(sowie Ehen mit Freigelassenen) für senatorische Familien, die mit den
Massnahmen zur Erhöhung der Kinderzahl nichts zu tun hatten, sondern eher mit
der Würde des Senatorenstandes. Insgesamt scheint aber die Familienpolitik
des Augustus von geringem Erfolg gewesen zu sein.67 Bis zur unteren
Altersgrenze von 20 Jahren für die vorgeschriebene Verheiratung von Frauen waren
wohl die meisten Frauen ohnehin schon verheiratet, sodass die neue Vorschrift
nur einer Bestätigung gleichkam. Damit verbunden ist auch die Frage, wann
das ius liberorum in der Regel zum Zug kam. Die literarische Evidenz ist für die

Frage der effektiven Heiratsalter wenig ergiebig. Die epigrafische Evidenz

aufgrund von 171 Grabinschriften mit entsprechenden Angaben weist auf eher
tiefe Heiratsalter hin. Gemäss Hopkins lag das mittlere Heiratsalter der Frauen
bei 15,5 Jahren, und 81 % waren bis zum Alter 20 verheiratet.68 Salier kommt
mit einer anderen empirischen Methode zu einem ähnlichen Ergebnis, weist
aber darauf hin, dass in den Provinzen und für tiefere soziale Schichten die
Heiratsalter höher lagen.69

5. Schlusswort und Folgerungen

Die Rechtsstellung der römischen Bürgerin im Rom der frühen Kaiserzeit
erscheint in den juristischen Schriften als von Benachteiligung und Unterordnung

- zunächst unter den Vater und dann unter den Ehemann - geprägt zu sein.
Tatsächlich dürfte es sich aber bei vielen Vorschriften nur um Formalitäten
gehandelt zu haben, denen im Alltag nur eine begrenzte Bedeutung zukamen.
Viele der bei Gaius angeführten Rechtsvorschriften könnten schon zu seiner
Zeit von nur noch historischem Interesse für den juristischen Unterricht gewesen

sein. Die Quellenlage lässt es leider nicht zu, zur Rechtswirklichkeit gültige
Aussagen zu machen, während über die Rechtsvorschriften wesentlich mehr
bekannt ist. Untersucht man diese genauer, so ergibt sich der Eindruck, dass

sich hinter den Vorschriften eine davon abweichende Wirklichkeit verstecken
könnte, die schon recht alt sein dürfte. Die Vorschriften zur manus-Ehe durch

67
Hausmaninger/Selb 1997:155 f.

68
Hopkins 1965: 319 ff.

69
Salier 1994: 25 ff.

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 81



usus lassen vermuten, dabei werde indirekt eher eine Form von mont/s-freien
Ehen beschrieben. Bei der conforreatio galt die manus nur für priesterliche
Funktionen, nicht für private Zwecke, und die coemptio wurde schon bald für
Zwecke verwendet, die mit der Ehe nichts zu tun hatten. Die tutelo mulierum
scheint eine reine Formalität gewesen zu sein und wurde mit dem ius trium
liberorum auch formell entwertet, zumal die meist jung heiratenden römischen

Bürgerinnen sich schon bald über das Minimum von drei Geburten ausweisen
konnten. Insgesamt ergibt sich der Eindruck, die Stellung der römischen
Bürgersfrau sei wohl wesentlich freier gewesen, als dies die Rechtstexte zum
Ausdruck bringen.

Quellen und Bibliografie

Quellen

Evans Grubbs, Judith: Women and the Law in the Roman Empire, London, New York
2002.

Gaius, Institutes: De Personis (§§ 55-200), Part I: Text, Hg. de Zulueta, Francis, Oxford
1946.

Gaius: The Institutes of Gaius, Hg. Gordon, W.M./Robinson, O.F., London 1988.

Bibliografie

Baisdon, Dacre: Die Frau in der römischen Antike, München 1979.

Corbett, Percy Ellwood: The Roman Law of Marriage, Oxford 1930.
De Zulueta, Francis: The Institutes of Gaius, Part II: Commentary, Oxford 1953.

Dixon, Suzanne: The Roman Family, Baltimore, London 1992.

Duncker, Arne: Gleichheit und Ungleichheit in der Ehe, Köln, Weimar, Wien 2003.

Gardner, Jane F.: Frauen im antiken Rome, München 1995.

Härders, Ann-Cathrin: Suavissima Soror. Untersuchungen zu den Bruder-Schwester-
Beziehungen in der römischen Republik, München 2006.

Hausmaninger, Herbert / Selb, Walter: Römisches Privatrecht, Wien, Köln, Weimar
1997.

Hopkins, Keith: The Age of Roman Girls at Marriage, Population Studies, Vol. XVIII,
1965.

König, Ingemar: Vita Romana, Darmstadt 2004.

Krause, Jens-Uwe: Antike, in: Gestrich, Andreas / Krause, Jens-Uwe / Mitterauer, Mi¬

chael: Geschichte der Familie, Stuttgart 2003.

Letsch, Walter: Die Saisonalität der Heiraten, Geburten und Todesfälle, Jahrbuch 2017
der SGFF.

Sachers, E., Tutela, in: Paulys Real-Encyclopädie der class. Altertumswissenschaft, Hs.

Wissowa, Georg, 2. Reihe, Halbband 14, Stuttgart, Weimar 1994:1497-1599.

82 Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht



Sailer, Richard P.: Patriarchy, property and death in the Roman family, Cambridge
1994.

Schuller, Wolfgang: Frauen in der römischen Geschichte, Konstanz 1987.
Steinwenter: lus liberorum, in: Paulys Real-Encyclopädie der class. Altertumswissen¬

schaft, Hg. Wissowa, Georg, Halbband 20, Stuttgart 1919:1281-1284.

Walter Letsch (1946) ist wohnhaft in Zollikon. Er verfasst regelmässig lokalgeschichtliche

und genealogische Arbeiten für das Jahrbuch der SGFF und andere jährliche
Publikationen. Sein Hauptinteressengebiet ist die Historische Demografie. Von 2009 bis

2013 studierte er im Zweitstudium an der Uni Zürich Allgemeine Geschichte, Wirt-
schafts- und Sozialgeschichte sowie Soziologie und schloss das Studium mit dem Master

ab. Seine Dissertation über «Demographic Aspects of the Early Modern Times. The

Example of the Zurich Countryside in the European Context» schloss er 2015 ab; sie

erschien im Sommer 2017 im Druck.

Walter Letsch, Guggerstrasse 39, 8702 Zollikon, walter.letsch@paralife.com

Walter Letsch /Jahrbuch SGFF 2018 83




	Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht

