Zeitschrift: Familienforschung Schweiz : Jahrbuch = Généalogie suisse : annuaire
= Genealogia svizzera : annuario

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Familienforschung
Band: 45 (2018)

Artikel: Heirat und Ehe im Romischen Reich in rechtlicher Sicht
Autor: Letsch, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-843797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-843797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heirat und Ehe im Romischen Reich in
rechtlicher Sicht

Walter Letsch

Résumé

Au Royaume romain, il fallait le connubium pour un mariage légitime dont ne
disposaient que les citoyens romains, mais pas les non-citoyens, les affranchis
et les esclaves. Ceux-la pouvaient aussi se marier, mais leur mariage n’avait pas
le statut d’un mariage légitime romain. Une autre condition pour le mariage
était le consentement. Le mariage était préparé par les fiangailles qui n’étaient
pas une prémisse pour le mariage ultérieur. Si les partenaires étaient encore
sous le régime de leurs péres, il leur fallait demander I'autorisation. Celle-la a
été restreinte pendant le régime des Empereurs. Apres le mariage, la femme
n’était plus sous la tutelle de son pére, mais sous la tutelle de son mari. La, elle
ne possédait rien, tout appartenait a son mari. Ce mariage se faisait de trois
facons différentes, mais de plus en plus on choisissait une forme, avec laquelle
la femme restait sous la tutelle paternelle.

Zusammenfassung

Im Rémischen Reich brauchte es fiir eine legitime Heirat als rechtliche Befdhi-
gung das connubium, wortlber nur rémische Biirger verfligten, nicht aber die
Nichtbiirger, die Unfreien und die Sklaven. Diese konnten zwar auch heiraten,
doch hatte ihre Ehe nicht den Status einer legitimen rémischen Ehe. Eine weite-
re Ehevoraussetzung war der Konsens. Die Ehe wurde durch das Verlébnis vor-
bereitet, das aber keine Voraussetzung fiir die spédtere Ehe war. Waren die
Ehepartner noch unter der Gewalt ihrer Viiter, so war deren Einwilligung einzu-
holen; diese wurde aber in der Kaiserzeit beschrénkt. Die Frau schied mit der
Heirat aus der viterlichen Gewalt aus und kam in die Gewalt des Ehemannes.
Sie hatte dort keinen Besitz; alles gehérte ihrem Gatten. Diese Ehe konnte auf
drei verschiedene Weisen erfolgen, doch immer hdufiger wurde eine Form ge-
wdhlt, bei der die Frau unter der vdéterlichen Gewalt blieb.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 65



1. Einleitung

Im Folgenden befassen wir uns schwergewichtig mit den Ehegesetzen des
Roémischen Reiches der friihen Kaiserzeit, unter Berilicksichtigung der zeitlichen
Entwicklung dieser Gesetze. Es geht dabei um die Rechtsnatur der Ehe rémi-
scher Biirger, der Bedeutung der familia und der Wahl eines passenden Ehe-
partners; sodann kommen auch Ehehindernisse und Heiratsalter zur Sprache.
Die rechtlich giiltigen Ehen lassen sich in drei Formen von manus-Ehen und in
manus-freie Ehen unterteilen, deren Bedeutung im Laufe der Zeit stark zu-
nahm. Wichtige Begriffe, wie die tutela mulierum, werden im Folgenden be-
sprochen. Rechtlich gesehen war die Heirat ein weitgehend formloser Vorgang.

Als juristische Quelle gibt der romische Jurist Gaius in seinem ersten Buch
einen guten Einblick in die rechtliche Lage, wobei die Frage nach der zeitlichen
Gultigkeit der gemachten Aussagen und nach den Absichten des Autors aufzu-
werfen ist. Teilweise wird die «gute alte Zeit> beschrieben, teilweise geht es
aber auch um die aktuelle Politik. Wie weit die Gesetze tatsachlich auch durch-
gesetzt worden sind, ist oft nur schwer zu ermessen. Heiratsvertrage waren
keine gesetzliche Notwendigkeit und wurden meist nur im Hinblick auf finanzi-
elle Fragen ausgefertigt. Zur Ehe dussert sich Gaius nicht sehr ausfiihrlich; er
interessiert sich mehr fir die allgemeinen Prinzipien von manus, patria po-
testas und tutela, die er aber nicht nur im Hinblick auf die Ehe und die Stellung
der Frau behandelt. Wie anderten sich die juristischen Eheformen und die Stel-
lung der Frau im Laufe der Zeit?

Im Folgenden verwenden wir zahlreiche lateinische Fachausdriicke, die kur-
siv geschrieben werden. Die wichtigsten Ausdriicke sind nachstehend aufge-
fUhrt.

alieni iuris fremden Rechts

coemptio Kaufehe, Scheinehe

confarreatio Eheschliessung mit Opfer eines Speltkuchens
connubium Ehebund

consensus Ubereinstimmung, Einigkeit

contubernium Zusammenleben, wilde Ehe

corpus iuris civilis Zivilrecht (bei Justinian)

familia Hausgemeinschaft, Familie, Dienerschaft
filiae locis (rechtlich) wie eine Tochter

ius trium liberorum Gesetz der drei Kinder (Geburten)

iustum matrimonium rechtmassige Ehe

mancipio Eigentumserwerb, Eigentumsrecht

manus Verfligungsgewalt, Munt (im germanischen Recht)

66 Heirat und Ehe im Rémischen Reich in rechtlicher Sicht



patria potestas vaterliche Gewalt

sponsalia Verldbnis

sui iuris miindig, selbstandig

tutela impuberum Vormundschaft der Jugendlichen
tutela mulierum Vormundschaft der Ehefrauen
tutor fiduciarius treuhanderischer Vormund, Vogt
usus Brauch, Ausiibung, Umgang

2. Quelle und Quellenkritik

Es ist nicht viel GUber den Juristen Gaius bekannt, nicht einmal seine weite-
ren Namen. Er dirfte aus einer romischen Kolonie des griechischen Ostens
stammen. Gemass Gordon und Robinson lebte er von etwa 110 bis mindestens
179, wahrend Zulueta seine Lebensdaten ein paar Jahre spater ansetzt.' Die
Institutes diirften um das Jahr 161 als Textbuch fiir Studenten verfasst worden
sein.” Gaius war die Hauptquelle fiir Justinians Institutes, sowohl hinsichtlich
Inhalt als auch Gliederung. Die Institutes von Gaius sind das einzige juristische
Originalwerk der klassischen Zeit, das durch die Herausgeber des Corpus luris
Civilis nicht Uberarbeitet worden ist. Wir wissen nicht, auf welche friheren
Autoren sich Gaius allenfalls stiitzte. Es wird angenommen, Gaius sei eher ein
juristischer Lehrer gewesen, als dass er eine wichtige Funktion in der kaiserli-
chen Verwaltung innegehabt hitte.? Diese Frage ist hier insofern relevant, als
es ihm in diesem Fall weniger darum gegangen ware, den aktuellsten Stand der
Rechtsvorschriften darzustellen, sondern eher darum, die Entwicklung bis zum
aktuellen Stand der Lehre verstandlich zu machen. Vergleicht man die Institu-
tes von Justinian (533) mit dem Werk von Gaius, so kann man feststellen, wel-
che Teile von Gaius’ Text eliminiert worden sind, was zweifellos fiir die Beurtei-
lung der Rechtslage in der Spatantike wertvoll ist. Dies ist das Vorgehen bei
Gordon/Robinson, wo die durch Justinian eliminierten Teile von Gaius’ Werk
im Text fett gedruckt sind. Daraus lasst sich jedoch fiir die frihere Kaiserzeit
nicht allzu viel schliessen. Wichtig sind folgende Aspekte:

a. Wir wissen nicht, welche von Gaius angefiihrten Rechtsbestimmungen al-
lenfalls schon zu seiner Zeit nur noch von eher historischem Interesse wa-
ren und nur fiir das bessere Verstandnis der noch gililtigen Bestimmungen
angefuhrt wurden. Dabei kann es sich um Bestimmungen handeln, denen

A Gordon/Robinson 1988: 9; Zulueta 1953: 1.
? Zulueta 1953: 5.
. Gordon/Robinson 1988: 7 ff.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 67



zwar formell durchaus noch Rechtskraft zukam, die aber in der Praxis nur
noch von beschrankter Bedeutung waren, wie etwa die manus-Ehen. Dies
gilt wohl vor allem fiir jene Bestimmungen, bei deren Erldauterung schon
Gaius den urspriinglichen Sinn nicht mehr voll zu verstehen scheint.

b. Gaius hatte ein «exceptional interest in legal history».* Die von Gaius zitier-
te Literatur war nicht auf dem neusten Stand, was recht gut zum Charakter
seines Werks als Textbuch fir Studenten passt, wenn man annimmt, er ha-
be diese nicht mit neueren Ansichten oder aktuelleren Debatten konfron-
tieren wollen.

c. Die in den Institutes von Justinian nicht mehr aufgefiihrten Teile von Gaius’
Werk kénnen sehr wohl schon viel frilher obsolet geworden sein, ja, sie
kénnten bereits zur Zeit des Gaius nur noch von historischem Wert gewe-
sen sein.

d. Es scheint, dass sich Gaius vor allem fiir das Recht von Rom interessierte,
was zu dieser Zeit das Recht von Rom selbst sowie jenes der italienischen
Halbinsel umfasste. Gaius unterhielt auch starke Beziehungen zu den Pro-
vinzen, schenkte aber der Rechtslage im Osten des Reichs und in Agypten in
seinen Schriften weniger Beachtung.” Wir diirfen nicht davon ausgehen,
dass die Kompilatoren der Institutes von Justinian den gleichen geografi-
schen Fokus hatten wie Gaius. Auch schon zu Gaius’ Zeiten war die rechtli-
che Situation nicht in allen Teilen des Reichs die gleiche.

3. Der Rechtsstatus der Ehe im Romischen Reich

3.1. Familia und Patria Potestas

Der Begriff familia hat recht wenig mit dem zu tun, was wir heute unter
<Familie» verstehen. Im Romischen Reich verstand man darunter eine Hausge-
meinschaft unter der Herrschaft eines Haushaltsvorstands. Im alltaglichen
Sprachgebrauch wurde unter der familia auch einfach das Sklavengesinde ver-
standen.’ Mit dazu gehérten neben den eigenen Kindern auch die Adoptiv-
kinder’, die aber hier nicht erértert werden sollen.

In seinem dem Personenrecht gewidmeten ersten Buch unterscheidet Gaius
zwischen Personen, die sui iuris (unabhangig) und solche die alieni iuris (ab-
hadngig von anderen) sind. Die Personen alieni iuris kdnnen entweder der po-

Zulueta 1953: 2.
Gordon/Robinson 1988: 9.
Krause 2003: 95 f.

Koénig 2004: 21.

N oo o unn b

68 Heirat und Ehe im Rémischen Reich in rechtlicher Sicht



testas oder der manus unterstehen oder in mancipium sein.? Da es hier um die
Rechtsstellung der romischen Biirgerin geht, interessieren uns nur die ersten
zwei dieser Begriffe, und jenen der potestas auch nur hinsichtlich der patria
potestas, da hier die potestas liber Sklaven ohne Belang ist. Gaius befasst sich
nicht mit der familia, die eher ein soziologischer als ein juristischer Begriff ist,
und auch seine Ausfiihrungen zur patria potestas beschranken sich auf einen
einzigen Paragrafen.’

Der potestas des paterfamilias waren alle Mitglieder der familia unterwor-
fen waren, namlich die Ehefrau (die materfamilias), die Kinder, gegebenenfalls
auch die Enkel, sowie die Sklaven und Freigelassenen der familia. Der patria
potestas unterstanden auch die erwachsenen S6hne mit ihren Ehefrauen und
deren Kindern; erst mit dem Tod des Hausvaters erhielten sie ihre Selbstandig-
keit. Die erwachsenen Tochter unterstanden der patria potestas ebenfalls,
soweit sie nicht durch Heirat in die Verfligungsgewalt (manus) des Oberhaupts
einer anderen familia gewechselt hatten.'® Die potestas des Hausvaters war in
der Friihzeit der Republik nahezu unbeschrankt (ius necis vitaeque) und bein-
haltete insbesondere das Recht, ein neugeborenes Kind seiner Frau anzuerken-
nen oder aber abzulehnen, was dessen Aussetzung zur Folge hatte. Bei wichti-
gen Entscheiden — besonders wenn es um Leben und Tod ging — hatte er je-
doch den Familienrat (iudicium domesticum) beizuziehen, auch wenn letztlich
der Entscheid bei ihm lag."* Zur Zeit des Gaius ist davon nichts mehr vorhan-
den, was allein schon darin zum Ausdruck kommt, dass der Paragraf (iber die
patria potestas nur gerade vier Satze umfasst. Wahrend also die Macht der
patria potestas abnahm, wurde ihre Dauer nie reduziert, sodass ihr Kinder
auch dann noch unterstanden, wenn sie schon langst erwachsen waren und es
zu Amt und Wiirde gebracht hatten.

Die familia basierte auf der agnatischen, vaterlichen Verwandtschaft. Die
agnatische Verwandtschaft wurde durch Aufnahme unter die patria potestas
begriindet, auch wenn, wie im Fall der zugeheirateten Ehefrauen, keine Bluts-
verwandtschaft bestand. Mit dazu gehorten auch die Schwestern, soweit sie
noch nicht durch Heirat in eine andere potestas gelangt waren, ferner natiirlich
die Onkel, Vettern und Briider der Vaterseite. In der spaten Republik trat dann
zunehmend die durch Blutsverwandtschaft begriindete kognatische Verwandt-
schaft starker hervor, insbesondere durch die Verbreitung manus-freier Ehen.®

® Gaius 1, 48, 49.

® Gaius |, 55.

19 K 6nig 2004: 22.

' Kénig 2004: 22.

" Zulueta 1953: 29 f.

= Hausmaninger/Selb 1997: 144 f. «Itaque liberos suos in potestate habent ciues Romani».

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 69



3.2. lustum Matrimonium

Innerhalb der Ausfiihrungen (iber die Personen alieni iuris behandelt Gaius
die Personen in patria potestate. Diese Ausfiihrungen unterteilt er wiederum
in solche Uber die Nachkommen aus iustae nuptiae und andere Nachkommen,
insbesondere auch adoptierte Kinder. Die Heirat als solche ist also bei ihm
nicht thematisiert, sondern wird unter dem Gesichtspunkt der patria potestas
behandelt. Dabei geht Gaius von der Situation rémischer Biirger aus, wobei
allerdings die entsprechende Einleitung rekonstruiert werden musste™. Er
scheint auch die Heirat nicht als Vorgang zwischen zwei gleichberechtigen Per-
sonen zu verstehen, sondern als eine Handlung des Mannes, indem er sagt, es
sei nicht allen erlaubt, eine Frau zu nehmen,” so als ob die Braut nur ein Ob-
jekt, nicht aber ein handelndes Subjekt ware. Die Einseitigkeit ergibt sich tber-
dies auch dadurch, dass die Frau nicht zwingend eine romische Birgerin sein
musste, solange wenigstens ein connubium bestand,'® wahrend fiir den Mann
das romische Recht fiir eine rechtmassige Ehe unabdingbar war.

Was Gaius interessiert ist auch nicht die Heirat —im Rahmen des connubium
— als solche, sondern der Umstand, dass nur die in einer rechtmassigen Ehe
gezeugten Kinder den Status des Vaters erhalten, also romische Biirger werden
und der potestas des Vaters unterliegen.”” Trotzdem ist die Auswahl der von
ihm erwdahnten Vorschriften erstaunlich. Es ist zwar nachvollziehbar, dass er
auf Ausflihrungen lber das minimale Ehealter von 14 fiir Knaben und 12 fir
Madchen verzichtet, dass ihn aber der Ehe-Konsens nicht weiter interessiert,
ist doch etwas liberraschend, da doch die Zustimmung des pater familias fir
die Heirat erforderlich war. Dieses Desinteresse ist moglicherweise darauf zu-
rickzufiihren, dass schon mit der beginnenden Kaiserzeit dieser Zustimmung
kaum mehr eine rechtliche Bedeutung zukam, und eine fehlende Zustimmung
durch eine behérdliche Genehmigung ersetzt werden konnte.'®* Was Gaius in
seinem Buch ebenfalls nur ganz am Rand erwahnt, ist die Beendigung der Ehe
durch Tod oder Scheidung und die Frage der Mitgift und deren Riickerstattung,
was zweifellos komplexe Fragen sind, die ihn aber im Rahmen der patria po-
testas nicht interessieren.” Es ist denkbar, dass ihm die Erérterung dieser Fra-

14 Gaius I, 56; Rekonstruktion durch Kriger bei Zulueta 1946; andere Rekonstruktion bei Gor-
don/Robinson 1988.

1> Gaius |, 58; ebenfalls rekonstruiert, der Text ist den Inst. |, 10, 1 enthommen. «Nec tamen
omnes nobis uxores ducere licet»

'® Gaius |, 56: «... uel etiam Latinas peregrinasue cum quibus conubium habeant».

7 Gaius |, 56: «... liberi patris condicionem sequantur, euenit ut non solum ciues Romani fiant,
sed etiam in potestate patris sint »; vgl. ferner auch Gaius I, 76.

' Zulueta 1953: 31.

12 Gaius I, 137a fiir die Scheidung; Gaius |, 178, 180; I, 63 fir die Mitgift.

70 Heirat und Ehe im Ré6mischen Reich in rechtlicher Sicht



gen fir ein juristisches Lehrbuch als ungeeignet oder als zu weit gehend er-
schien.

Unter einer Ehe im engeren Sinn ist, wie erwdhnt, ein iustum matrimonium
zu verstehen, in dem legitime Nachkommen gezeugt werden konnten, welche
die familia weiterfiihren konnten. Demgegeniiber galten die aus einem Konku-
binat hervorgehenden Kinder als lediglich mit der Mutter verwandt; sie waren
also mit ihrem leiblichen Vater nicht agnatisch verwandt und verfiigten tber
keinerlei entsprechende Rechte und konnte ihn insbesondere nicht beerben.
Die Brautleute mussten zudem als rechtliche Voraussetzung fiir das Eingehen
einer Ehe das connubium besitzen. Uber das connubium verfiigten nur rémi-
sche Biirger. Mit und unter Nichtbilrgern bestand kein connubium und ent-
sprechende Verbindungen wurden nicht als matrimonium, sondern als contu-
bernium bezeichnet.” Die Vorschriften wurden mit der Zeit insofern gelockert,
als Fremden das connubium verliehen werden konnte und die italischen Stadt-
gemeinden spatestens im 1. Jahrhundert v.Chr. den rémischen Biirgern gleich-
gestellt wurden.”

Uberdies war fiir eine rechtsgiiltige Ehe auch der consensus, die Zustim-
mung der Vater, erforderlich, soweit die Kinder noch seiner patria potestas
unterstanden. Waren die Kinder bereits emanzipiert, sui iuris, also aus der
vaterlichen Gewalt entlassen, benétigten sie diese Zustimmung nicht mehr; sie
entfiel natlirlich insbesondere dann, wenn der Vater bereits verstorben war.
Ob sowohl das Brautpaar als auch die Eltern zustimmen mussten, scheint bei
den antiken Juristen nicht ganz klar zu sein. Die Zustimmung des Vaters wurde
insofern eingeschrankt, als seine Zustimmung durch den Prator (den héchsten
Justizbeamten in Rom) oder durch einen Provinzstatthalter (etwa ab 200
n.Chr.) erzwungen werden konnte, was wiederum auf eine allmahliche Schwa-
chung der patria potestas hinweist.”” In der Regel wurden Ehepartner inner-
halb der gleichen sozialen Schicht gesucht, es herrschte also eine soziale En-
dogamie. Die Suche nach einem Heiratspartner wurde entweder von den El-
tern selbst ibernommen oder es wurden Freunde und Bekannte als Heirats-
vermittler eingeschaltet, und schliesslich konnten auch die Dienste professio-
neller Heiratsvermittlerinnen in Anspruch genommen werden.”

2% Krause 2003: 97.

“k Hausmaninger/Selb 1997: 148 f.

22 Krause 2003: 97 ff; Gardner 1995: 48.
% Krause 2003: 100 f.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 71



3.3. Verlobung und Heiratsalter

Die Verlobung (sponsalia) war keine Voraussetzung fiir eine spatere legiti-
me Ehe und war auch nicht ehebegriindend. Dabei gab der Verlobte seiner
Braut einen Verlobungsring, einen anulus pronubus. Die Verlobten lebten wei-
terhin im elterlichen Haus. Die Verlobung verpflichtete nicht zur Eheschlies-
sung (im Gegensatz zu Mittelalter und Frither Neuzeit). Die Offentlichkeit der
Eheschliessung war Ublich, weil es kein Standesamt gab. Geheiratet wurde
meist im Winter, wie auch in Mittelalter und Friher Neuzeit. Oft wurden schon
Kinder miteinander verlobt; ein Mindestalter fiir die Verlobung gab es zunachst
nicht, und so verlobte beispielsweise Augustus seine Tochter Julia als sie erst
etwa zweijahrig war. Im Rahmen der augusteischen Gesetze zur Férderung der
Ehe wurde verfiigt, eine Verlobung sei unglltig, wenn die Heirat nicht inner-
halb von zwei Jahren erfolge. Damit wurde das minimale Verlobungsalter fur
Madchen implizit auf zehn Jahre erhéht, da zwolf Jahre das Mindestalter fiir
die Heirat war. In der Spatantike musste das Madchen bei der Verlobung we-
nigstens sieben Jahre alt sein, um das, was mit ihm passierte, wenigstens eini-
germassen verstehen zu kénnen.** Die Verlobten wohnten weiterhin im elterli-
chen Haus. Die Bedeutung der Verlobung hat sich im Lauf der Zeit verandert.
Wahrend sie in der friihen Republik noch wichtiger gewesen war, kam ihr spa-
testens seit der spiten Republik keine bindende Kraft mehr zu.”® Der Verlo-
bung kam in dieser Zeit nur eine soziale, keine rechtliche Bindung mehr zu —
weshalb sie denn auch bei Gaius nicht erwahnt wird — und konnte daher auch
einseitig aufgelést werden. In der Spatantike wurde, moglicherweise unter
orientalischem Einfluss, die Verbindlichkeit wieder grésser, bis zu Vertragsstra-
fen fir Verlobungsbruch,”® wobei hier insbesondere auch der Einfluss der
christlichen Kirche zum Tragen kam.”

Connubium und consensus waren zwingende Voraussetzungen fiir ein ius-
tum matrimonium, eine Verlobung jedoch nicht. Ebenso wenig war der Ge-
schlechtsverkehr, also der Vollzug der Ehe, eine zwingende Voraussetzung fir
deren Giiltigkeit,”® im Gegensatz zu den spateren Vorschriften der christlichen
Kirche. Mann und Frau mussten sich als Eheleute betrachten und sich eheliche
Zuneigung zweigen; zudem musste die Frau in den Haushalt des Ehemanns
eintreten (in dominum deductio). Darliber hinaus bestanden jedoch noch wei-
tere Ehevoraussetzungen bzw. Ehehindernisse. So entstand die Ehemindigkeit
flir Madchen mit 12 und fir Knaben mit 14 Jahren, also mit deren Eintritt ins

** Gardner 1995: 53.

?® Krause 2003: 101.

< Hausmaninger/Selb 1997: 149 f.

?” Krause 2003: 101.

2% Krause 2003: 97; Zuleita 1953: 31: «Nuptias non concubitus sed consensus facit».

72 Heirat und Ehe im Ré6mischen Reich in rechtlicher Sicht



Mannesalter und der Entlassung aus der Vormundschaft; liberdies konnten
Geisteskranke keine giiltige Ehe eingehen.” Das Mindestalter diirfte sich eini-
germassen am Alter bei der Pubertat orientiert haben, obwohl diese, auch
nach Ansicht der antiken Arzte, eher um das Alter 14 eingetreten sein diirfte,
sodass das Heiratsalter also meist schon etwas vor der Pubertéat erreicht wur-
de.”® Diese Mindestalter diirfen aber keineswegs mit den damals (iblichen Hei-
ratsaltern verwechselt werden; so ist insbesondere auch mit sozialen Unter-
schieden im Heiratsalter zu rechnen sein.

Wahrend die Saisonalitdt der Todesfélle nicht und jene der Geburten nur
teilweise gesteuert werden kann, unterliegt natiirlich die Saisonalitat der Hei-
raten den hergebrachten Sitten und Brauchen, wobei vor allem religiosen —
oder allenfalls auch aberglaubischen — Vorstellungen ein hoher Stellenwert
zukommt.* Der fiir eine Heirat ungiinstigste Monat war der Mai, aber auch in
anderen Monaten waren bestimmte Daten zu vermeiden: vom 18.-21. Februar
waren die Tage des Totenfestes (paturnalia); im Marz zogen einst die Salier
durch Rom und daher waren vor allem der 1., 9. und 23. Marz zu vermeiden;
der 1. Mai war den hauslichen Laren geweiht, die auch strafende Aufgaben
wahrnahmen; am 9., 11. und 13. Mai folgte nochmals ein Totenfest, die
lemuria; am 14. Mai folgte das Argeerfest, ein Sihnefest, am 21. Mai die ago-
nalia und am 23. Mai das tubilustrium, zwei weitere Siihnefeste, die gemass
dem Militérkalender gefeiert wurden; Staatsfeste fanden am 24. und 25. Mai
statt; vom 7.—15. Juni waren dies religiosi, an denen der Vesta-Tempel gerei-
nigt und neu geweiht wurde; am 24. August, am 8. Oktober und am 8. Novem-
ber stand die Unterwelt offen (mundus patet), und die Seelen der Verstorbe-
nen mussten beruhigt werden.”

3.4. Ehehindernisse

Von grossem Interesse sind die Vorschriften zur Verwandtenehe. Heiraten
unter nahen Verwandten wurden als incestum streng bestraft. Die Definition
des zuldssigen Verwandtschaftsgrades war jedoch zeitlichen Veranderungen
unterworfen. In der Friihzeit der Republik waren Heiraten zwischen Vetter und
Kusine zweiten Grades verboten. Dabei ging es wohl nicht um eugenische An-
liegen, sondern darum, die Exogamie und die Verbindungen zwischen den Ge-
schlechtern aus staatspolitischen Griinden zu férdern. Vor allem Cicero hat die
Bedeutung der Verwandtschaft (adfinitas) als Kernzelle fiir die Gesellschafts-
bildung betont. Er verstand den Akt der Verschwagerung als Maoglichkeit, die

= Hausmaninger/Selb 1997: 153.

*® Gardner 1995: 44, 46.

3! | etsch 2017: 119-121.

32 Balsdon 1979: 201; Gardner 1995: 51; Konig 2004: 34.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 73



einzelnen Familienverbdande aneinander zu binden und durch ein horizontales
Beziehungsgeflecht das Zusammengehorigkeitsgefiihl und damit letztlich den
Staat zu starken. Durch den Wechsel einer Frau von einem Verwandtschafts-
verband zu einem anderen konnten durch die Blutsverwandtschaft der Frau
zahlreiche neue Verwandte hinzugewonnen werden.”® Anders ausgedriickt
ging es ihm letztlich um die Betonung der Exogamie und moglicherweise auch
um das Aufbrechen der alten Clan-Strukturen, obwohl das bei ihm nicht deut-
lich zum Ausdruck kommt. Ahnliche Anliegen vertrat spiter die Kirche mittels
ihrer sehr weit gehenden verwandtschaftlichen Heiratsverbote.

Bei den rémischen Verwandtschaftsgraden wurde die Zahl der Zeugungsak-
te gezahlt. Mit einem Vetter oder einer Kusine zweiten Grades sind die Ur-
grosseltern gemeinsam, es besteht also eine Verwandtschaft im 6. Grad.>* Um
das 2. Jahrhundert v.Chr. wurden Ehen im 4. Grad, also zwischen Vettern und
Kusinen ersten Grades (Geschwisterkinder) moglich;*® die Endogamie nahm
also zu. Ein Ehehindernis war somit in klassischer Zeit nur noch eine Verwandt-
schaft im 3. Grad. Die Nichte, also die Tochter des Bruders oder der Schwester,
konnte also (vor Claudius) von ihrem Onkel nicht geheiratet werden.

Es erstaunt etwa, dass Gaius den unzuldssigen Verwandtschaftsgraden
recht viel Platz einrdumt, obwohl diese Bestimmungen in keinem ersichtlichen
Zusammenhang mit der ihn in erster Linie interessierenden patria potestas
stehen. Es fallt auf, dass er bei der Aufzahlung der unerlaubten Verbindungen
nicht von einem mannlichen ego ausgeht, sondern diese Verbindungen ge-
schlechtsneutral bzw. symmetrisch formuliert,®® um dann aber fiir Beispiele
doch wieder die mannlich Position einzunehmen,*” was schon sein Schwanken
zwischen der geschlechtsneutralen und der mannlichen Sichtweise zeigt und
wohl nicht zuletzt auf seine mannliche Zuhoérerschaft zugeschnitten war.

Eine geschlechtsneutrale Darstellung ist natiirlich dort nicht mehr maglich,
wo die Gesetzesbestimmung dies nicht zuldsst, wie das bei der von Claudius
eingefliihrten Bestimmung der Fall ist, die ihm erlaubte, Agrippina, die Tochter
seines Bruders Germanicus, zu heiraten. Da man die Bestimmung offensichtlich
so restriktiv wie moglich formulieren wollte, wurde nur gerade die Ehe mit der
Tochter des Bruders, nicht aber jene mit der Tochter der Schwester, erlaubt,

** Harders 2006: 31 ff.

¥ Bei Jane F. Gardner filschlicherweise als 7. Grad bezeichnet, obwohl zwischen den betreffen-
den Personen nur 6 Zeugungsakte liegen, vgl. Gardner 1995: 40.

** Balsdon 1979: 195.

% Gaius I, 59: : «... ueluti inter patrem et filiam, uel inter matrem et filium, uel inter auum et
neptem, uel inter auiam et nepotem»

% Gaius |, 61: «... inter fratrem et sororem prohibitae sunt nuptiae, [...] sed si qua per adoptionem
soror mihi esse ...»

74 Heirat und Ehe im Ré6mischen Reich in rechtlicher Sicht



was unlogisch erscheint.? Diese Lockerung aus dem Jahr 49 wurde im Jahr 342
unter den Kaisern Constantius und Constans wieder riickgangig gemacht und
entsprechende Verbindungen wurden unter Androhung der Todesstrafe ver-
boten.* Die von Claudius eingefiihrte Bestimmung war aber immer noch rest-
riktiver als jene im alten Griechenland, wo sogar die Ehe zwischen Halb-
geschwistern gestattet war, und ganz gewiss war sie viel restriktiver als in
Agypten, wo die Geschwisterehe — wenn auch nicht fiir rémische Biirger — ver-
breitet war. Auch nach jidischem Recht (Leviticus 18,7) war die Bestimmung
des Claudius unbedenklich. Mit Claudius’ Gesetz wurde der 3. Verwandt-
schaftsgrad fir fast 300 Jahre teilweise erlaubt.

3.5. Manus-Ehen

Es scheint, dass urspriinglich die Ehe stets mit einem Wechsel des agnati-
schen Verbands verbunden war: die Frau kam also aus der manus des Vaters in
jene des Ehemannes. Dabei wurde die Ehe (auch die manus-freie Ehe) nie als
ein Rechtsverhaltnis angesehen, wie das heute der Fall ist, sondern als eine
unter bestimmten rechtlichen Voraussetzungen zustande gekommene, privat
vereinbarte Lebensgemeinschaft mit entsprechenden Rechtsfolgen. Entspre-
chend wichtig war die Abgrenzung gegeniiber dem Konkubinat, das natirlich
auch zwischen rémischen Biirgern, die Gber das conubium verfiigten, moéglich
war. Dass es sich um eine rechtmassige Heirat handelte, konnte durch das
entsprechende Zeremoniell klar gemacht werden.” In der manus-Ehe erhielt
die Ehefrau rechtlich die Stellung einer Tochter des Ehemanns, und auch bei
dessen Tod wurde sie erbrechtlich wie eine Tochter behandelt, erbte also an-
teilmassig gleich viel wie jedes ihrer Kinder. Sie hatte auch kein Anrecht mehr
auf ein Erbteil ihres Vaters, und als Witwe unterstand sie der Vormundschaft
ihres Sohnes oder eines anderen Verwandten ihres verstorbenen Ehemanns.**

Die Ausfiihrungen bei Gaius liber die Personen alieni iuris, die sich unter
manus befanden, geben einen Uberblick iiber die drei méglichen manus-
Eheformen: usus, confarreatio und coemptio. Vor der Heirat konnte die Frau
sui iuris oder alieni iuris gewesen sein. Eine Ehefrau in manu befand sich recht-
lich in der Position einer Tochter, war filiae loco, und war damit nicht mehr ein
Mitglied ihrer Herkunftsfamilie, sondern der neuen Familie, in die sie hineinge-
heiratet hatte. Im Folgenden halten wir uns an die von Gaius gewahlte Reihen-
folge der Eheformen, ohne dass damit etwas (iber deren Alter und Bedeutung

38 . s . . . .
Gaius |, 62: «Fratris filiam uxorem ducere licet, [...] sororis uero filiam uxorem ducere non licet
—

% Kénig 2004: 25 .
X Hausmaninger/Selb 1997: 150.
* Krause 2003: 103 f.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 75



ausgesagt werden soll. Zweifellos waren alle drei Eheformen schon zu Gaius’
Zeit sehr alt.

Eine Frau ging durch usus (Gebrauch) in die manus ihres Ehemanns uber,
wenn sie mit ihm ohne Unterbruch wahrend eines Jahres zusammen gewohnt
hatte: Bereits im Zwolftafel-Gesetz (einer um 450 v. Chr. in Rom entstandene
Gesetzessammlung, die in zwolf Bronzetafeln auf dem Forum Romanum aus-
gestellt war) wurde festgehalten, dass eine Frau der manus dadurch entgehen
konnte, dass sie jedes Jahr drei Tage lang von Zuhause wegbleiben (also z.B. im
elterlichen Haushalt wohnen) konnte, um so den usus fir ein Jahr zu unterbre-
chen.”? Allein der Umstand, dass diese Moglichkeit nicht nur bestand, sondern
auch schon im Zwolftafel-Gesetz erwahnt wird, zeigt deutlich, dass schon bei
ihrer Entstehung, um 450 v.Chr., die manus-Ehe die ihr urspriinglich wohl zuge-
kommene Stellung eingebisst hatte. In der Zeit von Gaius ist diese Einrichtung
bereits teilweise abgeschafft gewesen oder war ausser Gebrauch geraten.* Bei
der Ehe durch usus handelt es sich somit eigentlich um eine manus-freie Ehe,
bei der die manus durch Ersitzung (usucapio) erworben wurde. Man kdnnte
auch sagen, usus sei keine Heiratsform gewesen, sondern nur eine Methode,
um die manus zu erwerben. Oder man kdnnte usus als Mittel sehen, um eine
irreguldre Verbindung zu einer iustum matrimonium zu machen.* Da diese
Eheform keiner besonderen Zeremonie bedurfte, erforderte sie eine vorherge-
hende Absichtserklarung, um sie klar von einem Konkubinat unterscheiden zu
kénnen. Bei dieser Eheform erhielt der Ehemann erst nach einjahrigem unun-
terbrochenem Zusammenleben die potestas liber die Ehefrau, aufgrund der
tatsachlich gelebten ehelichen Gemeinschaft.

Bei der confarreatio — einer weitgehend auf die Patrizier beschrankte Form
der heirat — gelangte die Braut durch ein besonderes Opfer, das dem luppiter
farreus dargebracht wurde, in die manus des Ehemanns.* Beim Opfer handelte
es sich um ein aus Spelzweizen (far) zubereitetes Brot, das fiir die Zeremonie
namensgebend wurde, sowie um ein Schaf, Friichte und Opferschrot. Es ging
also um ein landwirtschaftlich gepragtes Fruchtbarkeitsopfer, was auf sein
hohes Alter hinweist. Die Brautleute sassen nebeneinander auf mit einem Vlies
bedeckten Stiihlen. Die Zeremonien wurden im Beisein von zehn Zeugen voll-
zogen und es wurde ein Ehevertrag (tabulae nuptiales) verlesen. Diese Ehe-
form war zu Gaius’ Zeit immer noch in Gebrauch,*® wobei er aber nicht er-
wahnt, wie verbreitet die confarreatio damals noch war. Fir die obersten

*2 Balsdon 1979: 200; Hausmaninger/Selb 1997: 151.

3 Gaius I, 111: «Sed hoc totum ius partim legibus sublatum est, partim ipsa desuetudine oblitte-
ratum est»; Krause 2003: 97.

* Corbett 1979: 88-90.

* Corbett 1979: 69-78.

= Gaius |, 112: «Quod ius etiam nostris temporibus in usu est».

76 Heirat und Ehe im Ré6mischen Reich in rechtlicher Sicht



Priester (flamen dialis, martialis und quirinalis), aber auch fiir den rex sacro-
rum, war die confarreatio fiir die Ehe vorgeschrieben, und zudem mussten
auch deren Eltern in solcher Ehe verheiratet gewesen sein, sie selbst mussten
also einer durch confarreatio geschlossenen Ehe entstammen.” Dies diirfte
dazu gefiihrt haben, dass diese Eheform langer Uberlebte als die usus-Ehe.
Tatsachlich ist wohl davon auszugehen, dass sich die confarreatio fast nur in
priesterlichen Kreisen halten konnte, und zwar bis zum Abschaffen der ent-
sprechenden Kulte in der Spatantike, wobei die Schwierigkeit der Eheschei-
dung, der diffarreatio, zu ihrer Unbeliebtheit beigetragen haben diirfte.* Ver-
mutlich war es nicht immer leicht, die nétigen Priester zu rekrutieren. Damit
konnte die Abschwachung der Vorschriften zusammenhangen, wonach die
manus bei einer solchen Ehe nur fiir priesterliche Funktionen galt, nicht aber
fir private Zwecke.” Nach Hausmaninger/Selb war diese Eheform den Patri-
ziern vorbehalten und starb schon in frihklassischer Zeit aus, wurde aber spa-
ter aus sakralen Griinden wieder eingefiihrt, ohne jedoch je wieder eine gros-
sere Bedeutung zu erlangen.®

Auch die dritte manus-Eheform, die coemptio, muss sehr alt sein, handelte
es sich doch dabei um eine Art Scheinkauf, was nur fur sehr friihe Zeiten —
vielleicht sogar vorhistorische Zeiten — vorstellbar ist.>* Die Frau wurde dabei
von ihrem Vater oder Vormund emanzipiert und gelangte durch die coemptio
in die Gewalt des Ehemannes oder Schwiegervaters. Dabei musste unter An-
wesenheit von fiinf Zeugen dem Vater oder Vormund ein as gezahlt werden,
wofiir die Braut in Empfang genommen werden konnte.”> Die Heiratsformel
der Braut lautete: «ubi tu es gaius ibi gaia», was sinngemadss heissen kdnnte:
Wo du gliicklich bist, bin auch ich gliicklich.”® Diese Eheform wurde vielleicht
schon in der spaten Republik oder aber in der frithen Kaiserzeit uniblich.>*

Eine coemptio konnte nicht nur mit dem Ehemann eingegangen werden,
sondern auch mit einem Fremden, und zwar fir treuhdnderische Zwecke, wo-
bei natiirlich dieser Zweck klar festgehalten werden musste.” Der Vorgang war

%7 Kénig 2004: 32; Balsdon 1979: 200; Krause 2003: 103.

* Zulueta 1953: 35.

* Gaius I, 136.

= Hausmaninger/Selb 1997: 151.

>! Gaius I, 113: der Eheschluss erfolgte «per quandam imaginariam uenditionem».

>2 Balsdon 1979: 200; Hausmaninger/Selb 1997: 151.

>3 Die Formel ist nur von Plutarch in seinen Rémischen Untersuchungen auf Griechisch tberlie-
fert, und lautet da: érmou oU yatog éyw yala. Gaia war in Rom ein sehr hiufiger Frauenname,
in Griechenland bedeutete Gaia die <Mutter Erdey, aber ohne entsprechende Bedeutung fiir
Gaius. Schon Cicero war die Bedeutung dieser Heiratsformel unklar.

>* Dixon 1992: 73

>> Gaius I, 114: «Scilicet aut matrimonii causa facta coemptio dicitur aut fiduciae».

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 77



recht kompliziert. Eine Frau sui iuris konnte mit einem Mann ihrer Wahl eine
coemptio durchfiihren. Dadurch wurde sie aber nicht filiae loco bei ihm, falls
der coemptionator nicht der Ehemann war, doch konnte sie von ihm gleich-
wohl emanzipiert werden, und zwar zu einem weiteren Mann ihrer Wahl, der
sie in mancipio erhielt, um sie sogleich freizulassen, sodass sie wiederum sui
iuris wurde und er ihr tutor fiduciarius. Diese komplizierte Prozedur war notig,
damit die Frau ein Testament errichten konnte. Unter Hadrian (Kaiser 117-
138) wurde diese Prozedur abgeschafft.”® Dieser Vorgang zeigt uns einerseits
das Alter der coemptio, die offenbar schon friih fiir einen anderen als den ur-
spriinglichen Zweck «missbraucht> worden ist, und anderseits zeigt es ein stark
legalistisches Denken der Romer, denen die korrekte juristische Form wichtiger
schien als der eigentliche Sinn einer Bestimmung.

Zur Zeit von Gaius existierte die usus-Ehe immer noch, die confarreatio hat-
te ausserhalb der priesterlichen Familien kaum eine Bedeutung, war aber rela-
tiv langlebig, und die coemptio war vermutlich selten, obwohl er sich nicht
dariiber dussert und seine Ausfiihrungen in der Gegenwartsform macht. Im-
merhin ist festzuhalten, dass Gaius, diesen drei Formen der manus-Ehe nicht
weniger als neun Paragrafen widmet.

3.6. Manus-freie Ehen

Die verschiedenen Formen der manus-Ehen wurden in der spateren Kaiser-
zeit allmahlich durch manus-freie Ehen verdrangt, und so wurden sie spater
auch nie in das Corpus luris Civilis tbernommen.”” In der manus-freien Ehe
verblieb die Ehefrau weiterhin unter der potestas ihres Vaters und blieb, zu-
sammen mit ihren Bridern und Schwestern (soweit diese nicht in manus-Ehe
verheiratet waren), erbberechtigt. Hingegen war sie in der Familie des Ehe-
manns nicht erbberechtigt oder jedenfalls nur nachgeordnet erbberechtigt,
wenn sonst keine Erben vorhanden waren. Da der Vater in aller Regel dlter war
als der Ehemann, konnte die Frau in dieser manus-freien Ehe auch friiher er-
ben und so zu eigenem Besitz gelangen. Erwarb die Ehefrau wahrend der Ehe
Besitz, z.B. durch eine Handelstatigkeit, so hatte der Ehemann kein Zugriffs-
recht darauf, da dieser Besitz vom Vater der Ehefrau kontrolliert wurde.>®

Es spricht vieles dafiir, dass manus-freie Ehen schon sehr friih tblich waren
und es besteht kein Zweifel, dass sie schon zu Beginn der Kaiserzeit zur wich-
tigsten Eheform geworden sind. Wie schon oben erwahnt, kdnnte man in ei-
nem gewissen Sinn sogar sagen, dass die usus-Ehe eigentlich eine freie Form
der Ehe war, die nur dann zu einer manus-Ehe wurde, wenn die schon im

>® Gaius I, 118 ff; I, 166a; Zulueta, Commentary: 35 f;
>” Duncker 2003: 375.
>8 Krause 2003: 103 f.

78 Heirat und Ehe im Ré6mischen Reich in rechtlicher Sicht



Zwolftafelgesetz vorgesehene trinoctii absentia (Abwesenheit wahrend dreier
Nichte) nicht eingehalten wurde.” Da dies eine dusserst geringe Hiirde war,
kénnte man sie Sachlage auch umkehren und davon ausgehen, dass das Nicht-
einhalten der trinoctii absentia ein willentlicher Akt der Ehefrau war, um in die
manus des Ehemanns zu gelangen, dass aber das Einhalten der «Vorschrift» seit
jeher der Normalfall war und zu einer manus-freien Ehe flihrte. Der Normalfall
der manus-freien Ehe wurde somit als Modifikation einer uniblich geworde-
nen Eheform — der manus-Ehe durch usus — definiert. Die Rechtsstellung der
Frau war also vermutlich schon in friihen Zeiten recht frei, auch wenn die alt-
hergebrachten juristischen Formvorschriften etwas anderes zu sagen scheinen.
Das darf aber nicht dariiber hinwegtdauschen, dass die Kinder der potestas ihres
Vaters unterstanden, unabhangig davon, ob die Ehefrau und Mutter frei oder
in manu war, denn dies war eines der zentralen Vorstellungen im patriarcha-
lisch gepragten Rom.

4. Die Tutela Mulierum

In der manus-Ehe war die Ehefrau einer Haustochter gleichgestellt und un-
terstand damit der legalen Herrschaft des Hausherrn. In der manus-freien Ehe
unterstand sie der potestas ihre Vaters (falls er noch lebte) oder eines meist
aus ihrer engen Blutsverwandtschaft stammenden Vormunds (tutor). Die Frau
unterstand also entweder der manus (eheliche Unterordnung) oder der po-
testas (vaterliche Gewalt) oder der tutela (Vormundschaft). Die Frau konnte
nicht frei Gber ihr allfdlliges Vermogen verfiigen. Allerdings durfte sie gewisse
Geschafte tatigen, da sie sonst kaum in der Lage gewesen ware, die ihr anver-
trauten Aufgaben fiir die Haushalts- und Geschaftsfiihrung wahrzunehmen. Fir
wichtigere Geschafte bendtigte sie allerdings die Zustimmung (auctoritas) des
Vormundes. Es betraf dies vor allem wichtigere finanzielle Transaktionen im
Zusammenhang mit Mitgift, Testamenten, Kauf und Verkauf von Grundbesitz,
Freilassung von Sklaven, Eingehen von Verpflichtungen, Ubernahme von
Schulden oder Darlehensgewéhrung.®

Frauen waren von allen staatlichen Amtern ausgeschlossen, abgesehen von
der Ubernahme des Priesteramtes als Vestalin. Dies scheint nicht darauf zu-
rickzufiihren sein, dass man den Frauen kein Urteilsvermégen zugetraut hatte,
sondern einfach nach alter Sitte.** Anderseits wurde ihnen aber die freie Ver-
fligbarkeit lber ihr Vermoégen — selbst wenn sie sui iuris waren — abge-

= Zulueta 1953: 37.
% Krause 2003: 110.
*1 Schuller 1987: 13.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 79



sprochen, weil man ihnen angeborenen Leichtsinn, levitas animi, unterstellte.
Allerdings scheint aber die Vormundschaft, die tutela mulierum, eine blosse
Formalitat gewesen zu sein.®” Im Ubrigen schuldete die Frau ihrem Ehemann in
allen Angelegenheiten Gehorsam. Man erwartete von ihr ein zuriickhaltendes
Auftreten in der Offentlichkeit, doch durfte sie die 6ffentlichen Theater und
Gladiatorenspiele besuchen und gemeinsam mit dem Ehemann an Gastmah-
lern teilnehmen.®

Ein Madchen unterstand zunachst der patria potestas des paterfamilias.
Starb der Vater, bevor das Madchen das Alter von zwolf Jahren (14 bei Knaben)
erreichte, kam sie unter die tutela impuberum, also der Vormundschaft der
Kinder vor der Pubertat. Tutor musste nach Maéglichkeit der nachste mannliche
agnatische Verwandte (z.B. der vaterliche Onkel) sein, der als tutor legitimus
vor allem das Vermégen des Kindes im Sinne der agnatischen Verwandtschaft
zu verwalten hatte. Bei Erreichen des Alters von zwoélf Jahren ging das Mad-
chen von der tutela impuberum in die tutela mulierum Gber. Bei einer spateren
Heirat blieb die Frau bei einer sine-manu-Ehe unter der tutela mulierum, an-
dernfalls kam sie in die manus des Ehemannes. Der Tutor spielte praktisch nur
dann eine Rolle, wenn es, wie oben erwahnt, um wichtige Finanztransaktionen
ging.®*

Im Laufe der Zeit ergab sich eine juristische Entwicklung in Richtung auf ei-
ne Lockerung und schliesslich auf ein Verschwinden der tutela mulierum. Dazu
trug sicher bei, dass die manus-Ehe in der Kaiserzeit selten wurde. Ein grosser
Fortschritt war das unter Augustus eingefiihrte ius trium liberorum (lex lulia et
Papia Poppaea), das den Frauen, die drei Kinder zur Welt gebracht hatten (un-
abhingig von deren Uberleben), das Recht einrdumte, juristische und geschéft-
liche Transaktionen ohne tutor durchzufiihren; in Adoption gegebene Kinder
durften mitgeziahlt werden, nicht aber adoptierte.®® Mit der lex Claudia de tute-
la wurde fiir freigeborene Frauen die gesetzliche Vormundschaft durch die
Agnaten beseitigt, womit sie fiir Rechtsgeschifte eine vollstandige Selbstandig-
keit erhielten. Es wurde auch auf verschiedene Arten madglich, einen unbe-
guemen Vormund zu ersetzen; der Vormund wurde zu einer reinen Formalitat,
da er keine Méglichkeit zu einem wirksamen Einspruch besass.®

Augustus ging es um bevolkerungspolitische Anliegen, insbesondere um ei-
ne genligende Fertilitdt der romischen Bevodlkerung. Daher verfiigte er, alle
Romer und Rémerinnen im reproduktionsfahigen Alter (Madnner von 25-60,
Frauen von 20-50, also bis zu einem Alter jenseits der Menopause) missten

%2 schuller 1987: 15.

®3 Krause 2003: 116.

%4 Grubbs 2002: 20 ff.

®° steinwenter 1919: 1281-1283.
®® Sachers 1994: 1588-1598.

80 Heirat und Ehe im Rémischen Reich in rechtlicher Sicht



rechtmassig verheiratet sein und Kinder hervorbringen. Unverheiratete und
Ehepaare ohne Kinder wurden hinsichtlich Erbschaften aus Testamenten be-
nachteiligt, Folgeehen nach Scheidung oder Verwitwung gefordert. Kinderrei-
chen Mittern wurden Vorteile gewahrt, wobei sich diese Vorteile nicht nur auf
Freigeborene, sondern auch auf Freigelassene erstreckten. Erganzt wurden
diese Bestimmungen noch durch Verbote von moralisch zweifelhaften Ehen
(sowie Ehen mit Freigelassenen) fur senatorische Familien, die mit den Mass-
nahmen zur Erhéhung der Kinderzahl nichts zu tun hatten, sondern eher mit
der Wirde des Senatorenstandes. Insgesamt scheint aber die Familienpolitik
des Augustus von geringem Erfolg gewesen zu sein.®”’ Bis zur unteren Alters-
grenze von 20 Jahren fir die vorgeschriebene Verheiratung von Frauen waren
wohl die meisten Frauen ohnehin schon verheiratet, sodass die neue Vorschrift
nur einer Bestatigung gleichkam. Damit verbunden ist auch die Frage, wann
das ius liberorum in der Regel zum Zug kam. Die literarische Evidenz ist fir die
Frage der effektiven Heiratsalter wenig ergiebig. Die epigrafische Evidenz auf-
grund von 171 Grabinschriften mit entsprechenden Angaben weist auf eher
tiefe Heiratsalter hin. Gemass Hopkins lag das mittlere Heiratsalter der Frauen
bei 15,5 Jahren, und 81 % waren bis zum Alter 20 verheiratet.®® Saller kommt
mit einer anderen empirischen Methode zu einem dhnlichen Ergebnis, weist
aber darauf hin, dass in den Provinzen und fir tiefere soziale Schichten die
Heiratsalter hoher lagen.®

5. Schlusswort und Folgerungen

Die Rechtsstellung der romischen Biirgerin im Rom der friihen Kaiserzeit er-
scheint in den juristischen Schriften als von Benachteiligung und Unterordnung
— zunachst unter den Vater und dann unter den Ehemann — gepragt zu sein.
Tatsachlich diirfte es sich aber bei vielen Vorschriften nur um Formalitaten
gehandelt zu haben, denen im Alltag nur eine begrenzte Bedeutung zukamen.
Viele der bei Gaius angefiihrten Rechtsvorschriften konnten schon zu seiner
Zeit von nur noch historischem Interesse fiir den juristischen Unterricht gewe-
sen sein. Die Quellenlage lasst es leider nicht zu, zur Rechtswirklichkeit glltige
Aussagen zu machen, wahrend (iber die Rechtsvorschriften wesentlich mehr
bekannt ist. Untersucht man diese genauer, so ergibt sich der Eindruck, dass
sich hinter den Vorschriften eine davon abweichende Wirklichkeit verstecken
kénnte, die schon recht alt sein dirfte. Die Vorschriften zur manus-Ehe durch

o Hausmaninger/Selb 1997: 155 f.
®® Hopkins 1965: 319 ff.
* Saller 1994: 25 ff.

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 81



usus lassen vermuten, dabei werde indirekt eher eine Form von manus-freien
Ehen beschrieben. Bei der confarreatio galt die manus nur fiir priesterliche
Funktionen, nicht fiir private Zwecke, und die coemptio wurde schon bald fiir
Zwecke verwendet, die mit der Ehe nichts zu tun hatten. Die tutela mulierum
scheint eine reine Formalitdt gewesen zu sein und wurde mit dem ius trium
liberorum auch formell entwertet, zumal die meist jung heiratenden romischen
Biirgerinnen sich schon bald Gber das Minimum von drei Geburten ausweisen
konnten. Insgesamt ergibt sich der Eindruck, die Stellung der romischen Biir-
gersfrau sei wohl wesentlich freier gewesen, als dies die Rechtstexte zum Aus-
druck bringen.

Quellen und Bibliografie

Quellen

Evans Grubbs, Judith: Women and the Law in the Roman Empire, London, New York
2002.

Gaius, Institutes: De Personis (§§ 55—-200), Part I: Text, Hg. de Zulueta, Francis, Oxford
1946.

Gaius: The Institutes of Gaius, Hg. Gordon, W.M./Robinson, O.F., London 1988.

Bibliografie

Balsdon, Dacre: Die Frau in der rémischen Antike, Miinchen 1979.

Corbett, Percy Ellwood: The Roman Law of Marriage, Oxford 1930.

De Zulueta, Francis: The Institutes of Gaius, Part Il: Commentary, Oxford 1953.

Dixon, Suzanne: The Roman Family, Baltimore, London 1992.

Duncker, Arne: Gleichheit und Ungleichheit in der Ehe, Kéln, Weimar, Wien 2003.

Gardner, Jane F.: Frauen im antiken Rome, Miinchen 1995.

Harders, Ann-Cathrin: Suavissima Soror. Untersuchungen zu den Bruder-Schwester-
Beziehungen in der romischen Republik, Miinchen 2006.

Hausmaninger, Herbert / Selb, Walter: Romisches Privatrecht, Wien, Kéln, Weimar
1997.

Hopkins, Keith: The Age of Roman Girls at Marriage, Population Studies, Vol. XVIII,
1965.

Konig, Ingemar: Vita Romana, Darmstadt 2004.

Krause, Jens-Uwe: Antike, in: Gestrich, Andreas / Krause, Jens-Uwe / Mitterauer, Mi-
chael: Geschichte der Familie, Stuttgart 2003.

Letsch, Walter: Die Saisonalitdt der Heiraten, Geburten und Todesfalle, Jahrbuch 2017
der SGFF.

Sachers, E., Tutela, in: Paulys Real-Encyclopadie der class. Altertumswissenschaft, Hs.
Wissowa, Georg, 2. Reihe, Halbband 14, Stuttgart, Weimar 1994: 1497-1599.

82 Heirat und Ehe im Rémischen Reich in rechtlicher Sicht



Saller, Richard P.: Patriarchy, property and death in the Roman family, Cambridge
1994.

Schuller, Wolfgang: Frauen in der rémischen Geschichte, Konstanz 1987.

Steinwenter: lus liberorum, in: Paulys Real-Encyclopddie der class. Altertumswissen-
schaft, Hg. Wissowa, Georg, Halbband 20, Stuttgart 1919: 1281-1284.

Walter Letsch (1946) ist wohnhaft in Zollikon. Er verfasst regelmassig lokalgeschichtli-
che und genealogische Arbeiten fiir das Jahrbuch der SGFF und andere jahrliche Publi-
kationen. Sein Hauptinteressengebiet ist die Historische Demografie. Von 2009 bis
2013 studierte er im Zweitstudium an der Uni Ziirich Allgemeine Geschichte, Wirt-
schafts- und Sozialgeschichte sowie Soziologie und schloss das Studium mit dem Mas-
ter ab. Seine Dissertation Gber «Demographic Aspects of the Early Modern Times. The
Example of the Zurich Countryside in the European Context» schloss er 2015 ab; sie
erschien im Sommer 2017 im Druck.

Walter Letsch, Guggerstrasse 39, 8702 Zollikon, walter.letsch@paralife.com

Walter Letsch / Jahrbuch SGFF 2018 83






	Heirat und Ehe im Römischen Reich in rechtlicher Sicht

