
Zeitschrift: Familienforschung Schweiz : Jahrbuch = Généalogie suisse : annuaire
= Genealogia svizzera : annuario

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: 35 (2008)

Artikel: Wo finde ich eine Braut?

Autor: Letsch, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-697344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-697344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Letsch 65

Wo finde ich eine Braut?

Walter Letsch

Resume

A l'aiibe des temps modernes, le choix d'une epouse etait soumis ä
de nombreuses contraintes. La fiancee devait avoir la meme origine
sociale, la meme situation financiere et par-dessus tout la meme
confession religieuse. Les contacts possibles etaient limites et n'al-
laient generalement pas au-delä d'un rayon de quelques kilometres
autour du village d'origine. Mais il ne fallait pas non plus que la

fiancee soit une parente proche. Dans les milieux ruraux, il etait
rarement .question de mariage d'amour; il s'agissait avant tout pour
le couple de la possibility de mener une existence autonome, ce qui
n'etait guere possible pour un celibataire ou un veuf. C'est pourquoi
le poids des veufis etait particulierement important sur le marche des

epousailles, surtout dans les periodes de crises. Dans ces cas-lä,

l'äge de l'epouse etait une question secondaire.

Zusammenfassung

In der Frühen Neuzeit war die Brautschau von vielen Rahmenbedingungen

abhängig. Die Braut hatte einer ähnlichen sozialen
Schicht, aus ähnlichen finanziellen Verhältnissen und überdies auch
der gleichen Konfession zu entstammen. Die Kontaktmöglichkeiten
waren begrenzt und beschränkten sich auf einen Umkreis von meist
nicht viel mehr als einigen Kilometern um das Heimatdorf. Die
Braut durfte aber auch nicht zu nahe verwandt sein. Es ging in
ländlichen Kreisen kaum je um Liebesheiraten, sondern darum, als
verheiratetes Paar eine selbständige Existenz zu begründen, was für
einen Ledigen oder Verwitweten nur schwer möglich war. Entsprechend

stark war auch der Druck der Witwer auf den Heiratsmarkt,
vor allem nach Bevölkerungskrisen; das Alter der Braut war dann

oft von nur sekundärer Bedeutung.



66 Walter Letsch

1. Der Heiratsmarkt

Die Kirchweih (Chilbi) war in alter Zeit für junge Leute nicht nur
deshalb beliebt, weil es sonst nur wenig Abwechslung im oft öden

Alltag gab, sondern auch, weil man dort einigermassen ungestört
Kontakte zum anderen Geschlecht knüpfen konnte. Entsprechend
wurde nicht nur die Chilbi im eigenen Dorf besucht, sondern es

wurden auch die Chilbenen in Nachbardörfern frequentiert. In einem
gewissen Sinn war also eine Chilbi auch eine Art Heiratsmarkt, der
sich der Aufsicht der Eltern, des Pfarrers und der Obrigkeit ein
Stück weit entzog. Die Jungen, die sonst - abgesehen vom Kirchgang

- nur selten die nächste Arbeitsumgebung verlassen konnten,
hatten bei der alljährlichen Chilbi die Gelegenheit, beim Plaudern,
Trinken, Tanzen und anderen Vergnügungen neue Bekanntschaften
zu machen. Noch beliebter waren aus dem gleichen Grund wohl nur
noch Schützenfeste, Sportanlässe und folkloristische Veranstaltungen

von regionaler Bedeutung.
Der kirchlichen Obrigkeit waren natürlich solche Vergnügungen

ein Dorn im Auge. Nachdem Zwingli den Heiligenkult abgeschafft
hatte, begannen in Zürich auch Einschränkungen der Kirchweih.
1539 wurde versucht, diese ganz abzuschaffen, doch scheiterte dies

am Widerstand der Bevölkerung. Auf dem Land wurden offenbar in
vielen Dörfern jährlich zwei Chilbenen abgehalten; die Reglementierung

wurde jedoch den einzelnen Pfarreien überlassen. Als die
Kirchweih in der Stadt Zürich um 1600 ganz abgeschafft wurde,
liefen die Städter in die benachbarten Dörfer zur Chilbi, sodass auch
solche Besuche verboten werden mussten. Im Gegensatz zur Stadt
liess sich die Chilbi auf dem Land nie verbieten, dafür war sie zu
tief eingewurzelt, doch wurde sie zunehmend profaniert. Auch das

Tanzen wurde massiv eingeschränkt und war nun nur noch auf
Hochzeiten und Chilbenen erlaubt. Bern war noch strenger und verbot

schon 1528 alle Kirchweihfeiern wie auch das Tanzen; dieses
wurde in der Stadt Bern erst ab 1715 und auf dem Land ab 1728
wieder erlaubt. Die Chilbi war schon Wochen zum Voraus wie auch
Wochen darnach ein wichtiges Gesprächsthema bei der Jugend. Die
folgenden Verse aus dem Zürcher Oberland fangen die Freude auf
die Chilbi treffend ein:



Walter Letsch 67

Am Sunntig ist d'Chilbi,
Dänn wot ich au dra!
Mä giget und tanzet,
Hei hopsa sa sa!

Scho juckt 's mer in Füesse,
Scho zapplet mer d 'Bei
Zum Tanze, zum Schwänze,
Zum Gumpe, juhei!

Im Allgemeinen wird jedoch der Begriff des Heiratsmarkts nicht
so konkret verstanden, als ein Ort, in dem man zu einer bestimmten
Zeit zusammenkommt. Vielmehr wird er meist abstrakt verstanden
als die Gesamtheit aller heiratsfähigen und heiratswilligen Personen,
soweit sie Gelegenheit haben, einander im Hinblick auf eine künftige

Ehe kennen zu lernen. In der Praxis zerfiel der Heiratsmarkt in
zahlreiche unterschiedlich definierte Teilmärkte, die den Marktteilnehmern

zweifellos stets bewusst waren. Am wichtigsten waren die
sozialen Schranken. In der Regel wurde in der gleichen sozialen
Schicht geheiratet, oft sogar in der gleichen Berufskategorie. So wie
die Tochter eines Vollbauern keinen Taglöhner heiraten konnte, so

war auch die Tochter eines einfachen Schuhmachers keine geeignete
Partie für den Sohn eines Müllers. Und sollte dies einmal einem
Sohn oder einer Tochter nicht ganz klar sein, so wurde es sicher von
den Eltern oder Verwandten klargestellt. Es ging meist nach dem
Grundsatz <Gleich und Gleich gesellt sich gern> oder <Qui se res-
semble, s'assemble>. Romantik und Liebesehen waren in der Frühen
Neuzeit noch weitgehend unbekannt, jedenfalls auf dem Land. Es

ging stets um die Begründung einer wirtschaftlich selbständigen
Existenz, sei es als Bauer oder sei es als Handwerker. Im Zuge der

Protoindustrialisierung konnte vom 18. Jahrhundert an auch mit
Hilfe der Heimindustrie eine bescheidene Existenz aufgebaut werden,

doch wollen wir uns hier auf die Zeit davor beschränken.
Auch das Erbrecht hatte einen erheblichen Einfluss auf die

Heiratsmöglichkeiten. In Gegenden mit geschlossener Hoffolge
(Anerbenrecht) hatte der älteste Sohn (Primogenitur) oder der jüngste
Sohn (Ultimogenitur, so etwa im Bernbiet) als Erbe des Hofs die
besten Voraussetzungen für eine Heirat. Gerade für diese war das

Heiraten in der gleichen sozialen Schichte von zentraler Bedeutung.
Die übrigen Brüder hatten sich entweder einem Handwerk
zuzuwenden oder mussten sich als ledige Knechte durchbringen, notfalls
auch beim eigenen Bruder. Für diese konnte auch die Heirat mit
einer Witwe, die über einen Hof verfügte, eine valable Alternative
sein. In Gegenden mit Realteilung waren hingegen die Chancen für



68 Walter Letsch

alle Söhne vergleichbar. Die Schweiz liegt im Grenzgebiet der
bäuerlichen Erbsitten, wie wir das ja an der Verbreitung der verschiedenen

Haustypen erkennen können. So weist etwa das vielfach unterteilte

und angebaute <Tätschhaus> des Zürcher Oberlands auf die

Realteilung hin, während die grossen Bauernhäuser des Berner
Oberlands Ausdruck des Anerbenrechts sind.

Der Heiratsmarkt war aber nicht nur sozial geschichtet; noch
markanter war zweifellos die religiöse Abschottung. Ehen zwischen
Reformierten und Katholiken waren praktisch undenkbar, von
Kontakten zwischen Christen und Juden ganz zu schweigen. Aber auch

Angehörige der Täuferbewegung dürften in der Regel unter sich
geheiratet haben. Bei der Auswanderung von Zürchern oder Bernern
ins Elsass oder in die Pfalz legte die hiesige reformierte Obrigkeit
grössten Wert darauf, dass sich die Auswanderer in ebenfalls
reformierten Gegenden niederliessen und möglichst auch von einem
reformierten Pfarrer betreut wurden. Auch Ehen zwischen Reformierten

und Lutheranern wurden nach Möglichkeit vermieden.
Ganz besonders wichtig war natürlich der geografische Umkreis,

innerhalb dessen eine Bekanntschaft möglich war. In Gegenden mit
Streuhof-Siedlungsweise waren die Distanzen von einem Bauerngut
zum nächsten oft so gross, dass man sich nur selten zu Gesicht
bekam. In Weilern oder Dörfern war natürlich eine Kontaktnahme
leichter. Aber man darf sich nicht vorstellen, nach Arbeitsende hätten

Knechte und Mägde Ausgang gehabt und sich dann in einer
Wirtschaft getroffen. Der Arbeitstag war nie ganz zu Ende, und
fixierte Arbeitszeiten gab es nicht. Knecht und Magd durften den

Hof nur mit Bewilligung des Bauern oder der Bäuerin verlassen, und
eine solche Bewilligung wurde nicht ohne triftigen Grund erteilt,
beispielsweise um einen Einkauf zu tätigen, um ein Gerät zur Reparatur

oder um Schuhe oder Kleider zum Flicken zu bringen. Hier
ging es nicht nur darum, jederzeit für allfällige Arbeiten in Haus und
Hof auf jemanden zurückgreifen zu können; das Meister-Ehepaar
hatte auch die Verantwortung für das sittliche Verhalten ihres
Gesindes (oder der Lehrlinge bei einem Handwerksmeister), gleich wie
für jenes der eigenen Kinder. War ein Knecht in eine schwere

Schlägerei verwickelt oder wurde eine Magd schwanger, so konnte
damit der Ruf des Hofes nachhaltig geschädigt werden. Dies
wiederum konnte grosse Schwierigkeiten beim Rekrutieren neuer
Dienstboten zu Martini zur Folge haben.



Walter Letsch 69

Entsprechend hoch war daher der Stellenwert der wenigen
beschränkten Kontaktmöglichkeiten. Am wichtigsten war wohl der
sonntägliche Kirchgang, doch waren hier die Gelegenheiten zum
Plaudern beschränkt. Entsprechend beliebt waren daher Chilbenen,
Hochzeiten und andere festliche Anlässe, bei denen man mehr Zeit
hatte und unter weniger Kontrolle stand. Sicher war nach der
Aufforderung zu einem Tänzchen schon die erste Frage jene nach der
Herkunft. Lautete die Antwort: «Ich bin die Tochter des Tavernenwirts»,

so war wohl der Fall bereits erledigt. Hiess es hingegen: «Ich
komme vom Schlattbühl und bin jetzt Magd im Rütihof», so konnte
man weiterfragen. Liess der Sohn zu Hause eine entsprechende
Bemerkung fallen, dürfte sich wohl der Vater rasch eine Meinung
verschafft haben: «Der Schlattbühl ist doch völlig überschuldet, aber
ich werde mich bei der nächsten Viehschau einmal beim Rütihof-
bauern erkundigen.» Wichtig war aber nicht nur die soziale Stellung
und die finanzielle Lage der betreffenden Familie, sondern auch ihr
allgemeiner Ruf, und dieser war meistens rasch festzustellen in einer
kleinen Welt, in der fast jeder jeden kennt. Schon manchem
Familienforscher ist aufgefallen, dass zwei Brüder Frauen des gleichen
Familiennamens ehelichten, seien es Schwestern oder andere
Verwandte, oder dass einer eine Frau aus der Verwandtschaft seiner
Mutter fand. Das zeigt, dass Besuche von und bei Verwandten und
Paten zu wertvollen Kontaktmöglichkeiten führten, und zudem war
man dann auch über den moralischen Ruf der Braut bereits gut im
Bild.

Natürlich ehelichten manchmal zwei Brüder auch nicht miteinander

verwandte Frauen aus dem gleichen Nachbardorf; war dies
recht weit entfernt, so war die Bekanntschaft mit der zweiten Braut
wahrscheinlich bei Besuchen der Familie der ersten Braut erfolgt.
Dies sei anhand der Familie Trüb auf dem Wilhof (Zollikerberg)
illustriert, wozu wir vier Generationen betrachten. Rudolf Trüb hatte
1577 eine Agnes Bertschinger aus Waltikon in der Nachbargemeinde

Zumikon geheiratet, sein Bruder Hans 1601 die mit ihr verwandte
Regula Bertschinger, ebenfalls aus Waltikon. Eine Generation später
stossen wir auf die Söhne des Rudolf Trüb, Hans Conrad und Jacob.
Sie heirateten zwei nicht miteinander verwandte Frauen, die beide

aus dem Weiler Bertschikon in der Gemeinde Gossau stammten. Die
Kinder von Hans Trüb, Anna und Bernhard, fanden ihre Ehepartner
beide in Hedingen, nämlich einen Hans Frei und eine Katharina
Frei. Nochmals eine Generation später finden wir die Kinder von



70 Walter Letsch

Hans Conrad Trüb. Der älteste Sohn heiratete 1649 eine Elisabeth
Gossweiler aus Dübendorf, ein jüngerer Bruder, Hans Rudolf, heiratete

eine Anna Gossweiler. Die zwei Schwestern Anna und Regula
heirateten einen Hans und einen Jacob Bertschinger, wieder beide
aus Waltikon, wie schon zwei Generationen zuvor. Nochmals eine
Generation später stossen wir auf fünf Ehen mit Bertschinger aus
Zumikon-Waltikon.

Passten die zwei Familien aus irgendeinem Grund aus Sicht der
Eltern nicht zusammen, war das Thema in der Regel erledigt. Gegen
den Willen der Eltern zu heiraten war praktisch unmöglich, wenn
sich ein Knecht eine eigene Existenz aufbauen wollte. Die eigenen
bescheidenen Mittel reichten dafür kaum je aus, der Sohn musste
einen Hof erben können, oder der Vater musste bereit sein, ihm sein
Erbteil vorzeitig auszuzahlen, vielleicht unter Aufnahme einer
entsprechenden Hypothek. Dieses Ziel der selbständigen Arbeit auf
einem eigenen Hof war so zentral, dass andere Aspekte notfalls
zurücktreten mussten. Wollte eine Magd aus einfachen Verhältnissen
Bäuerin werden, konnte sie sich glücklich schätzen, wenn ihr ein gut
situierter Witwer einen Antrag machte, auch wenn bereits einige
Kinder da waren. Entsprechend häufig waren solche Ehen, und nicht
alle Schwiegermütter waren so schlecht, wie wir das in den Märchen
lesen. Ehen von Knechten mit Witwen waren deutlich seltener, vor
allem, wenn diese noch Kinder zu betreuen hatten. Junge kinderlose
Witwen oder ältere Witwen, deren Kinder schon ausgeflogen waren,
hatten deutlich bessere Chancen.

Es gab keine Aufteilung des Heiratsmarkts in die Teilmärkte der
Ledigen und der Verwitweten, aber die Mechanismen der Kontakt-
nahme waren doch sehr unterschiedlich. Ein Witwer hatte niemanden

aus seiner Familie oder seinem Verwandtenkreis um sein
Einverständnis zu fragen, und er verfugte auch bereits über einen eigenen

Hof, vielleicht sogar mit Gesinde. Er konnte also rasch mit der
Braut und ihren Eltern die nötigen Gespräche führen und - nach
Ablauf der üblichen Wartefrist von drei oder sechs Monaten nach
der Verwitwung - schon bald eine Zweitehe eingehen, um so das

einwandfreie Funktionieren der geschlechtsspezifischen Arbeiten in
Haus und Hof und die Besorgung der Kinder sicherzustellen.



Walter Letsch 71

2. Die Bevölkerungsstruktur

Massgebend für den Heiratsmarkt waren vor allem die
wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse. Innerhalb dieser Rahmenbedingungen

und der geografischen Gegebenheiten konnte noch auf
einigermassen passende Alter geachtet werden. Die mittleren
Heiratsalter lagen für Männer bei etwa 28 und bei Frauen bei 25 Jahren.
In den höheren sozialen Schichten wurde früher, in den tieferen
Schichten später geheiratet. Der Grund dafür war ganz einfach der,
dass die wirtschaftlichen Verhältnisse dem Sohn oder der Tochter
eines Vollbauern eine Heirat in jungen Jahren erlaubte, während in
der bäuerlichen Unterschicht eine längere Lebensphase als Knecht
oder Magd nötig war, um das erforderliche Startkapital,
beziehungsweise die Aussteuer für die Heirat, zusammenzusparen, da von
den Eltern nur wenig zu erwarten war. Bei den Reicheren war auch
oft die Altersdifferenz der Ehepartner grösser als bei den Ärmeren;
bei diesen war sogar recht oft die Braut etwas älter als der Bräutigam.

Auch heute noch liegt die mittlere Altersdifferenz zwischen
Mann und Frau für Erstehen bei rund drei Jahren, und kaum jemand
macht sich Gedanken darüber, obwohl allgemein bekannt ist, dass

die Frauen im Durchschnitt einige Jahre älter werden als die Männer.

Hier scheinen tief verankerte Präferenzen zum Ausdruck zu
kommen. Die fruchtbarsten Jahre der Frau liegen etwa im Altersbereich

20-25, und für Alter ab etwa 45 sinkt die Fruchtbarkeit auf
vernachlässigbar tiefe Werte ab, während sich die männliche
Fruchtbarkeit bekanntlich bis in höhere Alter hinein erstreckt. Dies
ist aber noch nicht die ganze Erklärung für die übliche Altersdifferenz.

Ein anderer Einfluss ergibt sich aus der Altersstruktur der
Bevölkerung. Für Ehen braucht es glpich viele Männer wie Frauen. Da
ein gewisser Teil der heiratenden Männer Witwer sind, die meistens
ledige Frauen heiraten, braucht es mehr ledige Frauen als ledige
Männer im heiratsfähigen Alter. Würden alle ledigen Männer im
Alter von 28 heiraten, so gäbe es nicht genügend ledige Frauen
desselben Alters. Wegen der in der Frühen Neuzeit noch recht hohen
Sterblichkeit gab es im Alter 25 noch deutlich mehr Frauen als im
Alter 28, aber wohl nicht ganz so viele, wie als Ehepartner für die
meist etwas älteren ledigen Männer und die Witwer zusammen nötig
waren. Hier brachte eine wachsende Bevölkerung zusätzliche Er-



72 Walter Letsch

leichterung, da dann jeder nachfolgende Jahrgang etwas grösser war
als der vorhergehende. Überdies zog auch noch ein kleiner Teil der

jungen Männer in fremde Kriegsdienste. Insgesamt konnte so der
Heiratsmarkt ein gewisses Gleichgewicht aufrechterhalten.

Nach grossen Bevölkerungskrisen, vor allem nach Pestepidemien,

war der Heiratsmarkt oft massiv gestört. Es gab dann meist
eine grosse Anzahl von Witwern und Witwen, die eine Zweitehe
anstrebten, um den Hof oder den Handwerksbetrieb mit seiner

geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung weiterfuhren zu können. Die
Ledigen sahen sich einer erheblichen Konkurrenz durch die
Verwitweten ausgesetzt, die oft bessere wirtschaftliche Bedingungen für
eine Ehe anzubieten hatten. Für die Verwitweten, insbesondere für
jene mit kleinen Kindern, war es oft eine existenzielle Frage,
möglichst rasch wieder zu heiraten, um den Betrieb geordnet weiterführen

zu können, während die Ledigen nicht unter dem gleichen
Zwang standen. Nach einer Pestepidemie war die Auswahl an

Heiratspartnern begrenzt, und so treffen wir auf teilweise groteske
Altersunterschiede. Altersunterschiede von 20-30 Jahren waren in
solchen Situationen keine Seltenheit, wobei durchaus auch die Frau
wesentlich älter als der Mann sein konnte. Mittlere Altersdifferenzen
sagen in solchen Fällen wenig aus, weil die Abweichungen in beide

Richtungen viel grösser sind als in krisenfreien Jahren.
In der Frühen Neuzeit bestanden aber auch in Normaljahren

kaum Vorbehalte für einen Mann, eine etwas ältere Frau zu heiraten.
Gerade in den Kreisen der Kleinbauern, die über kein Gesinde
verfügten, galt eine etwas ältere Magd mit grosser praktischer Erfahrung

und einer über mehrere Jahre angesparten Mitgift rasch einmal
als bessere Partie als eine junge, hübsche Tochter ohne Mittel, die
kaum in der Lage war, auf dem Bauerngut die ihr zukommende
Rolle von Anfang an voll wahrzunehmen. Dies kommt auch in vielen

Sprichwörtern zum Ausdruck:

Bi den Alte isch me g'halte;
Jungi Wiber und alti Hüser gebe z'schaffe;
E Sack voll Flöh ist besser hüete als jungi Wiber.



Walter Letsch 73

3. Endogamie und Exogamie

Unter Endogamie versteht man die Heirat innerhalb der eigenen
sozialen Gruppe oder innerhalb der näheren Umgebung und oft auch
innerhalb der eigenen Verwandtschaft. Die Exogamie könnte negativ

als das Vermeiden der Endogamie definiert werden. Bei der
Exogamie ging es vor allem darum, Heiraten zwischen Blutsverwandten

zu vermeiden. Im Hochmittelalter waren die diesbezüglichen

kirchlichen Vorschriften äusserst restriktiv. So wurden Ehen
bis zum siebten Grad (germanische Zählung: Anzahl der Generationen)

verboten, im Vierten Lateranischen Konzil von 1215 aber wieder

auf den vierten Grad, also bis zu Nachkommen des gleichen Ur-
Urgrossvaters, zurückgenommen. Erst 1917 erfolgte die Reduktion
bis zum zweiten Grad, also bis zu Nachkommen des gleichen
Grossvaters, das heisst, bis zu Cousins/Cousinen. Schwägerschaft
und die durch Patenschaft begründete geistige Verwandtschaft wurden

dabei der Blutsverwandtschaft gleichgestellt. Für Heiraten näherer

Verwandter war ein kirchlicher Dispens erforderlich. Die
reformierte, lutherische und anglikanische Kirche kehrten wieder mehr
oder weniger zu den biblischen Standards zurück, wie sie in Leviticus

18 enthalten sind: «Keiner von euch soll seinen nächsten
Blutsverwandten nahen, um ehelichen Umgang zu pflegen», wobei aber
nicht alle Kantone in dieser Frage gleich grosszügig waren. Zudem
wurden Paten und Verschwägerte den Blutsverwandten nicht mehr
gleichgestellt. Weitere Erleichterungen kamen 1792 unter dem
Druck des revolutionären Frankreich.

Es wäre verfehlt, daraus die Vermutung abzuleiten, in reformierten

Gebieten hätte es aufgrund der grosszügigeren Vorschriften stärkere

Inzuchterscheinungen gegeben als in katholischen Gebieten.
Tatsächlich waren, gesamteuropäisch betrachtet, Verwandtenehen in
katholischen Ländern, in denen dafür ein Dispens der Kirche nötig
war, im Allgemeinen häufiger als in protestantischen Ländern. Die
Studien zur Inzucht betreffen abgelegene Schweizer Dörfer wie
Amden (SG), Illgau (SZ), Kippel, Saas und Törbel (VS). Extreme
Endogamie ist vor allem in den Alpen zu beobachten, und selbst das

Durchgangsland Uri zeigte früher eine erstaunliche Abkapselung. In
Silenen erfolgten im 18. Jahrhundert 96 % aller Ehen innerhalb des

eigenen Dorfs, und für 40 % der Heiraten war ein kirchlicher
Dispens erforderlich. Ähnlich waren die Verhältnisse im Oberwallis



74 Walter Letsch

und in den westitalienischen Alpen, z.B. in Alagna. In Appenzell
Innerrhoden stammten in der gleichen Zeit 85-90 % der Ehepartner
aus dem eigenen Dorf, wohl nach dem Grundsatz «Hürot über de

Mist, so weisst, wer si ist!», während in Speicher (AR) 55 % der

Ehepartner aus anderen Gemeinden stammten. Die Berner Obrigkeit
zwang viele Junge, sich ihre Ehepartner ausserhalb des eigenen
Dorfs zu suchen.

Der Grad der Endogamie lässt sich genetisch messen, wie das

etwa der grosse Humangenetiker Cavalli-Sforza im Tal ob Parma
gemacht hat, wobei er feststellte, dass die Endogamie umgekehrt
proportional zur Grösse des Dorfes war: je kleiner und abgelegener
das Dorf, desto grösser die Endogamie. Aber solche Fragen können
auch ohne genetische Kenntnisse bearbeitet werden; jeder Genealoge

ist in der Lage, die Herkunft der Ehepartner zu ermitteln und
nach den Entfernungen auszuwerten. Wir beschränken uns hier auf
zwei Beispiele aus dem Kanton Zürich. In Zollikon stammten im 18.

Jahrhundert 36 % der Bräute aus der Gemeinde, 45 % stammten aus
einem Umkreis von 10 km und 19 % von weiter weg. In
Maschwanden, in der Südwestecke des Kantons, stammten 52 % aus
der Gemeinde, 37 % aus einem Umkreis von 10 km und 11 % von
weiter weg. Die Verhältnisse von Maschwanden dürften eher dem
Normalfall entsprochen haben als jene von Zollikon. Es war früher
durchaus normal, dass gut die Hälfte der Ehefrauen aus der gleichen
Gemeinde stammte, wie das auch Beispiele aus Frankreich zeigen.
So stammten in Auray (Bretagne) 57 % der Bräute aus dem Dorf, in
Crulai (Normandie) 55 %, im Valserine-Tal (franz. Jura) 56 %. Auf
extreme Situationen stösst man bei abgelegenen Dörfern im gebirgigen

Norwegen, wo sich bis zu 98 % der Ehepartner aus dem
gleichen Dorf rekrutierten.

Ganz offensichtlich spielt die geografische Situation eine wichtige

Rolle, wobei aber mit der Geografie nicht nur Flüsse und Hügel
gemeint sind. In Trier wurde die Partnersuche stark durch die Flüsse
Mosel und Saar bestimmt, und die im Westen liegende französische
Sprachgrenze wurde kaum je überschritten. Bei Maschwanden
bildete die nahe Reuss die Grenze, aber nicht etwa, weil der Fluss
schwer zu überqueren gewesen wäre, sondern weil das Gebiet westlich

der Reuss katholisch war. In Zollikon bildete der Zürichsee kein
Hindernis; vielmehr erfolgte auf ihm ein reger Schiffsverkehr, und
viele Bräute kamen aus anderen Seegemeinden. Anderseits stammte
praktisch keine Braut aus der nur 5 km entfernten Stadt Zürich, denn



Walter Letsch 75

welcher Bauer wollte schon eine Städterin zur Frau? Wenn nun aber
80-90 % der Bräute aus einem Umkreis von etwa 10 km stammten,
so hatte das damit zu tun, dass die bis zu zwei Fussstunden entfernten

Orte noch gut erreichbar waren, um etwa an einer Chilbi
teilnehmen zu können. Auch Knechte und Mägde kamen oft aus einem
solchen Umkreis, sodass wohl viele Bekanntschaften auch auf frühere

Dienstverhältnisse zurückzuführen sind. Damals hätte sich sicher
niemand vorstellen können, dass einmal eine Zeit komme, in der es

nicht ungewöhnlich ist, wenn einer seine Frau in Thailand oder auf
den Philippinen findet.

Walter Letsch (1946) ist wohnhaft in Zollikon und arbeitet seit seiner
kürzlichen Pensionierung noch teilzeitlich in Zürich in der Finanzwirtschaft. Er
verfasst regelmässig lokalgeschichtliche und genealogische Arbeiten für
das <Zolliker Jahrheft), das <Küsnachter Jahrheft) und für das Jahrbuch der
SGFF. Sein Hauptinteressengebiet ist die historische Demografie,
insbesondere die Bevölkerungsgeschichte des Kantons Zürich in der Frühen
Neuzeit.



jji'3%&?&&&&:

*7t... '*_.•: ..*-.^.»,:,a»..'x. v._- - «s v-::-. - cy..^*. -i£r •:«>... s.

S^sil^ .#s?r^k .aüfefti^Mt^^ltltMf - ;--(M

*3*si|^»a$|% Vetr uj^ Jb^tofps*#
<&* «ekfte Bjs&sk 1-ämst
"&$& ;&*# s?<fe 1*2^%*
fM| 4«$ i^sas^g;..^k.^8P*SSffe $»£
%b ir^^SawM^» Js^fftgei- ^ *&* B*BT

J£l9$s~'«A> la- i
<8*r sag»

««Mp
•&C.\XV §4< sag*^^@1V^B i1> \.^ %»£ H ^f-f^ >

¥«ag*r •*«*$,
''llätfiMgWft x^®,A J«im^ft-&iS4Äf->A ***• jff%^ *


	Wo finde ich eine Braut?

