
Zeitschrift: Familienforschung Schweiz : Jahrbuch = Généalogie suisse : annuaire
= Genealogia svizzera : annuario

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: - (2000)

Artikel: Der lange Weg zum Wissen - Zur Geschichte der Mädchen- und
Frauenbildung

Autor: Bless-Grabher, Magdalen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-697755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-697755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bless-Grabher 171

Der lange Weg zum Wissen - Zur
Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung1

Magdalen Bless-Grabher

Summary

Since antiquity the history ofwomen's formal education is a history
of separation: girls and women were excludedfrom institutions of
higher learning. Their deficiency of knowledge was often
interpreted as proof of their natural stupidity and inferiority to men.
Nevertheless, throughout the centuries there were strong-willed,
tough women who, either from their own learning or through the

support of their families or that of the monasteries, enjoyed a solid
education and stood out for their intellectual achievements. It was
not until the 19th and 20th centuries that the hurdles of women's
education were conquered and the formal barriers removed.

Resume

Depuis l'antiquite l'histoire de I'education des femmes etait une
histoire de la delimitation: Les jeunes files et les femmes etaient
exclues des institutions d une education secondaire ou superieure.
Souvent leur manque d'instruction passait pour la preuve de leur
ignorance et sottise naturelle. Quand-meme il y avait ä trovers les
siecles et les millenaires toujours des femmes qui obtenaient une
bonne education, soit comme autodidactes, soit grace au soutien

par leur families ou dans des couvents, des femmes qui brillaient
intellectuellement. Seulement au cours du J9'eme et du 20'ime siecle
les barrieres de I 'education superieure des femmes sont tombees.

1

Dieser Beitrag konnte mit Hilfe von Frau Dr. Susanne Ztlst, Zürich, gedruckt werden.



172 Bless-Grabher

Zusammenfassung

Seit der Antike war die Geschichte der Frauenbildung eine
Geschichte der Ausgrenzung: Mädchen und Frauen waren von höheren

öffentlichen Bildungsstätten ausgeschlossen. Nicht selten wurde
ihr entsprechender Bildungsmangel als «Beweis» dafür ins Feld
geführt, dass sie von Natur aus dümmer seien als Männer. Dennoch
gab es durch all die Jahrhunderte und Jahrtausende hindurch
immer wieder zähe Frauen, die sich als Autodidaktinnen, dank
familiärer Unterstützung oder in Klöstern, eine gute Bildung aneigneten
und sich geistig hervortaten. Erst im Laufe des 19. und 20.
Jahrhunderts fielen die formellen Schranken und Hürden der Frauenbildung.

Einleitung

Erziehung und Bildung hängen stets eng mit dem vorherrschenden

Menschen- und Weltbild zusammen. In Bezug auf die Frauen
wurde die Erziehung durch jahrhunderte- und jahrtausendealte
Vorurteile beeinflusst, die sich teilweise bis ins 20. Jahrhundert erstaunlich

zäh am Leben hielten. Dazu zählte etwa die Idee, dass Männer
körperlich, moralisch und geistig den Frauen überlegen seien.
Nahezu unwandelbar war auch die alte Vorstellung, dass die natürliche
Bestimmung der Frau Ehe und Mutterschaft sei. Die Mädchen- und
Frauenbildung hatte sich diesem Ziel unterzuordnen und galt für
sich genommen nicht eben viel. Im Vergleich dazu genoss die
Bildung der männlichen Jugend weit mehr Aufmerksamkeit.

Mädchenbildung in der Antike
(7. Jh. v. Chr. - 5. Jh. n. Chr.)

Schon die alten Griechen praktizierten die geschlechtlich
bedingte Einschränkung im Bildungswesen. An gewissen Orten, etwa
in Sparta, wurden Knaben in Gruppen gemeinsam erzogen. Über
die Art der Mädchenbildung gibt es wenig Hinweise, doch zeigen
eine ganze Reihe von mit Namen bekannten Dichterinnen an, dass

es auch gebildete Frauen gab. Besonders berühmt war die Dichterin



Bless-Grabher 173

Sappho (ca. 617-560 v. Chr.), die sich als Lyrikerin einen Namen
schuf und auf der Insel Lesbos einen Kreis junger Mädchen zur
Erziehung um sich scharte (Giebel 1984). Aus der klassischen Zeit
Athens gibt es reichliche Belege dafür, dass viele Mädchen des
Lesens und Schreibens kundig waren (Lacey 1983, 153). Offenbar
stand der freiwillige Elementarunterricht, in dem private Lehrer
Kinderrudeln das Lesen und Schreiben einbläuten, auch Mädchen
offen. Die beiden höheren Stufen der Grammatik- und der
Rhetorikschule waren jedoch allein der männlichen Jugend vorbehalten.
Das oberste Bildungsziel war die Rhetorik, das geschickte Reden
und Argumentieren; sie bereitete auf eine politische Karriere im
griechischen Stadtstaat vor. Für Frauen erschienen Grammatik und
Redekunst überflüssig, da sie aus der Politik und dem öffentlichen
Lebensraum sowieso ausgeschlossen waren. Dazu kam, dass viele
Mädchen sehr jung, mit etwa vierzehn Jahren, verheiratet wurden,
in einem Alter also, da ihre männlichen Altersgenossen - sofern sie
eine höhere Bildung anstrebten - noch mitten in der Ausbildung
beim Grammatik- oder Rhetoriklehrer standen. Kein Wunder, galten

die Griechinnen ihren meist wesentlich älteren Ehemännern
nicht unbedingt als Ausbund einer anregenden Gesprächspartnerin.
«Gibt es jemanden, mit dem du dich seltener unterhältst als mit
deiner Frau?» fragte denn auch boshaft der Geschichtsschreiber
und Schriftsteller Xenophon (ca. 430-354 v. Chr.), und er fuhr fort:
«Falls überhaupt, jedenfalls nicht viele.» Er zitierte auch Sokrates
(ca. 470-399 v. Chr.), der die Männer ermunterte, ihre Frau das

Verwalten des Besitzes zu lehren : «.Und hast du sie denn nicht als
blutjunges Mädchen geheiratet, die so wenig wie irgend möglich
gehört und gesehen hatte? Muss man sich dann nicht vielmehr
darüber wundern, dass sie irgend etwas von dem, was sie sagen oder
tun soll, versteht, als wenn sie versagt?» (Zit. bei Lacey 1983, 153).
Noch herablassender liess sich Piaton (ca. 428-348 v. Chr.)
vernehmen, der ohne Umschweife die Meinung vertrat, dass die
Lernfähigkeit einer Frau insgesamt geringer sei als jene eines Mannes
(a.a.O., 154). Während die griechischen Ehefrauen im allgemeinen
ein sehr zurückgezogenes Leben führten und im Normalfall nicht
einmal an den Festgelagen ihres Mannes im eigenen Haus teilnehmen

durften, genossen die Hetären - eine Art Edelprostituierte -
einen gewissen Freiraum. Manche von ihnen eigneten sich autodi-



174 Bless-Grabher

daktisch eine Bildung an und zeichneten sich an Festmählern als

geistreiche Gesprächspartnerinnen aus.
Wie so vieles andere, kopierten die Römer von den Griechen

auch das dreistufige Schulsystem. Es war im grossen römischen
Reich eine weitverbreitete Sitte, dass Kinder zwischen etwa dem
siebten und elften Lebensjahr Lesen und Schreiben lernten.
Allüberall sammelten Elementarlehrer private Schülerinnen und Schüler

um sich und führten dabei oft eine recht kümmerliche, verachtete

Existenz (Bless-Grabher 1978, 36-48). Ein höheres Prestige
genossen die Grammatik- und besonders die Rhetoriklehrer, die
teilweise von den Städten besoldet wurden und wie bei den Griechen
nur Jungen aufnahmen (Leggewie 1991, 180-182). Einzelne Frauen
der Oberschicht eigneten sich dennoch via Väter oder Flauslehrer
eine höhere Bildung an. Berühmt war die Syrerin Julia Domna (+
217 n.Chr.), seit ca. 185 n.Chr. Gattin des nachmaligen Kaisers
Septimius Severus (146-211 n.Chr.). Später führte sie für ihren
Sohn, Kaiser Caracalla (186-217 n.Chr.), bei dessen Abwesenheiten
zeitweise die Regierungsgeschäfte. Sie besass vielbewunderte
Kenntnisse in Philosophie, Geometrie und anderen Wissenschaften,
pflegte bei Audienzen philosophisch-wissenschaftliche Gespräche
zu fuhren und unterhielt am Hof einen Gelehrtenzirkel. Als ihr
Sohn Caracalla 217 n. Chr. ermordet wurde, hungerte sie sich zu
Tode (Kytzler 1994, 87).

Hypatia von Alexandria (370-415)

Beispiele gelehrter Frauen aus spätrömischer Zeit sind auch aus
der berühmten ägyptischen Hochschulstadt Alexandria bekannt, in
der sich die grösste Bibliothek der alten Welt befand. Gemäss einer
mittelalterlichen Legende war Katharina von Alexandrien (Abb. 1),
die ums Jahr 300 als Christin den Martertod erlitt, hochgebildet,
übertraf in einer öffentlichen Disputation mit fünfzig heidnischen
Professoren diese an Gelehrsamkeit und bekehrte sie zum christlichen

Glauben. Im Spätmittelalter war Katharina eine derart populäre

Heilige, dass es kaum eine christliche Kirche gab, in der nicht ihr
Bild mit ihren Attributen Rad, Richtschwert und manchmal auch
ein Buch zu sehen war (Kleinau/Opitz 1, 1996, 114f.).



Bless-Grabher 175

Historisch besser fassbar als Katharina ist die Philosophin und
Naturwissenschafterin Hypatia (370-415), die wohl im Musaion
(Universität) von Alexandria aufwuchs und von ihrem Vater, dem
Mathematik- und Astronomieprofessor Theon, eine sorgfältige
Ausbildung erhielt. Anschliessend reiste sie zur Weiterbildung nach
Athen und Italien und soll die Männer sowohl durch ihre Schönheit
wie durch ihren Verstand beeindruckt haben. Nach ihrer Rückkehr
nach Alexandria übernahm sie als erste Frau einen Lehrstuhl für
Mathematik und Philosophie. Kurz vor dem Untergang der antiken
naturwissenschaftlichen Tradition kamen zahlreiche Studenten nach

Alexandria, um ihre Vorlesungen über Mathematik, Astronomie,
Philosophie und Mechanik zu hören. Ihr Heim wurde zum intellektuellen

Zentrum, in dem wissenschaftliche und philosophische Fragen

diskutiert wurden (Alic 1987, 55-59; Kytzler 1994, 80-82).

Abb. 1: Die gelehrte hl. Katharina (+ um 300) mit
ihren Attributen Rad und Buch. Illustration aus dem

Stundenbuch der Beginen des Hötel-Dieu von Tour-

nus, um 1474. (FotoJ. M. Petit, Tournus/F)



176 Bless-Grabher

Von Hypatias Schriften - meist Texte für ihre Studenten - ist
keine vollständig erhalten. Teile ihres Werks sind wohl in die noch
existierenden Abhandlungen ihres Vaters Theon eingegangen. Ihre
bedeutendste Leistung vollbrachte sie in der Algebra, indem sie
einen Kommentar in dreizehn Bänden zur «Aritmetica» des Di-
ophant schrieb, der im 3. Jh. n. Chr. in Alexandria gelehrt hatte und
«Vater der Algebra» genannt wurde (Hypatias Schriften aufgezählt
bei Alic 1987, 57f.). Sie entwickelte die «diophantischen Gleichungen»

und präsentierte auch Alternativlösungen. Im weiteren
verfasste sie eine achtbändige Abhandlung über Kegelschnitte und

Ellipsen (mit denen sich auch die Sternenbahnen beschreiben Hessen)

und war vermutlich an Theons Revision von Euklids «Elementen

der Geometrie» beteiligt. Neben Mathematik und Philosophie
interessierte sich Hypatia auch für Mechanik und angewandte
Technologie. Von einem ihrer Schüler, dem späteren Bischof Syne-
sios von Ptolemais (frühes 5. Jh.), sind Briefe erhalten, die den tiefen

Respekt des Schreibers vor der grossen Lehrerin erkennen
lassen. Diese Briefe geben auch ihre Zeichnungen für verschiedene
wissenschaftliche Instrumente wieder, darunter ein Astrolabium. Es
diente dazu, als «Sternenuhr» die Position der Sterne, Planeten und
der Sonne sowie den Aszendenten zu bestimmen. Daneben entwickelte

Hypatia auch einen Wasserdestillierapparat, ein Instrument
zur Messung des Wasserspiegels und einen Hydrometer aus Messing

mit einer Gradeinteilung zur Bestimmung des spezifischen
Gewichts einer Flüssigkeit.

Hypatia scheint auch politisch aktiv gewesen zu sein. Ihr Schüler

Hesychius (5. Jh. n. Chr.) schrieb: «Im Philosophentalar zog sie

durch die Innenstadt und sprach für alle, die zuhören wollten,
öffentlich über die Lehren des Piaton oder des Aristoteles oder irgend
eines anderen Philosophen. Die Magistraten pflegten für die
Verwaltung der Staatsgeschäfte zuerst ihren Rat einzuholen.» (Zit.
bei Alic 1987, 58) In dieser spätantiken Zeit war das Christentum
gerade daran, das Heidentum zu verdrängen; dank der Protektion
der römischen Kaiser entwickelte es sich zur neuen Staatsreligion.
Als Heidin und Anhängerin des griechischen, wissenschaftlichen
Rationalismus war Hypatia zunehmend gefährdet, besonders seit

Cyrill (+ 444 n. Chr.) im Jahre 412 das Amt des christlichen
Patriarchen von Alexandria übernommen hatte. Er vertrieb zunächst zu
Tausenden die Juden aus der Stadt und betrachtete es anschliessend



Bless-Grabher 177

als seine Aufgabe, die Gelehrtenstadt von den Neuplatonikern zu
reinigen - trotz der Proteste des Orestes (spätes 4,/ffühes 5. Jh.), des
römischen Statthalters in Ägypten, eines früheren Schülers und
langjährigen Freunds von Hypatia. Vergeblich bat Orestes Hypatia,
Christin zu werden, um sicherer zu leben. Im März 415 wurde sie
brutal ermordet. Ein christlicher Historiker des 5. Jahrhunderts,
Socrates Scholastius, schilderte die Untat wie folgt: «Die Leute
verehrten und bewunderten sie wegen ihrer einzigartigen Bescheidenheit,

was ihr andererseits Neid und Gehässigkeit eintrug. Da sie
zudem häufig und sehr vertraut mit Orestes diskutierte, warf man
ihr vor, ihretwegen könnten sich der Bischof (Cyrill) und Orestes
nicht vertragen. Kurzum, einige vorschnelle, unbesonnene Hitzköpfe,

unter ihnen ihr Anführer Petrus, ein Vorleser in der Kirche,
lauerten der Frau aufdem Heimweg aufund zerrten sie in die Cae-
sarium-Kirche hinein. Sie rissen ihr die Kleider vom Leib, schnitten
ihr mit scharfen Muscheln die Haut auf und zerfleischten sie. Dann
vierteilten sie ihren Körper und brachten die Teile zu einem Ort
namens Cinaron und verbrannten sie zu Asche.» (Zit. bei Alic
1987, 59)

Bildung in Frauenklöstern

Mit dem Zusammenbruch des Weströmischen Reichs im 5.

Jahrhundert n. Chr. wurde das europäische Bildungswesen weit
zurückgeworfen. Nach der Völkerwanderung waren Germanen die
neuen Herren Europas, und sie waren meist Analphabeten. Als auch
sie das Christentum annahmen, zog dies wieder einen gewissen
Bedarf an Bildung nach sich, denn das Christentum ist eine Buchreligion.

Priester und Mönche mussten lesen können und eine

Ahnung vom Latein haben, um den liturgischen Verpflichtungen
nachzukommen. An Bischofssitzen und in Klöstern entstanden daher im
Frühmittelalter Schulen zur Ausbildung des klerikalen Nachwuchses.

Wegen dieser Zielrichtung waren Mädchen zunächst davon

ausgeschlossen (vgl. Abb. 2).
Als zunehmend auch Frauenklöster entstanden, besserten sich

die Bildungsmöglichkeiten fur Frauen. Auch Nonnen benötigten
nämlich für die Bewältigung ihres täglichen Offiziums - des

Singens und Rezitierens von Psalmen und weiterer liturgischer Gebete



178 Bless-Grabher

zu den kanonischen Stunden - eine gewisse Bildung. Zudem war es

üblich, dass, ähnlich wie bei den Mönchen, während den Mahlzeiten

jeweils eine Nonne aus erbaulichen Schriften vorlas.
Im Gebiet der Schweiz kamen die ersten Frauenklöster im 8. und

9. Jahrhundert auf (Augustinerinnenkloster Cazis, Kanonissenstift
Schänis, benediktinisches Fraumünsterstift Zürich). Während des

ganzen Mittelalters gab es aber auch religiös lebende Frauen, die
nicht in einen Orden eingebunden waren. Im frühen und hohen
Mittelalter waren dies vor allem die Reklusen oder Inklusen, die
sich oft lebenslang in eine Zelle bei einer Kirche einmauern Hessen.

Eine besonders berühmte derartige Klausnerin war die vornehme
und gebildete Alemannin Wiborada (+ 926). Schon in ihrer Jugend
hatte sie von ihrem Bruder Hitto, der die Klosterschule von St. Gallen

besuchte, etwas Bildung erhascht, die Psalmen auswendig und
Lesen gelernt. Bücher verehrte sie geradezu. Den Mönchen des

Klosters St. Gallen schickte sie als Geschenk oft schöne selbstgewobene

Buchumschläge zum Einbinden ihrer Bücher (Berschin
1983, 39). Später lebte sie als gesuchte Ratgeberin in einer Zelle bei
der Kirche St. Mangen in St. Gallen. Sie sah den Überfall der
Ungarn auf St. Gallen voraus und warnte rechtzeitig ihre Umwelt, so
dass sich die Menschen samt den Bücherschätzen des Klosters St.

Gallen in Sicherheit bringen konnten. Sie selbst blieb getreu ihrem
Gelübde in ihrer Zelle, in der sie am 1. Mai 926 von den Ungarn
erschlagen wurde (Berschin 1983).

Im Zuge der religiösen Bewegungen des Hochmittelalters
entstanden namentlich im 12. und 13. Jahrhundert zahlreiche neue
Frauenklöster. Nebst den traditionellen Orden der Benediktinerinnen

und Augustinerinnen traten nun vor allem Klöster der neuen
Orden - der Zisterzienserinnen, Dominikanerinnen und Klarissen
(Franziskanerinnen) - in den Vordergrund.

Die Nonnenkonvente Hessen ihren Novizinnen eine oft mehrjährige

Gundausbildung angedeihen, wozu Lesen und Schreiben, etwas
Latein und liturgischer Gesang gehörten. Viele Klöster nahmen
zusätzlich auch Mädchen, die nicht für das Klosterleben bestimmt

waren, zur Schulung auf. So etwa warb der sächsische Herzog und

spätere König Heinrich I. (+ 936), der Begründer des Deutschen

Reichs, um die Hand seiner späteren Frau Mathilde (ca. 893-968),
als sie noch Schülerin im Frauenkloster Herford war. Inkognito
hatte er sie dort 908 in der Kapelle beobachtet (Diwald 1987, 162



Bless-Grabher 179

und 170 f.). Als Herrscherin vermochte Mathilde später ihre Umwelt

zu begeistern und wurde nach ihrem Tod als Heilige verehrt.
Ihr Grab befindet sich noch heute neben dem ihres Mannes in der
romanischen Stiftskirche von Quedlinburg/D.

Abb. 2: Auch wenn Frauen im Mittelalter das Studium
der „Sieben Freien Künste" an öffentlichen Schulen
verwehrt war, wurden diese Künste selbst oft allegorisch
als Frauen dargestellt. Flier die „Grammatik", die mit
der traditionellen Rute des Lehrers in der Hand über
zwei Lateinschülern thront - eine Steinskulptur am
Westportal der Kathedrale von Chartres aus dem 12.

Jahrhundert. (Foto Editions P. L. Lefövre, Piriac/F)



180 Bless-Grabher

In den Frauenklöstern wurde der Unterricht teils durch Nonnen
des eigenen Konvents, teils durch Beichtväter bzw. Mönche aus
befreundeten oder zugeordneten Klöstern erteilt. Jedes Kloster be-
sass eine Bibliothek und meist auch eine Schreibstube, in der
Urkunden und Briefe geschrieben und oft auch auf professionelle
Weise Bücher kopiert und illuminiert wurden. Das zentrale Anliegen

der klösterlichen Erziehung war allerdings nicht in erster Linie
der Erwerb intellektueller Fähigkeiten und wissenschaftlicher
Erkenntnisse, sondern die Formung der Persönlichkeit im Rahmen der
klösterlichen Zielsetzung. Im Vordergrund standen Demut, Gehorsam

und Keuschheit, Askese und meditative Übungen, aber auch
entsprechendes Benehmen gegenüber den Mitschwestern sowie die
pflichtgemässe Erfüllung der Aufgaben im Gottesdienst und
Klosterhaushalt.

Erst recht von Bedeutung wurde die Lesefähigkeit der Nonnen
im Zusammenhang mit dem Wandel des spirituellen Lebens im
Spätmittelalter, als eine Fülle volkssprachlicher Erbauungs- und
Gebetbücher zur privaten Lektüre erschienen (Kleinau/Opitz 1

1996, 67-69).
Im Mittelalter stammten bis zum Ende des 13. Jahrhunderts so

gut wie alle geistig herausragenden Frauen - Schriftstellerinnen,
Dichterinnen, Heilkundige, Künstlerinnen - aus klösterlichem
Umfeld. Zweifellos war das Klosterleben dem geistigen Streben förderlicher

als die Tretmühle eines arbeitsintensiven Familienalltags, gab
es hier doch Stille und innere Sammlung, eine Bibliothek,
Schreibwerkzeug, Schulung und kulturelle Anregung.

Im deutschen Sprachbereich gilt Hrotsvit oder Roswitha von
Gandersheim (ca. 930/940-ca. 990) als früheste deutsche Dichterin.
Sie stammte aus niedersächsischem Adel, lebte im aristokratischen
Benediktinerinnenstift Gandersheim bei Braunschweig und besass

eine für ihre Zeit umfassende Bildung. Mühelos schrieb sie lateinische

Geschichtsdichtungen, z.B. über Kaiser Otto den Grossen

(912-973), epische Verslegenden und - in der damaligen Literaturszene

ganz ungewöhnlich - Lesedramen in Reimprosa, darunter
«Dulcitius» und «Abraham» (Anderson/Zinsser 1995, 247-49;
Lexikon des Mittelalters, Bd. 5, Sp. 148 f.). Für diese Dramen benützte

sie die Versmasse des römischen Dichters Terenz (ca. 190-159 v.
Chr.). Offensichtlich wollte sie einen Ersatz bieten für dessen an-
stössige Komödien, die weitherum als Schullektüre im Gebrauch



Bless-Grabher 181

waren. Gerühmt werden heute noch die Schlagfertigkeit ihrer
Dialoge, der theaterwirksame Aufbau ihrer Dramen und das psychologische

Einfühlungsvermögen in ihre Heldinnen und Helden (Bless-
Grabher 5/1997, 19).

Ein eindrückliches Lebenswerk hinterliess auch die Mystikerin
und Äbtissin Hildegard von Bingen (1098-1179; Abb. 3), die schon
in ihrer frühen Jugend der gebildeten Klausnerin Jutta von Sponheim

(ca. 1092-1136) zur Erziehung übergeben worden war und mit
ihr und weiteren Schülerinnen im Schatten des Benediktinerklosters
Disibodenberg lebte. Mit 42 Jahren begann sie, ihre Visionen in der
üblichen Gelehrten- und Kirchensprache Latein niederzuschreiben.
Allerdings hatte sie nie eine reguläre Lateinschule absolviert und
empfand ihre grammatikalischen Kenntnisse als ungenügend, weshalb

sie einen gebildeten Mönch des Klosters Disibodenberg
beauftragte, ihre Texte fortlaufend grammatikalisch zu korrigieren und
ins Reine zu schreiben. Nach und nach verfasste sie drei umfangrei-

Abb. 3: Die visionäre Mystikerin und Schriftstellerin
Hildegard von Bingen (1098-1179) über ihrer
Schreibtafel. Abbildung aus dem Codex „Uber Divi-
norum Operum", um 1220/30 (Biblioteca Statale Lucca,

Cod. 1942).



182 Bless-Grabher

che Bücher über ihre gewaltigen Visionen zum Thema Gott,
Mensch und Kosmos, aber auch natur- und heilkundliche Schriften,
zahllose Briefe an fuhrende Persönlichkeiten ihrer Zeit sowie
Dutzende wunderbarer lyrischer Hymnen und Gedichte, die sie - ebenso

wie ein Singspiel - auf geniale Art selbst vertonte (aktuelle
Bibliographie zu Hildegard bei Kotzur 1998, 347-349). Daneben gründete

und leitete sie zwei grosse Frauenklöster und unternahm
bereits in hohem Alter noch mehrere ausgedehnte Predigtreisen. In
ihren Schriften und erst recht in ihrer Musik war sie eigenständiger
und schöpferischer als ihre männlichen Zeitgenossen. Ihre ausser-
gewöhnliche Originalität verdankte Hildegard nicht zuletzt gerade
ihrem ungeregelten und teilweise autodidaktischen Bildungsweg, da
nämlich das allein auf Tradition getrimmte «männliche» Bildungswesen

ihrer Zeit jede Art von Neuerungen und Kreativität plattzu-
walzen pflegte (Diers 1998, 14).

Zu erwähnen ist auch Herrad von Landsberg (um 1125-1195),
die unter dem Titel «Hortus deliciarum» (Garten der Lüste) ein
umfangreiches Kompendium des Wissens ihrer Zeit als eine Art
Lehrbuch für ihre Mitschwestern verfasste (Anderson/Zinsser 1995,
249f.; Lexikon des Mittelalters Bd. 4, Sp. 2179). Mechthild von
Magdeburg (ca. 1212-nach 1282) und ihre mystisch begabten
Mitschwestern Mechthild von Hackeborn (um 1241-1299) und Gertrud
die Grosse (1256-1301/02), die alle im Kloster Helfta/D lebten,
brachten ihre Visionen und religiösen Erfahrungen teils in lateinischer,

teils in mittelhochdeutscher Volkssprache und in kunstvollen
literarischen Formen zum Ausdruck (Anderson/Zinser 1995, 272 f.;
Lexikon des Mittelalters Bd. 6, Sp. 437 f. und Bd. 4, Sp. 1355 f.).
Eine der ersten Personen, die Biographien in deutscher Sprache
verfassten, war die aus Zürich stammende Dominikanerin Elsbeth
Stagel (ca. 1300-ca. 1360; Abb. 4), die im Kloster Töss bei Winter-
thur lebte. Sie schrieb das «Schwesternbuch von Töss» (Biografien
von Schwestern ihres Klosters), stand in einem intensiven
Briefwechsel mit dem Mystiker Heinrich Seuse (ca. 1295-1366), ihrem
Seelenführer, und verfasste eine Lebensbeschreibung über ihn
(Lexikon des Mittelalters VIII 1996, 38).



Bless-Grabher 183

t4*nv
lc ^'Y
ac*I>
tili«r

>*tmt

iicrift
vmtt

r _ $\v*vt

l^24^ ^wW
^ti ^ctt)

r mi W vti>cvf<^«.t^c.-
|vti> fm<- xvwi \vr4ftw«|'

fa*We 1d$cr

,-^Vj
^.i'j
5: ->l

r:

Abb. 4: Elsbeth Stagel (ca. 1300-1366) stammte aus
Zürich und lebte um 1300 als schreibende Nonne im Kloster
Töss bei Winterthur. Hier ihre älteste Darstellung in einer
Initiale eines Codex des „Tösser Schwesternbuchs" aus
der Mitte des 15. Jahrhunderts (heute in Stadtbibliothek
Nürnberg, Cent V 10a).

Nicht gut bekam das Schreiben dagegen der französischen Begi-
ne Margareta Porete (ca. 1250-1310). Ihr in Altfranzösisch verfass-
tes Werk «Der Spiegel der einfachen Seelen» (Gnädinger 1987),
das aus einem mystischen Gespräch zwischen der Liebe, der Seele

und der Vernunft besteht, geriet in die Mühlen der Inquisition und
wurde als häretisch verurteilt. Da sich Margareta weigerte, gewis-



184 Bless-Grabher

sen Sätzen abzuschwören, wurde sie am 1. Juni 1310 in Paris vor
einer grossen Zuschauermenge öffentlich verbrannt.

Adelige Erziehung

Wie sah die Erziehung adeliger Mädchen aus, die keine Klosterschule

besuchten? - Einen Einblick in die Ideale der Zeit bietet die
didaktische Dichtung des 12. bis 15. Jahrhunderts, die sich
hauptsächlich der Formen des Spruchs und des Traktats bediente.
Bekannt sind auch die beiden Lehrgedichte «Winsbecke und Winsbe-
ckin», die im ersten Drittel des 13. Jahrhunderts entstanden und
unter anderem in der Manessischen Liederhandschrift enthalten
sind (Kleinau/Opitz 1, 1996, 26-29). Die Gedichte fingieren ein
Gespräch zwischen Vater und Sohn bzw. zwischen Mutter und
Tochter. Bei der Frau und dem Mädchen konzentriert es sich auf die
Fragen von Liebe und Ehe (Abb. 5). Es geht um die Bewahrung des

«guten Rufs» der Tochter bei gleichzeitiger gesellschaftlicher
Präsenz als notwendige Voraussetzungen, einen geeigneten
Heiratskandidaten zu finden. Auch der richtige Umgang mit den Symptomen

der Minne kommt zur Sprache. Die Junge will sich der Macht
der Minne verweigern, während die erfahrene Alte nur zu gut weiss,
dass sich auch die Tochter dem traditionellen weiblichen Lebensmodell

von Ehe und Kinderaufzucht nicht entziehen können wird.
Ihre Aufgabe sieht sie darin, die nächste Generation möglichst
reibungslos auf diese Rolle vorzubereiten. Während im «männlichen»
Gegenstück des Lehrgedichts der Vater namens «Winsbecke» für
seinen Sohn zwei verschiedene mögliche Zukunftsmodelle entwirft

- entweder ein Leben im höfischen Rittertum oder ein geistliches
Leben als Spitalgründer, hat das Mädchen keine Wahl: Es hat die
gleiche Frauenrolle wie seine Mutter zu übernehmen.



Bless-Grabher 185

Abb. 5: Eine adelige Mutter belehrt ihre Tochter. Illustration

des Lehrgedichts „ Die Winsbeckin " in der in Zürich
um 1310 geschriebenen Manessischen Liederhandschrift.
(Universitätsbibliothek Heidelberg; Foto aus Kleinau/
Opitz, 1996/Bd. 1, 27)

Bürgerliche Bildung in spätmittelalterlichen Städten

Mit dem Aufblühen der Städte seit dem 12./13. Jahrhundert
verbreiteten sich auch die städtischen Lateinschulen, die meist eine

Koproduktion von Stadt und Pfarrgemeinde darstellten und nur
Knaben offen standen. Diese wurden in der Regel auch zur
Verschönerung des liturgischen Gesangs in der entsprechenden
Pfarrkirche beigezogen. Ebenso wie die Lateinschulen waren die im



186 Bless-Grabher

späteren Mittelalter neu aufkommenden Universitäten fur Frauen
nicht zugänglich, wurden sie doch in erster Linie als Ausbildungsstätte

von Klerikern angesehen. Aber auch als ihre kirchlichen
Wurzeln längst in den Hintergrund getreten waren, blieben die
höheren Schulen weiterhin reine Männerdomänen. Die wahre
Bestimmung der Frau, so hiess es immer wieder, seien Ehe und
Mutterschaft, und diese seien unvereinbar mit einem Studium (Magdalen

Bless-Grabher 1998). Je mehr Berufe durch ein Universitätsstudium

reguliert wurden, desto ausschliesslicher blieben sie Männern
vorbehalten. Hatte es beispielsweise im 12. und 13. Jahrhundert
noch weibliche Ärztinnen gegeben, war dies im späteren Mittelalter
nicht mehr möglich. Akademische Berufe, etwa in den Bereichen
Medizin, Jurisprudenz oder gar Theologie, blieben den Frauen nun
jahrhundertelang verwehrt.

Der Wohlstand der Städte basierte auf den Kaufleuten und
Handwerkern. Auch sie waren für ihre Geschäfte, ihre Korrespondenzen

und Buchführung zunehmend auf Lesen, Schreiben und
Rechnen angewiesen, nicht aber auf Latein. Prompt reagierten
private Anbieterinnen und Anbieter auf die neuen Bedürfnisse und
vermittelten in privaten «Winkelschulen» Knaben wie Mädchen die
Fähigkeit des Lesens und Schreibens in der Muttersprache, manchmal

auch ein klein wenig Rechnen oder ein paar lateinische
Brocken.

Nicht selten lernten die Mädchen die Elementarfächer bei Begi-
nen. Die ersten grossen Beginenhöfe waren um 1200 in Flandern,
Brabant und Wallonien entstanden, von wo sich die Bewegung
entlang dem Rhein und schliesslich in vielen Teilen Europas, auch
im Gebiet der heutigen Schweiz, weiterverbreitete. Dabei handelte
es sich um Frauen, die einzeln oder in Gemeinschaft mit anderen (in
sog. Beginenhäusern) ein religiöses Leben führten, ohne einem
etablierten Orden anzugehören oder feierliche Gelübde fürs ganze
Leben abzulegen. Anders als die klausurierten Klosterfrauen, die

von Stiftungen und ihrer Mitgift lebten, einen Grossteil des Tages
mit dem Singen der liturgischen Tagzeiten verbrachten und ihre
Klöster nicht verliessen, nutzten die Beginen die neuen
Erwerbsmöglichkeiten der aufblühenden Städte und lebten von ihrer eigenen

Hände Arbeit. Manche betreuten Kranke oder Sterbende, andere

spannen und woben, wieder andere gössen Kerzen oder
unterrichteten Mädchen. Auch kleine, ärmliche Beginengemeinschaften



Bless-Grabher 187

besassen trotz ihres sonst einfachen Lebensstils meist eine eigene
Bibliothek; Beginen waren gebildeter als der Durchschnitt der
Frauen. Erst in den letzten Jahren ist die Beginenforschung so richtig

in Gang gekommen. Sie lässt erkennen, dass vom 13. bis 15.
Jahrhundert vor allem in den Städten (auch in Schweizer Städten)
ein erstaunlich hoher Prozentsatz von Frauen - um die 10 bis 15%
der erwachsenen Frauen! - als Beginen lebten (Helvetia Sacra
1995).

Erste Hinweise, dass einzelne Mädchen öffentliche städtische
Schulen besuchten, finden sich in Flandern und Paris schon im 13.

Jahrhundert. Hier wurden im frühen 14. Jahrhundert auch die ersten
städtischen Mädchenschulen ins Leben gerufen. In deutschsprachigen

Landen scheinen Mädchen, zumindest in den Städten, erst seit
dem 15. Jahrhundert in grösserer Zahl das Lesen und Schreiben
gelernt zu haben (Abb. 6). Jedenfalls beherrschten von den Bürgersfrauen,

die im späten 14. Jahrhundert geboren waren, erst wenige
die Kunst des Schreibens. «Ich schäme mich fast,» schrieb zu
Beginn des 15. Jahrhunderts eine Bürgersfrau aus Augsburg einer
Verwandten in Donauwörth, «weil ich glaube, dass ich in ganz
Augsburg die einzige Frau bin, die schreiben und lesen kann, und
furcht, man möchte über uns lachen, dass wir einander schreiben.
Denn ich glaube, dass in ganz Wörth ausser Dir nicht eine ist, die
schreiben und lesen kann» (Kleinau/Opitz 1, 1996, 78). Die beiden
Frauen tauschten sich regelmässig Briefe aus, was in ihren Augen
neuartig und ungewöhnlich war.

Als der Kaufmann Hildebrand Veckinhusen 1422 bis 1425 im
Schuldturm von Brügge in Flandern inhaftiert war, beklagte er sich
bei seiner in Lübeck lebenden Frau Margarethe, dass er zu selten
Briefe von ihr erhalte. Sie antwortete ihm, er wisse doch, dass sie
nicht schreiben könne. Die Tochter Trudeke habe nicht immer Zeit,
und andere schreibfähige, vertrauenswürdige Personen Hessen sich
nicht immer schnell genug finden, wenn sie erfahre, dass ein Briefbote

Lübeck verlasse. Auch Margarethes Schwägerin Elisabeth
Veckinhusen war beim Abfassen ihrer Briefe auf die Hilfe ihrer
Tochter angewiesen. Vom Kölner Kaufmann Johann Sloesgin sind

Aufzeichnungen erhalten, wonach ab 1426 die Töchter der Familie

gemeinsam mit den Söhnen die Schule ihres Pfarrsprengels besuchten

(Kleinau/Opitz 1, 1996, 78).



188 Bless-Grabher

Abb. 6: Blick in ein bürgerliches Schlafgemach des
Spätmittelalters: Der Mann ist gestorben und wird von zwei Beginen
in eine Leinwand eingenäht, die Frau hat ihr Gebetbuch
zugeklappt (sie kann lesen!) und trauert. Buchillustration aus
dem Stundenbuch des Herzogs Philipp des Guten aus der
Mitte des 15. Jahrhunderts (Königliche Bibliothek Den
Haag).

Wie in Köln wurden seit dem 15. Jahrhundert auch in vielen
anderen Städten Mädchen aus dem Kaufmannsmilieu gemeinsam mit
Jungen ab etwa dem 6. Lebensjahr in die Pfarrschule oder andere
niedere Schulen der Stadt geschickt. Die Dauer dieses freiwilligen
Schulbesuchs war allerdings je nach Geschlecht verschieden. Knaben

blieben bis zum 13. oder 14. Lebensjahr in der Schule, Mädchen

nur etwa bis zum Alter von zehn Jahren. Danach mussten sie
sich auf ihre anspruchsvolle künftige Aufgabe als Hausfrau vorbereiten,

indem sie der Mutter bei den vielfältigen Haushaltarbeiten -
wozu auch Textilarbeiten sowie die fachgerechte Lagerung und



Bless-Grabher 189

Konservierung von Lebensmitteln zählten - zur Hand gingen. Eine
offizielle, von den Zünften anerkannte Handwerkerlehre und erst
recht die Erlangung der Meisterwürde - unabdingbar für die Führung

eines eigenen Geschäfts - blieb Mädchen und Frauen in der
Regel verwehrt. Für sie war höchstens eine passive Zunftmitgliedschaft

«abgeleiteten Rechts» möglich, wenn sie die Gattin oder
Tochter eines Zunftmitglieds waren. In dieser Eigenschaft durften
sie z.B. an gewissen Festlichkeiten der Zünfte teilnehmen.

Christine de Pizan (1365-1431)

Die erste Frau, die öffentlich und pointiert gegen die ungleichen
Bildungs- und Berufschancen der Frauen Stellung nahm, war Christine

de Pizan (Abb. 7). Sie war 1365 in Venedig als Tochter des
Tommaso di Benvenuto da Pizzano (+ 1387) geboren worden, der
an der Universität Bologna 1344 bis 1356 einen Lehrstuhl für
Astrologie innehatte und dann zum Rat der Stadt Venedig ernannt worden

war. Da er ein Wissenschaftler von überregionalem Ansehen

war, berief ihn König Karl V. «der Weise» (1338-1380) um 1365

an seinen Hof. Drei Jahre später Hess er seine Familie nach Paris
nachkommen. So wuchs Christine im Umkreis des französischen
Königshofs auf. Ihre Eltern scheinen über ihre Erziehung
unterschiedliche Auffassungen gehabt zu haben. Sie lässt nämlich später
in ihrem «Buch von der Stadt der Frauen» im Zusammenhang mit
der Diskussion um die Notwendigkeit der Frauenbildung die «Frau
Rechtschaffenheit» sagen: «Dein eigener Vater, ein bedeutender
Wissenschafter und Philosoph, glaubte keineswegs, das Erlernen
einer Wissenschaft gereiche einer Frau zum Schaden; wie du weißt,
machte es ihm grosse Freude, als er deine Neigung zum Studium
der Literatur erkannte. Aber die weibliche Meinung deiner Mutter,
die dich, wie es für Frauen gemeinhin üblich ist, mit Handarbeiten
beschäftigen wollte, stand dem entgegen, und so wurdest du daran
gehindert, in deiner Kindheit weitere Fortschritte in den
Wissenschaften zu machen.» (Pizan 1987, 185)

Immerhin wird der väterliche Einfluss Christines Freude und
Interesse an Wissenschaft und Bildung geweckt haben. Ebenso wird
sie auch intellektuelle Anregungen vom Königshof empfangen
haben. Mit fünfzehn Jahren heiratete sie 1380 den zehn Jahre älteren



190 Bless-Grabher

Notar und königlichen Sekretär Etienne du Castel (1355-1390).
Wenig später verschlechterte sich die Lage der Familie, denn am
16. September 1380 starb der königliche Gönner Karl V., das Land
geriet wegen des «Hundertjährigen Kriegs» (1338-1453) in eine

Abb. 7: Die Schriftstellerin Christine de Pizan (1365-
1431) in ihrer Studierstube. Illustration aus einer
Handschrift des 15. Jahrhunderts (Ms. Harl. 4431, British
Library Board, London).

schwere Krise. Der Einfluss von Christines Vater am Hof nahm ab,
1387 starb er. 1390 erlag auch ihr Gatte, mit dem sie eine überaus

glückliche Ehe geführt hatte, einer Epidemie. Christine fühlte sich



Bless-Grabher 191

zunächst verloren, verharrte aber nicht im Zustand der Trauer und
Resignation, denn dies erlaubte schon ihre schlechte wirtschaftliche
Lage nicht. Sie hatte nun für ihre drei Kinder, ihre Mutter und eine
mittellose Nichte zu sorgen. Zunächst verdiente sie sich ihr Brot mit
dem Abschreiben fremder Werke, begann aber schon bald, selbst zu
schreiben und einen Kreis bedeutender adeliger Gönner für sich zu
gewinnen. Sie war die erste Frau, die als Schriftstellerin nicht aus
klösterlichem Umkreis stammte. Mit Schreiben verdiente sie für
sich und ihre Familie den Lebensunterhalt. Dabei entstand ein
umfangreiches Werk, das religiöse und weltliche Lyrik, Geschichtsschreibung,

Lehrdichtung, Streitschriften zur Frauenfrage, Traktate
zur weiblichen Erziehung und Stellungnahmen zur politischen
Situation Frankreichs umfasst.

Bereits 1399 griff sie in ihrer «Epistre au dieu d' amour» (Sendbrief

an den Liebesgott) die allgemein akzeptierten Pauschalverurteilungen

des weiblichen Geschlechts an, die damals vor allem auch
in zeitgenössischen Romanen zum Ausdruck kamen (Kleinau/Opitz
1, 1996, 238). In ihrem 1405 veröffentlichten «Buch von der Stadt
der Frauen» präzisierte sie ihre Position. Sie widerlegte darin die
klassischen Vorurteile von der intellektuellen, moralischen und

körperlichen Unterlegenheit der Frauen, beschrieb zahlreiche
herausragende Frauen der Geschichte und formulierte ein neues
Menschen- und Frauenbild, das bereits künftige humanistische Ideale

von der Selbstbestimmung des Menschen vorwegnahm (Christine
de Pizan 1987,35-289).

Mit diesem Buch kurbelte Christine de Pizan eine Diskussion

an, die noch jahrhundertelang weitergehen, immer wieder für rote
Köpfe sorgen und mit dem Fachbegriff «Querelle des femmes»
bezeichnet werden sollte. Die Frage der Würde und Bildungsfähigkeit

der Frauen wurde in den romanischen Ländern - in Italien und

Frankreich - früher und intensiver debattiert als im deutschsprachigen

Raum. Nebst Frauen äusserten sich in der frühen Neuzeit (16.-
18. Jh.) auch immer wieder einzelne Männer durchaus frauen-
ffeundlich. Ihre Schriften hatten jedoch wenig konkrete Auswirkungen

(Kleinau/Opitz 1 1996, 238-248).



192 Bless-Grabher

Die «gelehrte Frau» - Ideal und Schreckgespenst

Der im 15./16. Jahrhundert aufkommende Humanismus hatte ein
neues Menschenbild vor Augen. Im Mittelpunkt stand die Entfaltung

des selbstbestimmten Individuums. Ziel war ein umfassendes
Wissen auf literarischem und naturwissenschaftlichem Gebiet. In
erster Linie dachte man dabei an die Entfaltung des Mannes.
Immerhin gab es beispielsweise im Italien der Renaissance nicht
wenige Mädchen der Aristokratie, die bei Privatlehrern den gleichen
vielseitigen Unterricht wie ihre Brüder genossen. Manch eine Familie

war stolz auf die gelehrte Frau aus ihren Reihen, die in Gesellschaft

mit Wissen brillierte oder gar eigene Werke schrieb (Alic
1987, 71 f.; Kleinau/Opitz 1, 1996, 121-134). Dass sie keine
Universität besuchen konnte, war in der frühen Neuzeit nicht nur
schädlich, denn die modernen Wissenschaften, namentlich die
Naturwissenschaften, entstanden ausserhalb der verkrusteten, konservativen

Universitäten.
Das einfache Volk hatte andere Sorgen, als sich Privatlehrer zu

leisten und in gelehrten Diskussionen zu ergehen. Immerhin
bemühten sich nun auch die städtischen Obrigkeiten vermehrt um
die Förderung und Kontrolle der Volksbildung. Anstelle der
privaten «Winkelschulen» entstanden beispielsweise auch in
Schweizer Städten seit dem 16. Jahrhundert öffentliche «deutsche
Schulen» für Knaben und Mädchen - teils getrennt, teils gemischt.
Selbst eine kleine Stadt wie Wil SG - ein Ort mit rund tausend
Einwohnern - unterhielt seit dem 16. Jahrhundert nebst der bereits
seit dem 13. Jahrhundert nachweisbaren Lateinschule zusätzlich je
eine Deutsche Schule für Knaben und für Mädchen. Als sich dort
ein gewisser, sonst nicht weiter bekannter Johannes Kneffer 1582
für die Schulmeisterstelle der Knabenschule bewarb und man ihm
stattdessen jene der Mädchenschule anbot, lehnte er allerdings ab

mit der Begründung, es wolle ihn «nicht natürlich zu sin
beduncken», als Mann die Mädchen zu unterrichten! (Bless-
Grabher 1985, 351) Vom höheren Schulwesen waren die Mädchen
aber auch in der frühen Neuzeit weiterhin ausgeschlossen, ebenso

von einer Lehre in einem zünftischen Handwerk. Der
Konkurrenzkampf hatte sich gegenüber dem Mittelalter verschärft;
da wollte «mann» sich zum vornherein eine allfällige zusätzliche
Konkurrenz durch Frauen vom Leibe halten!



Bless-Grabher 193

Immer häufiger flammte dann aber im 17. und 18. Jahrhundert
die Frage nach der weiblichen «Bildungsfähigkeit» auf. Inzwischen
hatten in ganz Europa Frauen, die durch ihre Familie eine intellektuelle

Förderung erfahren hatten, Zugang zu Wissenschaftszirkeln
gefunden, die ausserhalb der staatlichen Institutionen standen. Nicht
wenige Frauen glänzten als Pionierinnen der Naturwissenschaften,
darunter die Botanikerin, Insektenforscherin und Blumenmalerin
Maria Sibylla Merian (1647-1717), Tochter eines Schweizers und
einer Holländerin (Bless-Grabher 2/1997), sowie die bedeutende
deutsche Astronomin Karoline Herschel (1750-1848). Besonders in
Frankreich scharten oft gebildete Damen der Oberschicht eifrig
diskutierende «Salons» um sich.

1742 erschien in Berlin die Schrift «Gründliche Untersuchung
der Ursachen, die das weibliche Geschlecht vom Studieren abhalten

(...)» (vgl. Kleinau/Opitz 1,1996, 288) der Quedlinburger Arzttochter

Dorothea Christiane Erxleben, geb. Leporin (1715-1762), in der
sie die Ablehnung des Frauenstudiums als ungerechtfertigtes Vorurteil

brandmarkte. Nicht mangelnde Geistesgaben, sondern
mangelnder Gebrauch dieser Gaben seien der Grund, warum es weniger
gelehrte Frauen als Männer gebe, schrieb sie. Sie selbst war von
ihrem Vater gründlich in Latein und Medizin unterwiesen worden
und führte in Quedlinburg/D eine erfolgreiche Arztpraxis. Von
missgünstigen Ärzten der Stadt der Kurpfuscherei und unerlaubten
Arzttätigkeit angeklagt, stellte sie sich 1754 mit Zustimmung des

preussischen Königs der Promotion an der Universität Halle. Den
Promotionstermin hatte sie wegen der Geburt eines Sohnes
verschieben müssen, worauf ihre Gegner höhnten: «(...) aus dem
Wochen Bette unter den Doctor Huth kriechen, istja wohl ein Paradoxon!»

(Kleinau/Opitz 1, 1996, 289) Mit Leichtigkeit und besten

Noten absolvierte sie die Examen; auch ihre Dissertation über
heilende Effekte angenehm schmeckender Arzneien wurde angenommen.

Sie war die erste akademisch anerkannte Ärztin und Doktorin
der Neuzeit, blieb aber noch für lange Zeit eine Ausnahme (Alic
1987, 119 f.; Kleinau/Opitz 1, 1996, 288-192).

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde in den meisten

europäischen Ländern, darunter auch in der Schweiz, eine
allgemeine elementare Schulpflicht für alle Kinder eingeführt. Auch auf
dem Land besuchten nun Knaben und Mädchen die neuen
Dorfschulen. Der Fächerkanon war für Mädchen etwas anders als für



194 Bless-Grabher

Knaben, indem ihnen auch hauswirtschaftliche Kenntnisse und
textiles Handarbeiten beigebracht wurden, während die Buben
Geometriestunden hatten.

In den Städten entstanden im 19. Jahrhundert - oft auf Initiative
von Frauenvereinen - Töchterschulen, in denen Bürgerstöchter zur
standesgemässen Überbrückung der Zeit zwischen Elementarschule
und Heirat eine gewisse Allgemeinbildung und Fremdsprachenunterricht

(hauptsächlich Französisch) erhielten. Ein Maturitäts-
abschluss war an diesen Schulen nicht vorgesehen, denn was sollte
«frau» mit diesem «Schlüssel zur Universität» schon anfangen,
wenn doch die Hochschulen nach wie vor gegen das Frauenstudium
mauerten? Ausserdem fehlte es nicht an Warnern, die das Bild allzu
gelehrter Frauenzimmer als Schreckgespenst für Männer an die
Wand malten. Eine solche Frau sei unattraktiv und untauglich für
Liebe, Ehe und Mutterschaft, hiess es.

Hauptsächlich Mediziner behaupteten noch lange und allen
Ernstes, Frauen seien generell von Natur aus zu dumm für ein
Studium. Der Münchner Medizinprofessor Theodor von Bischoff legte
1872 in einer Schrift dar, Frauen hätten einen kleineren Schädel und
ein kleineres Gehirn als Männer, was ihre geistige Unterlegenheit
beweise (Kleinau/Opitz 2, 1996, 301). Ein anderer Mediziner, Paul
Julius Möbius, behauptete, eine übermässige Beanspruchung des
Gehirns führe zu Unfruchtbarkeit, zum Rückgang der Milchproduktion

in der Stillzeit und zur Schädigung der nachfolgenden Generation.

«Je besser die Schulen werden, um so untauglicher werden die
Weiber» (Kleinau/Opitz 2, 1996, 303), lautete sein grobes Fazit.
Dazu kam, dass die Universitäten als für Frauen unschickliche
Männerdomänen galten, da sie ein Hort der Herrenwitze, des exzessiven

Biertrinkens und sich unflätig aufführender Studentenverbindungen

waren.
Marie Heim-Vögtlin (1845-1916), die erste Schweizer Ärztin

(Abb. 8), konnte nach ihrem Studium unter lauter Männern ein
Liedchen davon singen. Die Universität Zürich Hess als erste
Universität Europas bereits seit 1867 Frauen zum Studium zu, doch in
den ersten Jahren benutzten nur Ausländerinnen, vorab Russinnen,
diese Möglichkeit. Marie Vögtlin war 1869 die erste Schweizerin,
die sich hier zum Schrecken ihres konservativen Vaters, eines
verwitweten reformierten Pfarrers, immatrikulierte. Einer Freundin
schrieb sie in den ersten Semestern: «Es ist mir peinlich, überall



Bless-Grabher 195

unter Studenten zu stehen und mich passiv begaffen lassen zu müssen.

Meine Kurzsichtigkeit kommt mir sehr zustatten in dieser
Beziehung..'» (Zit. bei Bless-Grabher 3/1997, 32) Rüde Ablehnung und

Anzüglichkeiten erlebte sie erst recht während ihres Postgraduate-
Studiums in Leipzig (Bless-Grabher 3/1997). Es dauerte noch bis
1909, bis auch die letzten deutschen Universtitäten das Frauenstudium

zuliessen. Erst ab 1920 durften Frauen auch eine Habilitation
einreichen (Kleinau/Opitz 2, 1996, 346).

Abb. 8: Marie Heim-Vögtlin (1845-1916), die erste
Schweizer Ärztin. (Bild Graphische Sammlung der
Zentralbibliothek Zürich)



196 Bless-Grabher

Schlussbemerkungen

Tempi passati! Die grobschlächtigen äusseren institutionellen
Barrieren gegen die Frauenbildung sind mittlerweile in der westlichen

Welt fast überall gefallen. Stolpersteine gibt es immer noch,
aber sie sind heute subtiler und liegen einerseits in den Köpfen,
andererseits auch in den unterschiedlichen äusseren Lebensbedingungen

von Frauen und Männern. Immerhin hatte noch keine Generation

von Mädchen so viele Wahlmöglichkeiten wie die heutige!

Literatur

Alic Margaret, Hypatias Töchter. Der verleugnete Anteil der Frauen an der
Naturwissenschaft, aus dem Englischen übers, von Rita Peterli.
Unionsverlag, Zürich 1987.
Anderson Bonnie S. und Zinsser Judith P., Eine eigene Geschichte - Frauen

in Europa. Bd. 1 : Frühgeschichte bei 18. Jahrhundert. Fischer
Taschenbuch Verlag, Frankfurt a.M. 1995.
Berschin Walter (Flrsg.), Vitae Sanctae Wiboradae. Die ältesten
Lebensbeschreibungen der heiligen Wiborada. Mitteilungen zur vaterländischen
Geschichte, Bd. 51, hrsg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen,
St. Gallen 1983.
Bless-Grabher Magdalen, Cassian von Imola. Die Legende eines Lehrers
und Märtyrers und ihre Entwicklung von der Spätantike bis zur Neuzeit.
Verlag Peter Lang AG, Bern 1978.

Dies., Die Lateinschule der Stadt Wil (St. Gallen) im Wandel der Zeit. In:
Variorum Munera Florum - Latinität als prägende Kraft mittelalterlicher
Kultur. Festschrift für Hans F. Haefele zu seinem sechzigsten Geburtstag,
hrsg. von Adolf Reinle, Ludwig Schmugge und Peter Stotz. Jan Thorbecke
Verlag, Sigmaringen 1985.

Dies., Maria Sibylla Merian. Zum 350. Geburtstag der Naturforscherin
und Künstlerin. In: Zeitschrift «Mirjam» 2/1997, Verlag Cavelti AG, Gos-

sau, 42-43.
Dies., Marie Heim-Vögtlin, die erste Schweizer Ärztin. In: Zeitschrift
«Mirjam» 3/1997, Verlag Cavelti AG, Gossau, 32-33.
Dies., Frauenliteratur - so alt wie die Schrift. In: Zeitschrift «Mirjam»
5/1997, Verlag Cavelti AG, Gossau, 18-21.

Dies., Der lange Marsch zum Wissen. Zur Geschichte der Mädchen- und

Frauenbildung. In: Zeitschrift «Mirjam» 1/1998, Verlag Cavelti AG, Gossau,

23-25.



Bless-Grabher 197

Diers Michaela, Hildegard von Bingen. Deutscher Taschenbuch Verlag,
München 1998.
Diwald Hellmut, Heinrich der Erste und die Gründung des Deutschen
Reichs. Gustaf Lübbe Verlag, Bergisch Gladbach 1987.
Giebel Marion, Sappho, mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reihe
Rowohlts Monographien 291, Hamburg 1980.

Gnädinger Louise (Hrsg.), Margarete Porete: Der Spiegel der einfachen
Seelen. Wege der Frauenmystik. Aus dem Altfranzösischen übertragen
und mit einem Nachwort und Anmerkungen von Louise Gnädinger. Artemis

Verlag, Zürich/München 1987.
Helvetia Sacra, Abt. IX, Bd. 2: Die Beginen und Begarden in der Schweiz.
Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel/Frankfurt am Main 1995.
Kleinau Elke und Opitz Claudia, Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung.

Bd. 1: Vom Mittelalter bis zur Aufklärung; Bd. 2: Vom Vormärz bis
zur Gegenwart. Campus Verlag, Zürich/New York 1996.
Kotzur Hans Jürgen (Hrsg.), Hildegard von Bingen 1098-1179, bearb. von
Winfried Wilhelmy und Ines Koring. Verlag Philipp von Zabern, Mainz
1998.

Kytzler Bernhard, Frauen der Antike. Von Aspasia bis Zenobia. Verlag
Artemis & Winkler, Zürich 1994.

Lacey W. K., Die Familie im antiken Griechenland, übers, von Ute Winter.

Reihe: Kulturgeschichte der antiken Welt, Bd. 14, Verlag Philipp von
Zabern, Mainz 1983.

Leggewie Otto (Hrsg.), Die Welt der Römer. Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung, 6., neubearb. und erw. Aufl., Münster 1991.
Lexikon des Mittelalters, hrsg. vom Artemis Verlag bzw. LexMA Verlag
München, 9 Bände, 1980-1998.
Pizan Christine de, Das Buch von der Stadt der Frauen. Aus dem
Mittelfranzösischen übersetzt, mit einem Kommentar und einer Einleitung
versehen von Margaret Zimmermann. Orlanda Frauenverlag, 2. erw. Aufl.,
Berlin 1987.




	Der lange Weg zum Wissen - Zur Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung

