
Zeitschrift: Familienforschung Schweiz : Jahrbuch = Généalogie suisse : annuaire
= Genealogia svizzera : annuario

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: - (1998)

Artikel: Familienleben im antiken Griechenland

Autor: Reber, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-697330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-697330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reber 19

Familienleben im antiken Griechenland

Karl Reber

Summary

The ancient Greek family was patriarchal in its structure. This is

already apparent in the education of the boys, which was much

more varied than that received by the girls. Men usually married
around the age of thirty, whereas girls were given to their
husbands already at age fifteen. It was the obligation of the man to

preserve the family's property and to maintain contacts with the
outside world, while the woman played a more modest role at
home. In the classical period (5th-4th centuries B.C.) each house
had a room reserved for the men, where only the master of the
house and his friends were permitted to enter. In some of the more
luxurious houses of the 4th century the ostentatious part, reserved

for the men, was strictly separated from the private quarters.
Despite strict division of duties between man and woman, the family
played an important role as the smallest unit of the social fabric.

Resume

La famille grecque ancienne etait construite de maniere patriar-
cale. Ceci apparait dejä dans 1'education des enfants qui etait
beaucoup plus variee pour les jeunes gargons que pour les filles.
Les hommes se mariaient aux environs de trente ans, alors que les

filles etaient, ä quinze ans dejä, donnees en mariage ä leur epoux.
II etait du devoir de l'homme d'assurer le bien-etre de la famille,
ainsi que de soigner les contacts vers Texterieur. La femme se

voyait attribuer un role plus modeste, au sein meme de la maison-
nee. Durant la periode classique (V—lY siecles av. J.-C.) il exis-
tait, dans chaque maison, une piece reservee aux hommes, dans

laquelle seule maitre de maison et ses amis etaient autorises ä



20 Reber

prendre place. Dans certaines maisons riches du 4e siecle av. J.-C.
cette partie masculine et representative de 1'habitat etait claire-
ment separee des chambres privees. Pourtant, malgre cette repartition

severe des devoirs entre hommes et femmes, lafamille jouait
un role important en tant qu 'unite la plus petite du tissu social.

Zusammenfassung

Die altgriechische Familie war patriarchalisch aufgebaut. Dies
zeigt sich schon in der Erziehung der Knaben, die weitaus vielfältiger

war als jene der Mädchen. Männer heirateten in der Regel im
Alter von ungefähr dreissig Jahren, während die Mädchen bereits
mit fünfzehn ihrem Ehemann übergeben wurden. Der Mann war
verpflichtet, den Besitzstand der Familie zu wahren und die Kontakte

nach aussen aufrecht zu erhalten, während der Frau eine eher
bescheidene Rolle im Haus zukam. In klassischer Zeit (5.-4. Jh. v.

Chr.) gehörte zu jedem Wohnhaus ein Männerraum, in welchem

nur der Hausherr mit seinen Freunden zutrittsberechtigt war. In
einigen luxuriöseren Wohnhäusern des 4. Jhs. v. Chr. war der
repräsentative, den Männern vorbehaltene Haustrakt deutlich vom
privaten getrennt. Trotz dieser strengen Aufteilung der Pflichten
von Mann und Frau spielte die Familie eine wichtige Rolle als
kleinste Einheit des sozialen Gefüges.

Einleitung

Bei der Beschäftigung mit dem Thema "Familienleben im antiken
Griechenland"1 sieht man sich unvermittelt vor das alte Problem mit
der Henne und dem Ei gestellt: Beginnen wir unsere Darstellung mit
der Geburt und dem Heranwachsen der Kinder oder stellen wir die

Dieser Beitrag ist eine leicht uberarbeitete, schriftliche Version meines am 29 Oktober 1997

in der Skulpturhalle Basel gehaltenen Vortrages, der als Einfuhrung zum gleichnamigen Fuh-
rungszyklus gedacht war Zur besseren Verständlichkeit sind die im Glossar aufgeführten
Fachworter und die Zitate aus den literarischen Quellen kursiv gedruckt, die Namen der im Register
verzeichneten Gottheiten mit Kapitalchen



Reber 21

Heirat, die eigentliche Gründung einer neuen Familie, an den
Anfang. Um diesem Dilemma auszuweichen, lassen wir am besten die
Griechen selber zu Worte kommen: "Allererst nun ein Haus und
das Weib und den pflügenden Ochsen " (Aristoteles, Politik 1,1,3-
6). Mit diesen Worten umschrieb der bei Aristoteles zitierte Hesiod
die kleinste Einheit der Gesellschaft, die dem Staatswesen zugrunde
liegt. Der Mann und die Frau sind nach Aristoteles zwei Wesen, die
sich verbinden, weil sie ohne einander nicht bestehen können. Ziel
dieser Verbindung ist die Fortpflanzung, die wie bei den Tieren und
Pflanzen ein naturgemässes Streben sei, ein anderes Wesen zu
hinterlassen, das einem selbst gleich ist. Der Nachwuchs ist somit in dieser
kleinsten Einheit der Gesellschaft mit inbegriffen, ebenso wie der

pflügende Ochse, der nach Aristoteles bei den ärmeren Familien
anstelle des Sklaven tritt. Denn - so fährt Aristoteles fort - um der
Lebenserhaltung willen braucht es sowohl das Regierende wie auch das

Regierte. Das regierende Wesen vermag mit dem Verstand vorauszuschauen,

das regierte kann mit seinem Körper das Vorhergesehene
ausführen. Allerdings - und dies wird besonders hervorgehoben -

sind das Weibliche und das Regierte von Natur aus verschieden -

ausser natürlich bei den Barbaren, bei denen beide denselben Rang
besitzen.

Diese aristotelische Definition der altgriechischen Familie, oder
besser gesagt des Oikos, d.h. des Haushaltes, der von jeder Familie
begründet wird, soll uns einen Einstieg in das Thema ermöglichen,
auch wenn die Aussage so sicher nicht ganz diskussionslos
übernommen werden kann. Bevor ich aber versuche, im folgenden ein
Bild der griechischen Familie zu zeichnen, möchte ich darauf hinweisen,

dass dieses Bild keineswegs umfassend sein kann. Der Grund
dafür liegt einerseits in der Überlieferungslage, die längst nicht
lückenlos ist, andererseits in der wohl kaum zu bestreitenden Tatsache,
dass auch die Familienstruktur im Verlaufe des 1. Jahrtausends v.
Chr. einer Entwicklung unterworfen war, die wir hier nicht in allen
ihren Facetten beleuchten können. Wenn ich hier von der altgriechischen

Familie spreche, so meine ich deshalb hauptsächlich die Familie

im klassischen Athen des 5. und 4. Jhs., wobei ich mir gestatte,
wenn nötig auch auf Hinweise zur Familienstruktur der homerischen



22 Reber

(8.Jh. v. Chr.) oder der hellenistischen Zeit (3./2. Jh. v. Chr.)
zurückzugreifen2.

Aus den antiken Quellen geht hervor, dass die griechische Gesellschaft

in ihren Grundzügen patriarchalisch aufgebaut war. Nach
Aristoteles stand es dem Manne zu, über die Frau und die Kinder zu
bestimmen; der Mann war der Kyrios über den Oikos, der Herr über
den Haushalt und dessen Mitglieder. Es gehörte aber auch zur
Pflicht des Mannes, den Oikos, d.h. seinen Besitzstand, zu bewahren,

und so zielten die attischen Gesetze in erster Linie darauf ab,
den Oikos zu schützen. Wir werden einige dieser Gesetze im folgenden

noch kennenlernen; vorerst möchte ich jedoch kurz den Weg
aufzeichnen, der zu Gründung oder besser zur Übernahme eines solchen
Oikos geführt hatte.

Knabenerziehung

Wie dies auch heute noch zum Teil in den Mittelmeerländern
beobachtet werden kann, wurden die Knaben anders erzogen und auf
ihre späteren Pflichten vorbereitet als die Mädchen. Um den Oikos

zu erhalten, musste wenn möglich ein männlicher Stammhalter
gezeugt werden (Blundell 1995, 131). Mädchen waren zwar nicht
unerwünscht, brachten der Familie aber eine grössere Belastung,
insbesondere weil zu ihrer späteren Verheiratung eine nicht unbeträchtliche

Mitgift bereitgestellt werden musste. Auf der anderen Seite
stellten auch überzählige Knaben eine Gefahr für den Fortbestand
des Oikos dar, da dieser bei einer Erbschaft hätte aufgeteilt werden
müssen. So kam es hin und wieder vor, dass neugeborene Mädchen
und Knaben ausgesetzt wurden (Lacey 1983, 155f.). Das Aussetzen

von Kleinkindern, das ein zwar seltenes, aber doch offenbar toleriertes

Vorgehen zum Entledigen überzähliger oder kranker Kinder war,
fand seinen Niederschlag auch in der griechischen Mythologie.
Allerdings wurden die tatsächlich ausgesetzten Kinder wohl in den

wenigsten Fällen auf so spektakuläre Art gerettet wie ihre mythischen

Vorgänger. So überlebte z.B. die Jägerin Atalante, die als

2
Als primäre Quellen dienen die schriftlichen Überlieferungen der antiken Autoren (vgl die

„Literarischen Quellen" im Anhang), Inschriften, Epigramme sowie Darstellungen von Famili-
enszenen in der Vasenmalerei oder auf Reliefs



Reber 23

Kind von ihren Eltern ausgesetzt worden war, nur dank der Hilfe
einer Bärin, die das kleine Mädchen wie ein eigenes Junges behandelt
hatte. Glück hatte auch der thebanische Held Oedipus, der vom
korinthischen König Polybos gefunden und aufgezogen worden war.
Das reale Aussetzen eines Kindes war jedoch kein allzu häufiges
Ereignis, sondern wurde wahrscheinlich nur im äussersten Notfall -
insbesondere wohl bei einer Krankheit des Neugeborenen oder bei
finanziellen Problemen der Familie - ausgeführt.

Die Kinder wurden üblicherweise am zehnten Tag nach ihrer
Geburt den Verwandten im Rahmen einer Feier vorgestellt und erhielten
dabei ihren Namen durch den Vater. Die frühe Kindheit verbrachten
sie im Haus, zum Teil in der Obhut einer Amme (Rühfel 1988). Die

Abb. I3 Schulausbildung der Knaben: Leierspiel und Lesen einer
Schriftrolle. Schale des Douris, Berlin, um 480 v. Chr. (vgl. Abb.
2)

Amme, die das Kind nicht nur betreuen, sondern auch in den meisten
Fällen stillen sollte, war in der Regel eine Sklavin; nur selten sahen

sich mittellose Bürgerinnen gezwungen, sich als Stillammen zu
verdingen. Doch auch Sklavinnen hatten ihren Preis: wie wir von Homer
erfahren (Odyssee I, 430), bezahlte Laertes, Odysseus' Vater, nicht
weniger als zwanzig Rinder für die junge Sklavin Eurykleia. In

3
Die Abbildungsvorlagen stammen, wenn nicht anders vermerkt, aus der Fotosammlung des

Archäologischen Seminars der Universität Basel.



24 Reber

klassischer Zeit konnten Sklavinnen aus allen möglichen Mittelmeerländern

angeheuert werden; besonders beliebt waren aber offenbar
die Ammen aus Thrakien (Rühfel 1988, 45f.).

Abb. 2 Schulausbildung der Knaben: Sing- und Schreibunterricht.
Schale des Douris, Berlin, um 480 v. Chr. (vgl. Abb. 1)

Während die Mädchen bis zu ihrer Hochzeit im Haus von den

Frauen aufgezogen wurden, liess man die Knaben zwischen dem
sechsten und dem dreizehnten Altersjahr von einem Pädagogen
beaufsichtigen, der sie im Schreiben und Lesen sowie in Musik und

Sport unterrichten sollte. Auf eindrückliche Art ist eine solche

Schulausbildung auf der um 480 v. Chr. entstandenen, vom Maler
Douris signierten rotfigurigen Schale in Berlin dargestellt: Auf der
einen Seite der Schale (Abb. 1) übt sich ein Knabe im Leierspiel,
während ein zweiter im Begriff ist, die vom Lehrer gehaltene Schriftrolle

zu lesen. Auf der anderen Seite (Abb. 2) erkennt man einen

Jungen, der im Singen unterrichtet wird, begleitet von dem Spiel der

Doppelflöte. Sein Mitschüler hat soeben seine auf dem Diptychon,
einem mit Wachs überzogenen Holztäfelchen, eingeritzten
Schreibübungen dem Lehrer zum Kontrollieren gegeben (Greifenhagen
1962, 29, Taf. 77).



Reber 25

Abb. 3 Weitsprungtraining in der Knabenerziehung. Schale des

Douris; Basel, Antikenmuseum und Slg. Ludwig, um 480 v. Chr.

Für die Knabenerziehung war aber nicht nur die geistige, sondern
in verstärktem Masse auch die körperliche Ausbildung vorgesehen.
In den Palästren und Gymnasien übten sich die Jünglinge im Ring-
und Boxkampf, Speer- und Diskuswerfen, Weitsprung und Laufen.
Auf der ebenfalls von Douris bemalten Schale im Basler Antikenmuseum

(Abb. 3) sehen wir das Training im Weitsprung, das musikalisch

mit der Doppelflöte umrahmt wurde. Interessant sind die

Sprunggewichte in den Händen der Springer, die zu einem möglichst
weiten Sprung verhelfen sollten (Slehoferova 1984, 38ff., Taf. 19f.).
Die Begeisterung der jungen Griechen für die sportliche Betätigung
drückt sich auch in den zahlreichen, meist im Vierjahresrhythmus
unter der Ägide der grossen, panhellenischen Heiligtümer organisierten

Wettkampfspiele aus, von denen die olympischen Wettkämpfe
bis auf den heutigen Tag überlebt haben4.

4
Neben den Wettkämpfen im Zeus-Heiligtum von Olympia wurden auch Spiele im Apollon-

Heiligtum von Delphi, im Poseidon-Heiligtum von Isthmia oder im Zeus-Heiligtum von Nemea
abgehalten.



26 Reber

Die Körperlichkeit, das Erwachen des jugendlichen Körpers
spielte eine eminent wichtige Rolle in der griechischen Kultur. Was
wir heute als anstössig empfinden und rechtlich verurteilen, war im
klassischen Athen Teil des Erwachsenwerdens eines jeden Jünglings:
die Päderastie. Wesentliche Voraussetzung für die Knabenhebe war
die altersmässige Ungleichheit der beiden Partner. Erwachsene Männer

konnten Jünglinge zwischen zwölf und achtzehn Jahren begehren
- mit achtzehn war der Knabe volljährig und kein Pais mehr. Im
Gegensatz zur Knabenhebe wurde nämlich die homosexuelle
Verbindung Gleichaltriger nicht toleriert (Reinsberg 1989, 163f.). Aus
dem 2. Jh. n. Chr. ist uns ein Epigramm von Straton aus Sardes

überliefert, das diese Situation deutlich ausdrückt: „Zählt ein Knabe

zwölf Jahre, dann macht er mir Freude, und wenn er schon im
dreizehnten steht, zieht er noch stärker mich an. Doch im vierzehnten
ist er die süssere Blüte der Liebe, fängt er das fünfzehnte an, beut

er noch schönere Lust. Sechzehnjährige sind für sämtliche Götter;
mit siebzehn such ich sie selber nicht mehr, denn sie gehören dem
Zeus. Wenn dich noch ältere reizen, dann ist es gewiss kein Spiel
mehr." (Anthologia Palatina 12,4)

Die Liebe zwischen dem älteren Erastes (Liebender) und dem

jüngeren Eromenos (Geliebter) wird nicht nur auf zahlreichen
Vasenbildern dargestellt - so z.B. auf der Amphore des Phrynos-Malers
in Würzburg, auf der der unbärtige Jüngling einen Kranz als

Liebesgeschenk angenommen hat und sich von dem älteren Mann umwerben

lässt (Abb. 4) - sondern äussert sich auch in den auf Vasen häufig

anzutreffenden ka/os-Inschriften. War ein Jüngling schön und
begehrt, schrieben die Vasenmaler dessen Namen auf die beim Symposion

verwendeten Trinkgefässe mit dem Beiwort kalos (schön, gut).
Die schönsten Athener Jünglinge gelangten so zu ehrenvoller
Berühmtheit. Eines der bekanntesten Liebespaare waren wohl Harmodios

und Aristogeiton, die beiden Tyrannenmörder, die durch ihren
Mord an dem Tyrannen Hipparch im Jahre 514 v. Chr. den Weg für
die älteste demokratische Verfassung ebneten (Fehr 1984). Dass diese

Tat nicht aus politischen Motiven geschehen ist, sondern als Folge
eines Liebesdramas - Hipparch hatte ein Auge auf Harmodios, den



Reber 27

Abb. 4 Gleichgeschlechtliche Liebe zwischen dem älteren Erastes
(Liebender) und dem jüngeren Eromenos (Geliebter). Amphore des

Phrynos-Malers, Würzburg: AntK 32, 1989, Taf. 26,3, um 550 v.

Chr.



28 Reber

Eromenos des Aristogeiton geworfen - mag seltsam anmuten, ist
aber in den antiken Quellen hinlänglich bezeugt (Piaton, Symposi-
onl82 c; Aischines 1, 132).

Es wäre jedoch zu einseitig, wollte man die griechische Päderastie

einzig auf sexuelle Begierden reduzieren. In erster Linie wurde damit
eine erzieherische Funktion verbunden. Der erwachsene Erastes
sollte dem heranwachsenden Eromenos die idealen Verhaltensregeln
beibringen und ihn zu Kalokagathia (schön und gut sein) erziehen

(Reinsberg 1989, 170). Die pädagogische Wirkung des Eros geht
vor allem aus Piatons Schrift „Symposion" hervor, wo sich die Sym-
posiasten ausführlich zu diesem Thema äussern.

Die Jünglinge wurden so auch in die Welt der Männer eingeführt.
Ein wichtiger Punkt war in dieser Beziehung die Aufnahme der
sechzehnjährigen in die Phratrie, eine Art Bruderschaft, die unter
Verwandten und einander nahestehenden Familien gebildet wurden
(Lacey 1983, 97). Mit achtzehn Jahren wurden die Knaben auch im
Demos registriert, waren von nun an volljährig und mussten als

Epheben ihren Militärdienst leisten. Im Alter von zwanzig Jahren
durften sie schliesslich auch an der Volksversammlung teilnehmen.

Das ideale Heiratsalter für Männer war um die dreissig. In dieser
Phase ihres Lebens hatten sie in der Regel ihre Hörner bereits abge-
stossen und waren wohl auch bereit, den väterlichen Oikos zu
übernehmen. Bevor wir uns aber mit der Frage nach der Heirat und nach
dem eigentlichen Familienleben beschäftigen, wollen wir kurz den

Werdegang eines jungen Mädchens zur heiratsfähigen Frau verfolgen.

Mädchenerziehung

Die Mädchen erhielten in der Regel keine besondere schulische
Erziehung. Sie blieben zuhause in der Obhut ihrer Mütter oder
Ammen, lernten Weben und Spinnen und wurden in die Verwaltungsarbeiten

des Haushaltes eingeführt. Nach Xenophon (Oikonomikos 7,
30) ziemte es sich für eine Frau nicht, sich ausserhalb des Hauses
herumzutreiben. Gestattet war nur die Teilnahme an religiösen
Festen, so z.B. an den Thesmophorien zu Ehren der Göttin DEMETER.

Einige wenige junge Mädchen durften als Arrephoren im Dienste der



Reber 29

Göttin ATHENA dienen. Während dieses Dienstes wohnten sie für eine

kurze Zeit auf der Akropolis, um dort den Peplos, das Gewand
für die Göttin zu weben, das bei den Panathenäischen Festspielen
feierlich geweiht wurde. Andere verbrachten eine kurze Zeit im
ARTEMIS-Heiligtum in Brauron, wo sie vor ihrer Hochzeit in die

Abb. 5 Grabstele eines unverheirateten Mädchens mit Puppe,
Avignon, Anfang 4. Jh. v. Chr.



30 Reber

Kulthandlungen zu Ehren dieser Göttin miteinbezogen wurden. (Vgl.
Reeder 1996, 321 f.)

Das ideale Heiratsalter der Mädchen war etwa vierzehn oder
fünfzehn (Lacey 1983, 152; Reinsberg 1989, 41). Die Mädchen waren

somit im Vergleich zu dem in der Regel doppelt so alten Manne
sehr jung und ungebildet. In dem „Oikonomikos" des Xenophon (III,
13) frägt Sokrates den Kritoboulos: "Hast Du (deine Frau) nicht
geheiratet, als sie noch beinahe ein Kind war und fast nichts gesehen

oder gehört hat (in ihrem Leben)?" - Verschiedene antike
Autoren wie Xenophon, Hesiod, Piaton, Aristoteles und Plutarch haben

immer wieder darauf hingewiesen, dass das Alter von vierzehn für
eine Frau zu jung sei, um zu heiraten, und dass das in Sparta übliche
Heiratsalter von achtzehn bis zwanzig Jahren vernünftiger sei. Dass
sich in Athen die jungen Mädchen abrupt von ihrer Jugend loslösen

mussten, zeigt der Brauch, vor der Heirat die Puppen, mit denen die

Mädchen noch kurz zuvor gespielt hatten, in einer kleinen Zeremonie
der Göttin ARTEMIS zu weihen (Dörig 1958). Finden die Archäologen

in dem Grab eines jungen Mädchens Puppen, so können sie

davon ausgehen, dass dieses noch vor seiner Hochzeit gestorben war.
Dasselbe gilt für Gräber mit Grabstelen, auf denen - wie ein Beispiel
in Avignon zeigt (Clairmont I, 1993, 430 Nr. 1.757) - ein junges
Mädchen mit seinen Puppen dargestellt ist (Abb. 5).

Hochzeitsvorbereitungen

Der geeignete Ehemann wurde vom Vater des Mädches ausgesucht

und war in der Regel ein naher Verwandter, d.h. entweder ein

Halbbruder, ein Onkel oder ein Vetter. Bei näherem
Verwandschaftsgrad waren sich die beiden vielleicht vorher bereits begegnet,
oft sahen sie sich aber zum erstenmal bei der Verlobung. Die Engye,
der Vertrag für die Eheschliessung, wurde zwischen dem Vater und
dem zukünftigen Bräutigam ausgehandelt. In diesem Vertrag wurde
nicht nur die Ekdosis (Übergabe) der Braut vom Oikos des Vaters in
den Oikos des Bräutigams festgelegt, sondern auch die Höhe, die Art
und die Zahlungsweise der Mitgift (Reinsberg 1989, 39). Die Mitgift
bestand aus Bargeld, aus Liegenschaften oder in ländlichen Gegen-



Reber 31

den vorwiegend aus Grundbesitz. Im niedrigsten, gesetzlich
vorgeschriebenen Fall betrug sie 150 Drachmen, was ungefähr einem halben

Jahresverdienst eines Handwerkers entsprach (Reinsberg 1989,

39-40). Bei ärmeren Leuten mussten oft Verwandte und Freunde

mithelfen, die Mitgift zu besorgen, damit ein Mädchen anständig
verheiratet werden konnte. In bestimmten Ausnahmen half sogar der

Staat, insbesondere dann, wenn sich der Vater des Mädchens in
besonderer Weise um diesen verdient gemacht hatte.

Die Mitgift stand nach der Heirat zwar rechtlich unter der
Verfügungsgewalt des Mannes; dieser musste jedoch dafür sorgen, dass

sie als Kapital der Ehefrau erhalten blieb. Im Falle einer Scheidung
war er verpflichtet, die Mitgift einschliesslich der Zinsen an die
väterliche Familie der Braut zurückzugeben. Bei einem frühzeitigen
Tod des Mannes diente die Mitgift der finanziellen Absicherung der

Frau. Die Frau konnte aber auch in diesem Falle nicht frei darüber

verfügen, sondern musste sie in die Verwaltung ihres neuen Kyrios,
d.h. in der Regel ihres Vaters oder eines nahen männlichen Verwandten

übergeben. Allerdings kam es auch immer wieder vor, dass ein

Mann der Mitgift seiner Frau durch schlechtes Geschäften oder
durch einen liederlichen Lebenswandel verlustig wurde, so dass die
Frau schliesslich von ihrer Verwandschaft versorgt werden musste.

Die Erhaltung des Familienbesitzes war für die Griechen ein der-

massen wichtiges Anliegen, dass die in diesem Zusammenhang
erlassenen Gesetze für unser heutiges Empfinden meist recht ungewohnt
sind. War der Sohn im heiratsfähigen Alter, wurde ihm vom Vater
die Sorge um den Oikos übertragen, in den er nach der Hochzeit mit
seiner Frau einzog. Wenn keine männlichen Nachkommen vorhanden

waren, musste die Epikleros, d.i. ein junges Mädchen, das keine

Brüder hatte, den nächsten Verwandten des Vaters, in der Regel dessen

Bruder heiraten, damit der Oikos im Besitze der Familie blieb.
Ein Vater ohne Söhne konnte auch den Ehemann seiner Tochter als

Sohn adoptieren, was sich insbesondere dann empfahl, wenn dieser

Schwiegersohn den Oikos seines leiblichen Vaters dem älteren Bruder

überlassen musste. Im Falle einer verheirateten Frau, deren Brüder

gestorben waren, konnte nach dem Tod des Vaters sogar eine

gerichtliche Scheidung erzwungen werden, damit die Frau anschliessend

mit dem Bruder des Vaters oder einem anderen engen Verwandten

verheiratet werden und so wieder den familieneigenen Oikos
übernehmen konnte. Auch im Falle einer solchermassen erzwunge-



32 Reber

nen Scheidung hatte der erste Ehemann kein Anrecht auf die Mitgift
seiner Frau, sondern musste diese an den neuen Ehemann übergeben.

Vor der Mitte des 5. Jhs. waren Ehen von Athener Bürgern mit
Frauen aus anderen Bürgerorten rechtlich ohne Probleme möglich.
Im Jahre 451 v. Chr. erliess Perikles jedoch sein berühmtes
Bürgerrechtsgesetz (Lacey 1983, 105f.), demzufolge nur noch jene Kinder
das Bürgerrecht Athens erhielten, die nachweisen konnten, dass beide

Elternteile im Besitze des athenischen Bürgerrechtes waren. Die
Absicht dieses Gesetzes war wohl einerseits, den athenischen Männern

die einheimischen Frauen schmackhaft zu machen, damit
möglichst alle athenischen Bürgerinnen verheiratet werden konnten.
Andererseits stand aber sicher auch der Gedanke dahinter, machtvolle
Allianzen zu verhindern, die durch Heirat zwischen Athener Familien
und auswärtigen Dynastien hätten entstehen können.

Hochzeitsritual

Über die verschiedenen Handlungen beim Hochzeitsritual sind
wir vor allem dank der zahlreichen Darstellungen auf attischen Vasen

informiert. Nachdem die Mädchen durch verschiedene Opfer,
unter anderem durch die erwähnte Puppenweihung, von ihrer Kindheit

Abschied genommen hatten, wurden die Reinigungsriten vollzogen,

für die man einen speziellen Gefässtypus, die Loutrophoros,
verwendete. Darin wurde in einer Prozession Wasser für das Brautbad

im öffentlichen Brunnenhaus geholt. Das Brautbad selbst wird
in der antiken Kunst praktisch nie dargestellt; dagegen sehen wir auf
Vasenbildem öfters das Schmücken der Braut, das mit der Hilfe von
Verwandten, Freundinnen oder Dienerinnen geschah. Eine der wohl
schönsten Hochzeitsvorbereitungsszenen ist uns auf dem um 420 v.
Chr. entstandenen, sogenannten Epinetron des Eretria-Malers in
Athen erhalten (Abb. 6). Es handelt sich hier um die Schmückung
der HARMONIA vor ihrer Hochzeit mit dem thebanischen König
Kadmos. Links betrachtet die Liebesgöttin APHRODITE das vom
Götterschmied HEPHAISTOS gefertigte Halsband, das ihr der geflügelte

EROS aus einem Schmuckkästchen gereicht hatte und das sie



Reber 33

ihrer Tochter HARMONIA als Hochzeitsgeschenk übergeben wird5.

Die in der Mitte sitzende Braut ist umgeben von KORE, die das

Mädchenalter symbolisiert, und von PEITHO, der Göttin der
Überredungskunst. Hebe, die Göttin der Jugendfrische bindet eben ihr Haar

zusammen, während HlMEROS, der geflügelte Gott des Tages, ihr
das Parfumfläschen hält.

Abb. 6 Schmückung der Harmonia vor ihrer Hochzeit mit dem
thebanischen König Kadmos. Epinetron (Knieschutz) des Eretria-
Malers, Athen, Nationalmuseum, um 420 v. Chr. (vgl. Abb. 7)

Wie die Braut so musste sich auch der Bräutigam vor dem
Beginn der Hochzeitszeremonien reinigen, was häufig in einem nahegelegenen

Fluss geschah (Euripides, Phoinissai 338-349). Am Tag
nach der Reinigung fand die eigentliche Hochzeit, d.h. die Übergabe
der Braut in den Oikos des Bräutigams statt. Diese wurde begleitet
von einem grossen Festmahl, zu dem die Eingeladenen verschiedene
Geschenke mitbrachten. Anschliessend wurde die bis dahin
verschleierte Frau ihrem zukünftigen Ehemann übergeben. Der Bräutigam

umfasste dabei das Handgelenk der Braut, die vor ihm im Akt
der Anakalypsis ihren Schleier lüftet (Reinsberg 1989, 57f.). Die
Frau hatte dabei eine respektvolle Bescheidenheit (Aidos) sowie

angemessene Diskretion und Würde (Sophrosyne) zu zeigen: sie blickte
den Mann nicht geradeaus an, sondern hielt ihren Kopf gesenkt, wie
es zahlreiche Vasenbilder vorführen (Reeder 1996, 123f.). Nach der
Übergabe der Braut an ihren Ehemann wurde das neue Paar in einer

Das Halsband der Harmonia spielte im Mythos der „Sieben gegen Theben" eine unheilvolle
Rolle, da die damit bestochene Eriphyle das Versteck ihres Gatten Amphiaraos verriet, der
dadurch an dem Kriegszug gegen Theben teilnehmen musste und dabei den Tod fand.



34 Reber

Prozession mit Fackeln und Flötenspiel zu Fuss oder auf einem Wagen

in den Oikos des Mannes geführt6.
Nach der Hochzeitsnacht fanden die sogenannten Epauleia statt,

ein Festakt, bei dem die frisch vermählte Frau ihre Freundinnen in
ihrem neuen Heim empfing. Auf der anderen Seite des bereits
erwähnten Epinetron des Eretria-Malers sieht man Alkestis vor dem

Schlafraum mit dem Brautbett beim Empfang ihrer Verwandten und
Freundinnen (Abb. 7). Ihre Schwägerin Hippolite und ihre Schwester

Asterope spielen mit einer Krähe, die gemeinhin als Hochzeitsvogel
galt (Lezzi-Hafter 1988, 259). Theano schmückt eine Loutrophore
mit Blumen, Theo tut dasselbe mit zwei Hochzeitsgefässen (Lehes

gamikos), beobachtet von CHARIS, der Göttin des Liebreizes.

Abb. 7 Alkestis vor dem Schlafraum mit dem Brautbett beim Empfang

ihrer Verwandten und Freundinnen. Epinetron (Knieschutz)
des Eretria-Malers, Athen, Nationalmuseum, um 420 v. Chr. (vgl.
Abb. 6)

Ehe

Die Ehe war im klassischen Griechenland in erster Linie ein

synoikein, ein Zusammenwohnen, mit dem klaren Ziel, für Nach-

6
Vgl. z.B. die Darstellung auf der schwarzfigurigen Lekythos des Amasis-Malers in New York

(von Bothmer 1960, 73-75, Taf. 7).



Reber 35

wuchs zu sorgen. Bei Xenophon (Memorabilia II, 2, 4) sagt Sokra-
tes: "Sie nehmen doch sicher nicht an, dass Männer und Frauen
Kinder wegen des sexuellen Vergnügens zeugen, die Strassen sind
schliesslich voller Leute, die dieses Bedürfnis befriedigen, ebenso
wie die Bordelle? Nein, das ist klar, dass unsere Frage darauf zielt,
von welchen Frauen wir die besten Kinder hervorbringen, und mit
diesen kommen wir zusammen und zeugen Kinder." — In eine ähnliche

Richtung zielt auch das Zitat bei Demosthenes in der Rede gegen
Neaera (LIX 118-122): "Leben mit einer Ehefrau bedeutet mit ihr
Kinder zu haben und die Söhne in die Phratrie und in den Demos
einzuführen, die Töchter zu verheiraten. Wir haben Kurtisanen
zum Vergnügen, Konkubinen, die sich um die täglichen Nöte des

Körpers kümmern und Ehefrauen, um legitime Kinder zu zeugen
und eine vertrauenswürdige Aufsicht über unser gesamtes Hauswesen

zu haben."
Das Leben einer Frau fand vorwiegend im Haus statt. Hier hatte

sie die Aufsicht über das Hauswesen und übernahm einen Teil der

Verwaltung. In den Komödien vernehmen wir immer wieder Klagen
darüber, dass es für eine Frau schwierig war, das Haus zu verlassen.

Spaziergänge mit Sklavinnen waren erlaubt, ebenso Besuche bei

Nachbarinnen, um etwas auszuborgen oder um Licht zu holen, wenn
die Öllämpchen ausgegangen waren. Zu den Pflichten der Frauen

gehörte auch die Besorgung des täglichen Wassers, das - sofern das

Haus keinen eigenen Ziehbrunnen besass - im öffentlichen Brunnenhaus

geholt werden musste. Auch der Besuch und die Pflege der
Gräber der verstorbenen Ahnen wurde meist von den Frauen besorgt,
wie dies Darstellungen auf zahlreichen weissgrundigen Grablekythen
demonstrieren.

Die Einkäufe auf dem Markt hingegen wurden durch die Sklavinnen

erledigt. Freie Frauen, die einer geregelten Arbeit nachgingen,
kamen - wenn überhaupt - höchstens in den ärmeren Schichten vor
(Blundell 1995, 145)7. Für den Lebenserwerb der Familie musste die
Frau in der Regel nichts beisteuern, mit Ausnahme der Textilien, d.h.
der Decken, Kissen, Tücher und Gewänder, die sie in Hausarbeit
anfertigte (Blundell 1995, 141). Auf einer schwarzfigurigen Lekythos

7
Die Darstellung der in einer Topferwerkstatt arbeitenden Frau (vgl auch Bundell 1995, 145)

auf der Hydna des Leningrader-Malers aus Ruvo ist singular, die soziale Stellung jener Frau ist
nicht geklärt (Noble 1988, 13 Fig 2)



Abb. 8 Frauen bei ihrer täglichen Arbeit am Webstuhl. Lekythos
(Olgefäss) des Amasis-Malers, New York, um 540 v. Chr.



Reber 37

des Amasis-Malers in New York (Abb. 8) sehen wir die Frauen bei
ihrer täglichen Arbeit am Webstuhl. Schon bei Homer finden wir
Hinweise auf diese hausfrauliche Tätigkeit: In der Odyssee (I,
356ff.) weist Telemachos seiner Mutter Penelope den ihr zugehörigen

Platz zu: "Aber nun geh hinauf und besorge deine Geschäfte,
Spindel und Webstuhl, und mahne bei ihrer Arbeit deine Mägde
zum Fleiss! Das Wort ist Sache der Männer aller, und meiner
zuerst, da mein im Hause die Macht ist".
Die eher bescheidene, zurückhaltende Rolle, welche die griechische
Frau zu spielen hatte, wurde jedoch in klassischer Zeit von verschiedenen

Autoren kritisiert. So frägt z.B. Xenophon in seiner Lakedai-
monion Politeia (1,3): "Wie sollen Frauen, die nichts anderes zu tun
haben, als still zu sein und Wolle zu bearbeiten, gute Kinder
gebären?" - Mutterschaft sei nach dem spartanischen Gesetzgeber
Lykurg die wichtigste Funktion einer freigeborenen Frau. Um diese

wahrzunehmen, sollten auch die Frauen wie die Männer physisches
Training machen. Noch stärker wird der Gedanke der Gleichwertigkeit

von Frau und Mann in Piatons „Politeia" (5, 455d-457e)
aufgenommen, während Aristophanes dieses Thema in der Form einer
Komödie ("Die Weibervolksversammlung") anschneidet. Die
Wirkung, die jenes progressive Gedankengut erzielt hatte, lässt sich
vielleicht daran ermessen, dass von der spätklassischen Zeit an (4.
Jh. v. Chr.) vermehrt auch dem Aspekt der Liebe und gegenseitigen
Zuneigung der Ehepartner Beachtung geschenkt wurde (Reinsberg
1989, 46).

Die Rolle der Frau kann zudem sicher nicht verallgemeinert werden,

sondern hing natürlich auch stark mit deren sozialen Einbindung
zusammen. Auch war es individuell verschieden, welche Befugnisse
die Männer ihren Frauen überliessen. Oft wurde ihnen die gesamte
Verantwortung für den Haushalt übertragen. Vielfach waren sie

auch in den finanziellen Angelegenheiten der Familie bewandert. Nur
die Aussenkontakte blieben mit wenigen Ausnahmen den Männern
vorbehalten (Blundell 1995, 135).



38 Reber

Wohnhaus der Familie

Die Rollentrennung von Mann und Frau spiegelt sich auch in der

privaten Wohnarchitektur wieder. Die Erforschung des griechischen
Wohnhauses hat in den vergangenen Jahrzehnten bedeutende
Fortschritte gemacht, so dass wir heute in der Lage sind, das funktionelle
System dieser Häuser in vielen Fällen zu erkennen (Hoepfner/
Schwandner 1994; Reber 1998). Typisch für die griechischen
Wohnhäuser ist ihre Ausrichtung nach innen. Die Wohn- und
Arbeitsräume der Familie sind in der Regel um einen zentralen Innenhof

gruppiert, der zur Strasse hin durch hohe Mauern abgeschlossen
ist. Während in der geometrischen und archaischen Zeit (8.-6. Jh. v.
Chr.) die Familie in ein- oder mehrräumigen Häusern beisammen

wohnte, kam zu Beginn des 5. Jhs. ein neues Element auf, das aus
einem oder mehreren Räumen bestand, die nur dem Manne zugänglich

waren. Es handelt sich dabei um die sogenannten Andrones,
Speisesäle, in denen die Männer auf Betten gelagert ihre berühmten

Symposien feierten. Die Andrones wurden dem Wohntrakt des Hauses

angegliedert, kamen aber meist in der Nähe des Hauseinganges
zu liegen, damit die Gäste so gut wie möglich vom Familienleben
femgehalten werden konnten. In den luxuriöseren Häusern des 4.
Jhs. v. Chr., so z.B. in den von einem Schweizer Archäologenteam
ausgegrabenen Häusern in Eretria auf Euböa, ist der für die Gäste
bestimmte repräsentative Teil von dem Wohntrakt abgesondert
(Ducrey/Metzger/Reber 1993).

Welchen Wert den repräsentativen Pflichten eines Hausherrn

beigemessen wurde, lässt sich an dem Beispiel des Mosaikenhauses in
Eretria sehr schön ablesen (Abb. 9). Der Hauseingang führt in einen

mit dorischen Säulen ausgestalteten Peristylhof (a/b), an dessen

Nordseite die reich mit Mosaiken geschmückten Andrones liegen. Je

nach Anzahl der Gäste konnte der dreibettige (5), der siebenbettige
(8/9) oder der elfbettige Andron (7) benutzt werden. Ein ebenfalls
mit Mosaikboden ausgestatteter Waschraum (4), in welchem ein

marmornes Waschbecken und das Einlassloch für die mit Wasser
gefüllte Amphore gefunden wurde, ein Bmnnenraum (3) und zwei
Nebenräume (1-2) ergänzten den repräsentativen Bereich. Eine Mauer
an der Ostseite des Hofes trennte den eigentlichen Wohnbereich der
Familie ab, der aus den Wohn- und Schlafräumen (10-12), einer Kü-



Reber 39

che (14) und einem Bad (16) bestand8. Auch hier waren die Räume
um einen eigenen Hof (13) gruppiert, der allerdings einfacher gestaltet

war als jener des repräsentativen Teils. Die Frauen des Hauses
hatten zu den Andrones keinen Zugang, nur Sklavinnen, speziell für
die Symposien angeheuerte Flötenspielerinnen und Artistinnen, sowie
die Hetären wurden in diesem Männerkreis aufgenommen.

/ 6

IJF
5 j I

öt ü
3

"T

.V-V*

II
Mb

v i 8
_ ^

b

-J a

Dl

Säl 1
*Hi 1

Im
" JM '2

10

• b : ^ 13

i« 0

1 U"
I6

Ii i u \

tjj—" ©
Abb. 9 Grundriss des Mosaikenhauses in Eretria, 4. Jh. v. Chr.

(Ducrey/Metzger/Reber 1993, 32, Fig. 25)

g
Die Baderaume sind üblicherweise durch hoher gelegene, wasserdichte Mosaikboden

gekennzeichnet, in welchen Sitzbadewannen aus Ton eingelassen waren. Ein gut erhaltenes Beispiel
einer solchen Badewanne finden wir in Eretria im Haus I des Westquartieres (Reber 1998, 137-
139, Abb 76).



40 Reber

Das Mosaikenhaus in Eretria widerspiegelt mit seiner Grösse von
über 600 m2 und der reichen Ausstattung die Wohnkultur der reicheren

Schichten. Die normalen Wohnhäuser waren in der Regel kleiner,
besassen dafür aber oft ein zweites Geschoss, in dem die Privaträume

untergebracht waren. Einen interessanten Einblick in die Benutzung

eines gutbürgerlichen, athenischen Hauses gibt uns die Rede
des Lysias zur Verteidigung des Euphiletos (Lysias I, 6). In dieser
erfahren wir, dass Euphiletos nach der Geburt seines Kindes mit seiner

Frau die Räume wechselte, d.h. er stellte ihr den Männerraum im
Untergeschoss des Hauses zur Verfügung, damit sie nachts nicht die

Treppe hinunterlaufen musste, um Wasser für das Kind zu holen.
Die Grosszügigkeit des Euphiletos wurde jedoch auf schamlose Weise

ausgenutzt. Während der Mann im Frauengemach im oberen
Stock des Hauses schlief, liess seine Frau nachts ihren Liebhaber
Eratosthenes zu sich hinein. Als Euphiletos von dieser Verbindung
erfuhr, überraschte er eines Nachts das heimliche Liebespaar und
erschlug den Eratosthenes9.

Alter und Tod

Der Verlust jugendlicher Stärke und Schönheit im Alter war auch
für die Griechen nicht einfach zu handhaben. Einen Einblick in die
Gedankenwelt alter Menschen im 4. Jh. v. Chr. gewährt uns das

Gespräch des Sokrates mit Kephalos über die Sehnsucht der Alten nach
den Freuden der Jugend (Piaton, Politeia I, 328f.). Auf die Frage des

Sokratres, ob Kephalos das Alter als den mühseligen Teil des Lebens

empfinde, antwortet dieser: „Ist der Mensch mässig und genügsam,
so ist auch das Alter keine schwere Last, ist er es nicht, so ist auch
die Jugend voller Beschwerden."

Da es die uns heute geläufigen Modelle der Altersvorsorge zu
jener Zeit noch nicht gab, spielte die Einheit des Familienverbandes eine

weitaus stärkere Rolle als in der jetzigen Zeit. Durch das Abtreten
der Verantwortung über den Oikos an den Sohn nach dessen Heirat

9
Juristisch interessant ist, dass nach dem drakonischen Gesetz das Toten eines auf frischer Tat

ertappten Ehebrechers straffrei war Auch hier galten andere Rechte fur Mann und Frau Wahrend

der Mann sich ohne Konsequenzen mit Hetären vergnügen durfte, wurde der Ehebruch
einer Frau als schweres Verbrechen eingestuft



Reber 41

versetzte sich der Hausherr selber in den Ruhestand. Zu jenem
Zeitpunkt war er ungefähr sechzig Jahre alt. Es war nicht nur selbstverständlich,

sondern auch gesetzlich vorgeschrieben, dass die Söhne

von diesem Moment an ihre Eltern zu versorgen hatten. Taten sie es

Abb. 10 Statue einer Greisin. Basel, Antikenmuseum und Slg.

Ludwig/London, British Museum, römische Kopie nach Original
der 2. Hälfte des 5. Jhs. v. Chr.



42 Reber

nicht oder nur ungenügend, drohte ihnen eine Anklage. Bezeichnend
ist, dass die Kandidaten für eine Beamtenstelle öffentlich gefragt
wurden, ob sie ihre Eltern gut behandeln würden (Demosthenes

LVII, 70). Die Verpflichtung ihren Eltern gegenüber ergab sich nach
Sokrates aus der Tatsache, dass diese ihre Kinder aus dem Nichts
geschaffen und in Liebe grossgezogen hatten und dass Gutes mit
Gutem zu vergelten sei (Xenophon, Memorabilia II, 2, 1-13). Die
Zeugung von Kindern war für die Eltern deshalb auch eine wichtige
Vorsorge für das Alter.

In den Ruhestand versetzte, ältere Männer konnten, solange sie

dazu fähig waren, ihre Pflichten als Bürger wahrnehmen. In Sparta
richtete man eigens einen Ältestenrat ein, dessen Mitglieder über
sechzig Jahre alt sein mussten und die auf Lebzeiten gewählt waren.
In Athen kam es allerdings vor, dass Männer nach dem Gesetz
politisch entmündigt wurden, wenn sich bei ihnen Anzeichen einer Al-
terssenilität zeigten (Lacey 1983, 118). Vielfach waren die Männer
aber auch im hohen Alter noch äusserst aktiv. Sokrates war siebzig
Jahre alt, als er unter anderem wegen seines angeblich zersetzenden
Einflusses auf die Jugend zum Tode verurteilt wurde. Plato vollendete

sein letztes Werk kurz vor seinem Tod im Alter von einundachzig
Jahren (Finley 1989, 6). Als Sinnbild des alten Weisen gilt heute
noch Nestor, der König von Pylos, der in Homers Ilias den vor Troia
lagernden Griechen immer wieder mit Ratschlägen weiterhalf.

Für die Frauen war die Situation im Alter etwas anders als für die
Männer. Der grosse Altersunterschied bei der Hochzeit wirkte sich

dahingehend aus, dass viele Frauen um die dreissig bereits verwitwet
waren. Meist blieben sie nach dem Tod des Mannes in dem nun vom
Sohn verwalteten Oikos. Es war aber auch durchaus möglich, dass

sich eine verwitwete Frau ein zweites Mal verheiratete, insbesondere

wenn sie eine attraktive Mitgift aufweisen konnte. Ältere Frauen
scheinen etwas mehr Freiheit genossen zu haben als die jüngeren.
Vor allem Frauen ärmerer Schichten konnten sich im Alter als Ammen

oder Wäscherinnen verdingen. Allerdings waren ältere Frauen

zum Teil auch Gegenstand von Spötteleien, wie es vor allem die
Komödien des Aristophanes zeigen (Finley 1989, 11). Es ist wohl
kein Zufall, dass in derselben Zeit, in der diese Komödien aufgeführt
wurden, das Thema "Alter" auch in der Kunst häufiger auf eine
realistische Art dargestellt wurde. Bezeichnendes Beispiel ist die Statue



Reber 43

einer Greisin im Basler Antikenmuseum, eine römische Kopie nach
einem Original aus der 2. Hälfte des 5. Jhs. v. Chr. (Abb. 10)'°.

Über die Lebenserwartung der alten Griechen sind leider keine
Statistiken verfügbar. Die Kindersterblichkeit war sicher bedeutend
höher als heute, und Kriege und Krankheiten dürften das ihrige zur
Dezimierung der jüngeren Bevölkemng beigetragen haben. Im
Todesfalle waren die Angehörigen verpflichtet, für eine angemessene
Bestattung zu sorgen. Die Bestattungssitten waren durch die
Jahrhunderte hindurch einem dauernden Prozess der Veränderung
unterworfen, so dass wir hier nur einige allgemeine Aussagen dazu
resümieren können.

Während zu Beginn des 1. Jahrtausends v. Chr. die Brandbestattung

im Vergleich zu der früher praktizierten Körperbestattung

Abb. 11 Prothesis (Aufbahrung) eines Toten im Wohnhaus.
Darstellung auf einem Krater (Gefäss zum Mischen von Wasser und
Wein). New York, Mitte 8. Jh. v. Chr.

10
Die Zugehörigkeit des Kopfes, der sich im British Museum in London befindet, ist nicht

gesichert (vgl. Pfisterer-Haas 1989, 101-105).



44 Reber

überhand nahm, scheint schon im 8. Jh. v. Chr. die Körperbestattung
wieder vermehrt angewendet worden zu sein. In klassischer Zeit
hielten sich die beiden Bestattungsarten die Waage (Kurtz/Boardman
1985, 169-187). Die Herrichtung des Leichnams oblag den Frauen,
wobei sich vor allem die älteren Frauen dieser Aufgabe annahmen.
Sie umfasste das Waschen des Körpers, das Einsalben mit Öl, das

Bekleiden und das Schmücken. Die Prothesis (Abb. 11), die
Aufbahrung des Toten im Hause, während derer die traditionelle Totenklage

abgehalten wurde, dauerte einen Tag. Am dritten Tag nach
dem Eintreten des Todes wurde der Leichnam in einer Prozession

(Ekphora) zum Grabe hinausgetragen oder auf einem Wagen
hinausgefahren. Ein kleines Zermoniell, zu dem wahrscheinlich in erster
Linie Speise- und Trankopfer gehörten, begleitete die Grablegung.
Zum Glück für den Archäologen wurden dem Toten persönliche
Gegenstände, Waffen, Schmuck und Tongefässe, die mit Speisen,
Getränken oder Duftstoffen gefüllt waren, ins Grab beigegeben;
meistens ist eine Datierung des Grabes nur aufgrund dieser Beigaben
möglich.

Nach der Bestattung kehrte die Trauergemeinde in das Haus des

Verstorbenen zurück, das durch ein Wassergefäss vor der Tür als
Trauerhaus gekennzeichnet war. Mit dem Wasser reinigten sich die

Trauernden von der durch den Tod eines Angehörigen entstandenen

Befleckung. Wie auch heute noch wurde dem Verstorbenen bei dem
anschliessenden Leidmahl gedacht. Am neunten Tag nach dem

Begräbnis versammelte sich die Familie erneut am Grab, um die Enata,
ein uns unbekanntes Ritual zu zelebrieren. Weitere Rituale der
Ahnenverehrung fanden in jährlichen Abständen statt.

Die Friedhöfe befanden sich ausserhalb der Städte entlang der

Ausgangsstrassen. Die Gräber wurden auf verschiedene Arten mit
einfachen Steinen, reliefverzierten Grabstelen (vgl. Abb. 5) oder Ge-
fässen markiert. Im Verlaufe des 4. Jhs. v. Chr. Hessen sich die
reicheren Familien riesige Grabmonumente errichten, so dass der Athener

Staatsmann Demetrios von Phaleron gegen Ende des 4. Jhs. v.
Chr. ein Gesetz erliess, das den Auswüchsen im Grabluxus ein Ende
bereiten sollte. Als Konsequenz davon finden wir in der hellenistischen

Zeit (3.-2. Jh.) fast nur noch kleine, bescheidene Grabstelen,
deren einziger Schmuck der eingeritzte Name des Verstorbenen war.



Reber 45

Schlussbemerkung

Die oben beschriebenen Sequenzen aus dem altgriechischen
Familienwesen behandeln das Thema bei weitem nicht umfassend,
vermögen aber zumindest einen Eindruck von den Sitten und Gebräuchen

jener Zeit zu vermitteln. Auch wenn manche dieser Sitten uns
heute ungewohnt und fremd vorkommen, dienten sie doch demselben

Ziel, das uns auch heute noch vertraut ist: Stärkung und Erhalt der
Familie als kleinste Einheit der Gesellschaft. Trotz der divergierenden

Rollen der einzelnen Familienmitglieder und insbesondere der

bevorzugten Stellung des Mannes wurde die Familie als eine Einheit
betrachtet, eine Einheit, der die Sorge für alle ihre Mitglieder oblag.
Nach aristotelischer Auffassung ist das Ganze ursprünglich mehr als

ein Teil (Politik I, 1253 a), und dies galt wohl auch für die Familie -
obwohl Aristoteles seine Aussage in Bezug auf den Staat gemacht
hatte. Nicht das Individuum bildete somit die Basis der Gesellschaft,
sondern die kleinstmögliche Gemeinschaft, die Familie.

Glossar

Aidos

Anakalypsis
Andron
Arrephoren

Demos
Diptychon

Engye

Ekdosis

Ekphora

Respektvolle Bescheidenheit der Frau gegenüber ihrem
Ehemann
Akt des Entschleiems der Frau bei der Elochzeit
Männersaal, Speisesaal für die Männer im Wohnhaus
Junge Mädchen im Dienste der Göttin Athena während
der panathenäischen Festtage
griechische Gemeinde
Zusammenlegbare, mit Schnur verbundene Holztäfelchen,

deren eine, vertiefte Seite mit Wachs bestrichen

war. In die Wachsschicht konnte mit einem spitzen
Griffel geschrieben werden. Mit einem Schaber wurde
der Wachs danach wieder geglättet, um Neues
aufzuschreiben. Diente in der Antike für Schreibübungen
oder als eine Art Notizbuch.
Vertrag über die Eheschliessung bei der Verlobung mit
Festsetzen von Art und Höhe der Mitgift
Übergabe der Braut vom Vater an den Schwiegersohn
bei der Hochzeit
Überführen des Toten vom Wohnhaus zum Friedhof



46 Reber

Epauleia Festakt am Tag nach der Hochzeit, bei dem die Braut
von ihren Freundinnen und Verwandten in ihrem neuen
Haus besucht wird.

Ephebe 18-20 jähriger, wehrdienstpflichtiger Mann
Epikleros Frau oder Mädchen ohne Brüder
Epinetron Tönerner Knieschutz bei der WollVerarbeitung
Enata Ritual am neunten Tag nach einem Todesfall
Erastes Liebender (altgriech.)
Eromenos Geliebter (altgriech.)
Gymnasion Schule für die Erziehung der Knaben
Hetäre Frau, die Liebesdienste für Geld anbietet

Kalokagathia schön und gut sein
kalos schön, gut (altgriech.)
Kyrios Herr (altgriech.)
Lebes Gamikos Hochzeitsgefäss
Lekythos Gefäss zum Aufnehmen von Salbölen, speziell für Öl-

spenden am Grab verwendet
Loutrophoros Hochzeitsgefäss, insbesondere für das Aufnehmen des

Wassers für die Reinigung der Braut.
Oikos Haus, Haushalt (altgriech.)
Pais Knabe (altgriech.)
Palästra Trainingsplatz im Gymnasion
Panathenäen Festspiele der Stadt Athen zu Ehren ihrer Stadtgöttin

Athena, wurden alle vier Jahre abgehalten.
panhellenisch gesamtgriechisch
Peplos Frauengewand
Peristyl Drei- oder vierseitige Säulenstellung im Innenhof eines

Gebäudes

Phratrie Gemeinschaft verwandter oder sich nahestehender
Männer

Prothesis Aufbahrung des Toten im Hause

Sophrosyne Diskretion und Würde, mit der eine Frau ihrem Mann
zu begegnen hatte

Symposion Zusammenkunft der Männer im Privathaus, verbunden
mit Speisen, Trinken und philosophischen Gesprächen

synoikein zusammenwohnen (altgriech.)
Thesmophorien Fest zu Ehren der Göttin Demeter, fand üblicherweise

im Oktober oder November statt und wurde hauptsächlich

von den Frauen gefeiert.



Reber 47

Erwähnte griechische Gottheiten

Aphrodite Göttin der Liebe und der Schönheit, Gattin des He-
PHAISTOS

Apollon Gott des Heils, des Lichtes, der Wahrheit und der Mu¬

sen; Hauptheiligtum in Delphi (Orakelstätte), Bruder
der Artemis

Ares Gott des Krieges, Liebhaber der Aphrodite
Artemis Göttin der Jagd, Schwester des Apollon
Athena Stadtgöttin von Athen
Charis Göttin des Liebreizes
Demeter Göttin der Fruchtbarkeit, Mutter der KORE

Eros Liebesgott
Hades Gott der Unterwelt, der Verstorbenen
Harmonia Tochter des Ares und der Aphrodite, Gattin des the-

banischen Königs Kadmos
Hebe Göttin der Jugendfrische
Hephaistos Götterschmied, Gott der Handwerker und Gatte der

Aphrodite
Himeros Gott des Tages
Kore Tochter der Demeter und Frau des Unterweltgottes

Hades
Peitho Göttin der Überredungskunst
Poseidon Gott des Meeres
Zeus Vater der Götter

Literarische Quellen

Aischines 1, 132 (Rede gegen Timarchos)
Aristophanes, Ekklesiazusae (die Weibervolksversammlung)
Aristoteles, Politik I, 1, 3-6 und 1253a

Demosthenes, LVII, 70 (Rede gegen Eubulides)
Demosthenes, LIX, 118-122 (Rede gegen Neaera)
Euripides, Phoinissai, 338-349 (die Phönizerinnen)
Homer, Odysse I, 356ff.; 430
Lysias I, 6 (Verteidigungsrede des Euphiletos)
Piaton, Politeia (der Staat) 5, 455d-457e
Piaton, Symposion 182c
Straton von Sardes, in: Anthologia Palatina 12,4

Xenophon, Lakedaimonion Politeia (Verfassung der Spartaner) I, 3

Xenophon, Memorabilia II, 2, 1-13

Xenophon, Oikonomikos 3, 13; 7, 30



48 Reber

Literatur

Blundell, Sue, Women in Ancient Greece. British Museum Press: London
1995, 224 S.

Clairmont, Christoph W., Classical Attic Tombstones I. Akanthus Verlag
für Archäologie: Kilchberg 1993, 520 S.

Dörig, Jose, Von griechischen Puppen. Antike Kunst 1 (1958) 41-52.
Ducrey, PierrdMetzger, Ingnd/Reber, Karl, Le Quartier de la Maison
aux mosai'ques. Eretria, Fouilles et recherches VIII. Editions Payot:
Lausanne 1993, 190 S.

Fehr, Burkhard, Die Tyrannentöter, oder: kann man der Demokratie ein
Denkmal setzen? Fischer Verlag: Frankfurt am Main 1984, 82 S.

Finley, M. I., The Elderly in Classical Antiquity. In: Falkner, Thomas
M./de Luce, Judith (Hg.), Old Age in Greek and Latin Literature. State

University of New York Press 1989, 1-20.

Greifenhagen, Adolf, Corpus Vasorum Antiquorum, Deutschland 21,
Berlin 2. Ch. Beck'sche Verlagsbuchhandlung: München 1962, 41 S.

Hoepfner, WolframJSchwandner, Ernst-Ludwig, Haus und Stadt im
klassischen Griechenland. Wohnen in der klassischen Polis I. Deutscher
Kunstverlag: München, 2. Auflage 1994, 356 S.

Koch-Harnack, Gundel, Knabenliebe und Tiergeschenke. Gebr. Mann
Verlag: Berlin 1983,288 S.

Kurtz, Donna C./Boardman, John, Thanatos. Tod und Jenseits bei den
Griechen. Verlag Philipp von Zabern: Mainz am Rhein 1985, 481 S.

Lacey, W.K., Die Familie im antiken Griechenland. Verlag Philipp von
Zabern: Mainz am Rhein 1983. 332 S.

Lezzi-Hafier, Adrienne, Der Eretria-Maler. Werke und Weggefährten.
Verlag Philipp von Zabern: Mainz am Rhein 1988, Bd. I (Text) 383 S.,
Bd. II (Tafeln).
Noble, Joseph V., The Techniques of Painted Attic Pottery. Thames and
Hudson, Revised Edition: London 1988, 216 S.

Pfisterer-Haas, Susanne, Darstellung alter Frauen in der griechischen
Kunst. Peter Lang Verlag: Frankfurt am Main 1989, 101-105.
Reber, Karl, Die klassischen und hellenistischen Wohnhäuser im
Westquartier. Eretria, Ausgrabungen und Forschungen X. Editions Payot:
Lausanne 1998, 165 S.

Reeder, Ellen D., Pandora. Frauen im klassischen Griechenland. Katalog
Ausstellung Baltimore / Basel 1996. Walters Art Gallery: Baltimore,
Maryland 1996, 435 S.

Reinsberg, Carola, Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken
Griechenland. Verlag C.H. Beck: München 1989, 242 S.

Rühfel, Hilde, Kinderleben im klassischen Athen. Verlag Philipp von
Zabern: Mainz am Rhein 1984, 232 S.



Reber 49

Rühfel, Hilde, Das Kind in der griechischen Kunst. Verlag Philipp von
Zabern: Mainz am Rhein 1984, 378 S.

Rühfel, Hilde, Ammen und Kinderfrauen im klassischen Athen. Antike
Welt 19, Heft 4, 1988, 43-57.
Slehoferova, Vera, Corpus Vasorum Antiquorum, Schweiz 6, Basel 3.

Verlag Peter Lang: Bern 1984, 102 S.

von Bothmer, Dietrich, New Vases by the Amasis Painter. Antike Kunst
3, 1960, Heft 2, 73-75.




	Familienleben im antiken Griechenland

