
Zeitschrift: Jahrbuch / Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung =
Annuaire / Société suisse d'études généalogiques

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: - (1987)

Artikel: Basler Bischofsgestalten der vorreformatorischen Zeit

Autor: Lindau, Johann Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-697527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-697527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basler Bischofsgestalten der vorreformatorischen Zeit

Von Johann Karl Lindau, Basel

Im Zeremonienbuch des Bistums Basel, in dem der Basler
Domkaplan und vormalige Rektor der Universitat(15o5) Hieronymus
Brilmger im Jahre 1517 die Gebrauche, liturgischen
Vorschriften und Zeremonien des Chors des hohen Stifts Basel aus
alten Ritualbuchern und Schriftdenkmalern zusammengestellt
und ausgearbeitet hat, lesen wir zum Fest der Geburt des Herrn
u.a. folgende Anordnungen (4):

"Wenn das Weihnachtsfest auf einen Sonntag fällt, dann findet
um den Münsterplatz eine Prozession statt in folgender

Ordnung und Feierlichkeit
Voran schreitet der Dormentarius mit seinem Stabe, dann
kommen zwei Domschüler in Chormänteln, sie tragen zwei
Kirchenfahnen, dann zwei Chorsänger, die den Stufenpsalm zu
singen haben, bekleidet mit Albe und Chormantel, mit zwei
weiteren Kirchenfahnen, hierauf ein Domschüler im Chormantel,

der die grosse Kerze der Weinleute trägt, hinter ihm
ein Ministrant im Chormantel mit einer kleinen Kirchenfahne.
Ihm folgt der Subkustos im Chormantel, er trägt das
kostbarere Kreuz, zu seiner Linken schreitet der Subdiakon.Dann
kommt der Diakon, an seine linke Seite tritt dann der
Zelebrierende. Ihm folgen zwei Ehrenleviten.
Indem sie so einherziehen, folgen ihnen die Domschüler, dann
die Chorsänger, der Lehrer und der Leiter des Domchors, nach
ihnen die Kapläne, von welchen die Jüngern und die, welche
die höhern Weihen noch nicht empfangen haben, gleichviel
welchen Standes und Grades, den geweihten Priestern voraus
gehen, dann kommen die Domherren und die Prälaten, an
letzter Stelle der hochwürdigste Bischof von Basel, wenn er
ortsanwesend ist, gefolgt von zwei Kaplänen
Wenn sich der Prozessionszug gebildet hat, steigt er auf der
rechten Chorseite die Stufen hinab. Voran tritt der Leut-
priester und besprengt das Volk. Der Zug geht zwischen dem
Altar der Heiligen Simon und Judas einerseits und dem des
Heiligen Jodokus anderseits durch die Pforte beim Altar der
hl.Dreifaltigkeit hinaus in den Kreuzgang auf den Altar
der Jungfrau Maria zu. Dann wendet er sich nach rechts, geht
unter dem ersten Bogen der drei grossen Arkaden beim Altar
der loooo Märtyrer hindurch, macht dort eine Schwenkung und
passiert den dritten Bogen und geht weiter durch den Kreuzgang

direkt auf die Dompforte zu. Von dort wendet sich die
Prozession nach links, tritt durch die Gitterpforte bei der
Fruchtschütte der Domherren auf den Domplatz heraus, immer
die Domherrenhöfe zur linken Hand habend, geht weiter bis
zum Schürhof (dem heutigen Kleinen Rollerhof), von da direkt

3



zur St.Johannes-Kapelle auf dem Munsterplatz (wo heute das
Erziehungsdepartement steht). Der ganze Zug tritt dort ein
und macht im Chor Halt
Wenn der Psalmvers des Responsoriums und das Hauptgebet von
St.Johannes beendigt sind, verlassen alle in der gleichen
Ordnung wieder die Kapelle und wenden sich geradeswegs auf
die Pforte des hl. Gallus zu, treten durch diese in den Dom.."

Verlassen wir nun die beginnende Gottesdienstfeier' Die genaue
Schilderung der Weihnachtsprozession durch das Munster und den
Kreuzgang und um den ganzen Munsterplatz haben wir nur deshalb
an den Anfang gestellt, weil sie uns ein knappes und doch
anschauliches Bild von der Entfaltung des bischöflichen Hofstaates

an einem kirchlichen Feiertag vermittelt, ein Bild zudem
aus den allerletzten Jahren, bevor der Bischof selbst endgültig

nach seiner Lieblingsresidenz im Jura, nach Pruntrut, die
Domherren ihrerseits zunächst nach Neuenburg am Rhein, dann
nach Freiburg im Breisgau übersiedelten und ihre Kathedralkirche

dem zerstörerischen und profanierenden Bildersturm zum
Opfer fiel. Damit zerriss das Band, das durch Jahrhunderte
hindurch die Stadt Basel mit ihrem geistlichen und lange Zeit
auch weltlichen Oberhaupt verbunden hatte, damit schloss eines
der bedeutendsten und farbenreichsten Kapitel der baslerischen
Geschichte.
Wir haben seit dem Krieg in Basel manches Jubiläum gefeiert,
im letzten Kriegssommer die 5oo.Wiederkehr der Abwehrschlacht
bei St.Jakob an der Birs, im Jahre 1951 die 45ojahrige Zugehörigkeit

unserer Stadt zur Eidgenossenschaft und 1957 gar ihren
2ooo.Geburtstag; und zu jedem dieser Anlasse haben uns die
massgeblichen Kreise mit einem grosseren oder kleineren Gedenkbuch

beschenkt. Dem Jahre 1946 ist diese Ehre nicht
widerfahren, obwohl damals gerade 16 Jahrhunderte seit jener Kolner
Synode von 346 verflossen waren, an der mit "Justimanus Rau-
ricorum" erstmals ein Basler Bischof urkundlich bezeugt ist,
früher also als fur die übrigen schweizerischen Bistumer Chur,
Genf, Lausanne und Sitten. Die lückenlose Reihe der Basler
Bischöfe ist zwar erst seit Adalbero II. um die Jahrtausendwende

gesichert - es sind deren rund 6o - ; die Bedeutung
dieser anderthalb Jahrtausende fur die politische, wirtschaftliche,

kulturelle und bauliche Entwicklung unserer Stadt ist
jedoch kaum zu uberschätzen. Darin sind sich alle massgeblichen

Geschichtsschreiber einig:
"Die Stat ist am Bistumb aufgewachsen wie das Ebhäuw an einer
Mauren", sagt kurz und bundig schon 1597 der Basler Tuch- und
Seidenhandler, Ratsherr und Historiker Andreas Ryff (28).
Johann Jakob Merian, durchaus kein besonderer Freund der
romischen Kirche, bekennt m seiner "Geschichte der Bischöfe von
Basel"(16), die er zum Universitatsjubilaum von I860 herausgegeben

hat, klar und unzweideutig:
"Die Stadt Basel ist von dem Zeitpunkt an, wo sie in der

4



Geschichte zuerst erscheint, eine bischöfliche Stadt gewesen,
und auch fetzt noch hat das Bistum Basel seinen Namen von
der Stadt, wenn auch die Bischöfe seit der Reformation ihren
Sitz zuerst in Pruntrut und nachher in Solothurn aufgeschlagen

haben. Wie die meisten bischöflichen Städte, so verdankt
auch Basel die frühzeitige und rasche Entwicklung seiner
bürgerlichen Freiheit, welche überall auf der Bildung und
dem Emporkommen des Handwerkerstandes beruhte, seiner
bischöflichen Regierung, und wenn auch später die erstarkte
Bürgerschaft oft mit dem Bischof in Zwist geriet und seit
der Reformation sogar eine förmliche Feindschaft zwischen
beiden Teilen ausbrach, so ist doch während mehrerer
Jahrhunderte die Geschichte der Stadt Basel und ihrer Bischöfe
eng miteinander verflochten...."

Nahezu ein Jahrhundert spater greift Prof.Albert Bruckner in
der Festschrift von 1951 den Gedanken wieder auf (5):

"Kaum eine Tatsache tritt in der mittelalterlichen Geschichte
Basels mit so dominierender Gewalt in Erscheinung wie das
bischöfliche Regiment, das die ältere Entwicklung der Stadt
durchaus bestimmt Das enge Verhältnis der Stadtgemeinde
zum Bischof und das relativ späte Aufblühen Basels als Stadt
bewahrte es vor revolutionären Bewegungen, wie sie für andere
mittelalterliche Städte so charakteristisch sind, und bedingte

eine ruhige, stetige Abwicklung der soziologischen
Vorgänge

Und m der grossen Denkschrift zur 2ooo-Jahrfeier schliesslich
beginnt das vortreffliche Kapitel über "Die mittelalterliche
Stadt" (6) aus der Feder desselben Autors wiederum mit dem

gleichen Grundgedanken:
"Die looo Jahre von boo bis l5oo, in denen sich das basleri-
sche Gemeinwesen aus einem nebelhaft verschleierten Halbdunkel
zu einem hell leuchtenden Brennpunkt des europäischen Geisteslebens

und einem wirtschaftlichen Zentrum am Oberrhein
entwickelte, reflektieren ein vielfach komplexes Bild. Da ist
von überraschender Präponderanz die nicht wegzudenkende
Tatsache: Basel, die Bischofsstadt römischen Ursprungs... Diese
Tatsache - die weitaus wichtigste des frühen Basel - formt
das ältere Antlitz des Ortes, diktiert auf Jahrhunderte seine
Entwicklung, verleiht selbst noch nach tausend Jahren der
Civitas etwas Besonderes Die erste Stadt Basel ist durchaus

eine Schöpfung der Bischöfe".
Die Darstellung dieser Bischöfe bedarf deshalb wohl keiner
weiteren Rechtfertigung. Wir beschränken uns allerdings bewusst
auf ein paar wenige der bedeutenderen unter ihnen und versagen
es uns, diesen etwa die nicht minder interessanten Gestalten
eines Ortlieb von Froburg, eines Peter von Aspelt oder eines
Christoph von Utenheim beizugesellen; wir haben indes unsere
Auswahl so getroffen, dass jede wichtigere Epoche vertreten
und jeder Aspekt der geschichtlichen Entwicklung von Stadt und

5



Bistum Basel beleuchtet «ird und dass diese Entwicklung im
ganzen durch all die wechselvollen Jahrhunderte ohne grosse
Muhe verfolgt werden kann. Die beiden ersten Kapitel werden
uns m die grossen Zusammenhange der abendländischen Geschichte

fuhren, da Haito, Adalbero und Burchard zu den nächsten
Vertrauten der Konige und Kaiser zahlten und an deren Politik
mitbeteiligt waren. Das Wirken der Bischöfe, die im dritten
und vierten Kapitel dargestellt werden, bewegt sich hingegen
fast ausschliesslich im Rahmen der Stadt und des Bistums Basel,
wahrend wir in den beiden letzten Kapiteln bei der Betrachtung
des Konzils und der Gründung unserer Universität wieder weitere
Aspekte gewinnen werden.

Haito, Adalbero II. und das Heinrichsmunster

Ueber die Anfange des Bistums Basel ist nicht viel bekannt.
Anfangs der Sechzigerjähre hat man zwar in Kaiseraugst unter
der Dorfkirche die Fundamente einer frühchristlichen Kirche
ausgegraben (26). Im übrigen müssen wir uns mit den Funden
von christlichen Grabsteinen zufriedengeben, deren ältester,
den christlichen Anker tragend, allem Anschein nach aus der
Zeit Konstantins, aus dem beginnenden 4.Jahrhundert also,
stammt. In Basel selber gehen die ersten Spuren eines christlichen

Kirchenbaus nur bis m die karolingische Zeit zurück:
Es ist die vorromanische Apsisanlage, die man 1947 auf der
Pfalz gefunden hat und deren Grundriss, durch verschiedenfarbige

Pflasterung angedeutet, dort seither zu sehen ist (26).
Der erste urkundlich bezeugte Bischof "Justinianus Rauncorum"
ist nur dem Namen nach bekannt; er figuriert, wie gesagt,
unter denen, die 346 auf einer Synode m Köln den dortigen
Bischof Euphrates wegen arianischer, die Göttlichkeit Jesu
Christi leugnender Ansichten verurteilten. Auch die sogenannte
"Notitia Galliarum" aus der Zeit um 4oo nennt im Netz kirchlicher

Organisation fur das Gebiet der heutigen Schweiz die
"civitas Basiliensium" als Residenz eines Bischofs (33, 37).
Von der neueren Forschung wird allgemein angenommen, dass der
Basler Bischof anfänglich m Äugst residiert habe, angesichts
der zunehmenden Häufigkeit der Alemanneneinfalle in unser Land
aber bald nach 4oo in das geschütztere spatromische Kastell
auf dem Basler Munsterhugel ubergesiedelt sei. Das Bistum wird
in den folgenden Jahrhunderten, wie Strassburg, wieder
untergegangen sein; bis zur Regierung Karls des Grossen um 8oo sind
uns nämlich kaum ein halbes Dutzend Namen bekannt, und der
einzige alte Bischofskatalog, der sich in einem Manuskript der
elsassischen Abtei Munster vom Ende des 11.Jahrhunderts erhalten

hat (12), fuhrt gar als ersten den Bischof Walaus zur Zeit
Papst Gregors III. im 8.Jahrhundert an.

* * *

Zweier seiner Vorganger ist vielleicht noch kurz zu gedenken.

6





Der erste ist der sagenhafte heilige Pantalus: Christian
Wurstisen, der Basler Geschichtsschreiber des 16.Jahrhunderts
(4o, 41), setzte ihn noch um das Jahr 238 an; Prof.Johann
Jakob Spreng zwei Jahrhunderte spater (32) datierte ihn schon
um 346, nicht ohne bissig hinzuzufügen: "ist die ganze Erzählung

ein lediges Gedichte und Pantalus aus dem Gehirne
eines Legendisten entsprungen"; m neuerer Zeit ist die
Existenz dieses Bischofs um weitere hundert Jahre m die Mitte
des 5.Jahrhunderts verlegt worden. Die meisten Autoren bringen
jedenfalls Pantalus m Verbindung mit der Legende der heiligen
Ursula und stutzen sich dabei einerseits auf eine Erzählung
der Benediktinerin Elisabeth von Schönau m Hessen (aus dem
12.Jh.), anderseits auf einen Grabstein, der 1157 bei Grabungen

in der Kolner Ursulakirche gefunden worden sei und die
Inschrift trage: "Heiliger Pantalus, Bischof von Basels der
die heiligen Jungfrauen mit Freuden aufnahm und nach Rom führte,

von dort nach Köln zurückkehrte und hier mit ihnen das
Martyrium erlitt" (38). Das Entstehen der Ursulalegende und
den auf ihr beruhenden Kult hat Alfred Stoecklin 1958 im
Basler Volkskalender erschöpfend dargelegt (34), so dass hier
nicht naher darauf eingegangen werden muss. Erwähnt sei lediglich

noch, dass der Basler Bischof Heinrich von Neuenburg
127o, nachdem 16 Jahre vorher das Domkapitel von Köln der
Stadt Basel schon ein vollständiges Haupt, zwei Arme und
andere Reliquien der llooo Jungfrauen ubersandt hatte, von
der Stadt Köln auch noch den Schädel des heiligen Pantalus
erhielt. Die Büsten, welche die beiden Reliquien aufnehmen
sollten, müssen bald darauf angefertigt worden sein, beide
waren in der Ausstellung des Basler Munsterschatzes vom Herbst
1956 zu sehen (24) und sind seither m der Schatzkammer des
Historischen Museums ausgestellt. Seit der Ankunft der
Reliquien aus Köln figurierte der heilige Pantalus in den Marty-
rologien und im Proprium Sanctorum der Diözese Basel (2o)
unter dem 12.Oktober, zunächst als erster Basler Bischof,
spater als einer der Patrone des Bistums; Holbein hat ihn
seinerzeit mit den anderen Patronen auf einem Orgelflugel
des Basler Munsters verewigt (heute im Kunstmuseum).
Im Gegensatz zum heiligen Pantalus ist Bischof Ragnachar eine
historisch bezeugte Figur. "Der erste raurachische Bischoff,
welchen man mit einiger Zuversicht nennen kann, ungeachtet
ihn Wurstisen und Stumpf übergehen, ist Rachnakar", meint
der schon genannte Johann Jakob Spreng (32), dessen "Abhandlungen

von dem Ursprung und Altertum der Stadt Basel" im
übrigen grossenteils und kaum zu Unrecht als "ein bedenkliches
Machwerk" betrachtet werden. Dieser Ragnachar soll vornehmer
Abkunft gewesen sein und kam aus dem berühmten und bedeutenden
Kloster Luxeuil m den südwestlichen Auslaufern der Vogesen.
Die Abtei war am Ende des 6.Jahrhunderts vom heiligen Columban,
dem bekanntesten der irischen Mönche, gegründet worden, da
ihn Konig Guntram von Burgund an seinen Hof gerufen und ihn

8



ermuntert hatte, in seinem Reich neue klösterliche Niederlassungen

ins Leben zu rufen. Obwohl Columban nach zehnjähriger
segensreicher Missionstatigkeit vom folgenden Konig Theuderich,
dem er seine ehebrecherischen Sunden vorgeworfen hatte, verjagt
wurde, erlebte Luxeuil einen raschen Aufschwung und wurde in
kurzer Zeit gewissermassen der Mittelpunkt des irischen Monch-
tums auf dem Kontinent. "Den Höhepunkt seiner Blute" erreichte
es unter dem zweiten Nachfolger Columbans, dem Abt Eustasius
(+ 629). Von Luxeuil aus wurden weitere Tochterkloster gegründet,

darunter auch um 63o Moutier-Grandval durch die beiden
Mönche Fridoald und Germanus. "Und dazu kamen noch viele
andere Kloster, die mittelbar auf Columban zurückgingen, indem
sie von Personen gegründet wurden, die als Mönche oder Laien
von Luxeuil aus ihre Anregung empfangen hatten" (3o). Jonas,
ein Mönch von Luxeuil im 7.Jahrhundert, schrieb nicht nur die
Vita des heiligen Columban; in derjenigen seines zweiten
Nachfolgers Eustasius zahlt er diejenigen Mönche von Luxeuil auf,
die m spateren Jahren einen Bischofsstuhl besteigen sollten:
neben Chagnoald (St-Cagnoald) von Laon, Acharius (St-Achaire)
von Noyon und Tournai und Audomar (St-Omer) von Therouanne,
die alle in Nordfrankreich wirkten und als heilig verehrt
werden, nennt er ausdrücklich unseren Ragnachar "Augustanae
et Basileae episcopus". Dieser muss ungefähr zwischen 62o und
64o unter den Konigen Chlotar II. und dessen Sohn Dagobert
Bischof gewesen sein und ist ein Zeitgenosse nicht nur des
heiligen Germanus, sondern auch der beiden andern Juraheiligen
Ursicinus und Himerius, auf welche die beiden Stiftungen St-
Ursanne und St-Imier zurückgehen. Sonst ist von Ragnachar so
gut wie nichts bekannt, man weiss weder Geburt noch Tod. Sein
und seiner Monchsbruder missionarisches Wirken in einer Zeit,
da das Frankenreich durch wilde Kriege zwischen den Inhabern
der Teilreiche Neustrien, Austrasien und Burgund dem Abgrund
entgegenzutreiben schien, ist jedoch nicht hoch genug
einzuschätzen, auch wenn Ragnachar selber keine direkten Zeugnisse
hinterlassen hat und das Bistum bald danach offenbar wieder
fur mehrere Jahrzehnte erloschen zu sein scheint.

# * *

Der erste bedeutende Basler Bischof, der erste zudem, von dem
mehreres und Sicheres bekannt ist, ist wie Ragnachar aus dem
Monchtum hervorgegangen: es ist der grosse Bischof H a 1 t o

(oder Hatto), der Vertraute Kaiser Karls des Grossen.

763 geboren und vielleicht wie der heilige Meinrad aus dem
schwabischen Grafengeschlecht des Sulchgaus (oder Sulgaus)
stammend, kam Haito schon früh - einige sagen mit fünf Jahren
- auf die Reichenau, in deren Klosterschule er seinen ersten
Unterricht erhielt. Die Abtei Reichenau verdankt ihre Entstehung,

wie Luxeuil, nicht einem Einheimischen, sondern dem

spanischen Westgoten Pirmin. Von Karl Martell, dem Grossvater
Karls des Grossen, gerufen, hatte dieser heilige Mönch im

9



Jahre 724 das Kloster als Zentrum weiterer Missionstatigkeit
so gut wie als Stutzpunkt des steigenden frankischen Einflusses

im alemannischen Gebiet gegründet und war gerade aus
diesen politischen Gründen bald darauf von Herzog Lantfrid
wieder von der Reichenau vertrieben worden. Wie Columban m
Italien, setzte Pirmin sein Werk im Elsass fort, wo er 728,
also nur vier Jahre spater, bei der Gründung des Klosters
Murbach massgeblich beteiligt war. Seine Stiftung auf der
Reichenau wurde indessen von den Bischofen von Konstanz weiter
betreut. Die Abtei nahm, vor allem nachdem das bisher freie
Alemannien 746 unter die Botmassigkeit der frankischen
Karolinger gebracht worden war, einen raschen Aufschwung und
entwickelte sich zu einem der wichtigsten geistigen und künstlerischen

Zentren im oberdeutschen Raum. Davon zeugt noch heute
eine Reihe von guterhaltenen romanischen Kirchenbauten; davon
zeugen ferner zahlreiche Prachtshandschriften, welche alle
aus der von Abt Waldo ins Leben gerufenen berühmten Klosterschule

hervorgegangen sind. Der junge Haito nun muss sich bald
so ausgezeichnet haben, dass ihn dieser Abt Waldo zum Vorsteher

der Schule bestellte (2, 17, 35, 38).
Aber schon 8o2 berief ihn Kaiser Karl der Grosse, der ihn
vielleicht 78o in Reichenau auf dem Weg nach Rom kennengelernt
hatte, auf den Basler Bischofsstuhl, möglicherweise als
Nachfolger Waldos, der nach der Meinung einiger Autoren neben dem
Abtsstab von Reichenau auch den Bischofsstab von Basel gefuhrt
haben soll, bevor ihm der Kaiser die Reichsabtei St-Denis bei
Paris ubertrug. Haito jedenfalls wurde 806 noch Abt der
Reichenau und bekleidete nunmehr anderthalb Jahrzehnte beide
wichtigen Aemter zugleich. War dies damals auch kein Sonderfall

- auch die Erzbischofe und Bischöfe von Köln, Trier,
Speyer, Worms und Munster besassen alle zugleich eine Abtei
(29) -, so kann doch kein Zweifel darüber bestehen, dass
Bischof Haito bei Karl dem Grossen in hoher Gunst gestanden sein
und ihm wertvolle und treue Dienste geleistet haben muss.

Dies beweist u.a. die Tatsache, dass ihn der Kaiser im Jahre
811 mit dem Grafen Hugo von Tours und dem Herzog von Friaul
als Gesandten an den byzantinischen Hof schickte, und dies m
einer fur ihn entscheidenden Angelegenheit. Durch seine
Krönung am Weihnachtstag des Jahres 8oo in Rom war Karl Kaiser
des "Romischen Reiches" geworden, "und das war ein Affront
fur die Byzantiner, wie er schwerer kaum zu denken war, weil
er die Achse ihres Selbstbewusstsems traf"(31). Einen
Einspruch gegen seinen Titel hatte zwar Karl nicht zu befurchten,
denn die damalige Lage erlaubte es Byzanz nicht, ihm entgegenzutreten.

"Trotzdem musste ihm an einer Anerkennung seines
neuen Titels durch den anderen Kaiser liegen - eben deshalb,
weil er der Wahrer des Rechtes war und er die bisher geltende
Ordnung erschüttert hatte"(31). Wie früher schon nach Konstantins

des Grossen Tod über ein Jahrhundert lang zwei Reichs-

10



halften, ein Westreich und ein Ostreich, bestanden hatten, so
war Karl durchaus bereit, seinem Rivalen in Byzanz den Kaiser-
titel zu lassen, wenn er nur den seinen auch anerkannte. Er
konnte also warten. 81o kam es mit Kaiser Nikephoros zu einem
Vorvertrag. Als Haito im folgenden Jahre m Byzanz eintraf,
war dieser Kaiser eben gestorben. Wieviel die Gesandtschaft
erreichte, ist nicht mehr genau zu ermitteln, da Haitos
Gesandtschaftsbericht leider verlorengegangen ist. Wieder ein
Jahr spater, 812, schickte jedenfalls der neue ostromische
Kaiser Michael eine Gegengesandtschaft nach Aachen, wobei es
zu "einer umfassenden Regelung aller zwischen Ost und West
strittigen Fragen" kam: "Karl gab Venedig und die anderen
Kustenstadte an der Adria preis und wurde dafür von dem

byzantinischen Gesandten als Kaiser akklamiert"(31). Der
hinhaltende, bewusst reservierte Empfang, den man den Byzantinern
in Aachen bereitete, wird uns von mehreren Chronisten, z.T.in
allen Einzelheiten, geschildert. Fur uns ist vor allem die
Szene aufschlussreich, welche die bevorzugte Stellung Haitos
am kaiserlichen Hof und die hohe Achtung, die er bei Karl
selber genoss, deutlich zu zeigen scheint. Der St.Galler Mönch
Notker der Stammler schreibt nämlich einige Jahrzehnte spater:

"Der glorreiche Kaiser Karl stand an einem Fenster,
strahlend wie die Sonne beim Aufgang, mit Gold und edeln
Steinen geschmückt, gestutzt auf Heitto. Das war nemlich
der Harne des Bischofs, der früher nach Konstantinopel
gesandt worden war" (SS).

Um dieselbe Zeit unterzeichnete Bischof Haito mit den
bedeutendsten Kirchenfursten des frankischen Reiches das Testament
Karls des Grossen "betreffs seiner Schätze und alles Goldes,
das sich in seiner Schatzkammer vorfand". Und wenige Jahre

spater, 816, soll ihn Karls Sohn Ludwig der Fromme, dessen
Gunst er nach dem Tode des kaiserlichen Freundes offenbar auch
zu gewinnen vermochte, wiederum als Gesandten, dieses Mal zu
Papst Stephan IV. nach Rom, gewählt haben, worauf er ihm im
Dezember desselben Jahres zu Aachen alle Privilegien, die
Kaiser Karl der Abtei Reichenau gewahrt hatte, feierlich
bestätigte
Im Jahre 823, nach zwanzigjähriger rastloser Tätigkeit,
resignierte Haito auf seine beiden Aemter und kehrte als einfacher
Mönch auf die Reichenau zurück, wo er in einer eigenen Zelle
still und zurückgezogen noch weitere 13 Jahre, bis zu seinem
Tode im Marz 836, lebte.
Man ware vielleicht versucht anzunehmen, Haito habe vorwiegend
am Hofe Karls des Grossen geweilt und habe ob all seiner
diplomatischen Tätigkeit seine Abtei und sein Bistum eher
vernachlässigt. Was er uns an Bauten und Schriften hinterlassen
hat, widerlegt jedoch eine solche irrtümliche Ansicht.
Das Munster zu Mittelzell auf der Reichenau, die heutige
Pfarrkirche, gilt seit den Untersuchungen, die Karl Künstle

11



1924 in zweiter Auflage veröffentlicht hat (13), mit Ausnahme
des spatgotischen Marienchors als der Bau Haitos, den dieser
kurz nach seiner Ruckkehr aus Konstantinopel an Stelle des
höchst bescheidenen Klosterleins des heiligen Pirmin errichten
liess. Ob die Basilika, die von den beiden folgenden Aebten
erweitert wurde, nach dem Vorbild der Hagia Sophia in Byzanz
oder etwa nach demjenigen der Aachener Palastkapelle gebaut
worden ist, ist nicht mehr auszumachen. Die dreischiffige
Basilika mit Ost- und Westwerk, mit auffallend breitem,
saalartigem Mittelschiff und den die drei Teile scheidenden
monumentalen Triumphbogen hat zweifellos auf weitere Kirchenbauten
jener Zeit befruchtend gewirkt.
Wesentlich bescheideneren Ausmasses ist die kapellenartige
Anlage, die, wie schon erwähnt, 1947 auf der Basler Pfalz
aufgedeckt worden ist und möglicherweise auch aus der Zeit Haitos
stammt (22, 23, 25). Sie ist jedenfalls alter als das
Heinrichsmunster und zeigt karolingischen Charakter. Die drei,
durch Mauern und nicht durch Pfeiler voneinander getrennten
Räume, deren Achse seitlich verschoben und etwas schräg
gestellt ist und die in je einer kreisrunden Apsis enden, sind
wohl nicht der Chor des karolingischen Munsters, sondern eher
dessen Krypta, liegen sie doch 6ocm tiefer als die spatromanische

Krypta und pflegte man doch in karolmgischer Zeit die
Krypta nicht unter, sondern hinter dem Chor anzulegen (vgl.
St-Denis 832). Der auf der rechten Seite anschliessende Gang
führte zu einem Gebäude unter der bestehenden Nikolauskapelle,
vielleicht dem Palatium des Bischofs, das der Pfalz ihren
Namen gegeben hatte.
Dass Basel um 8oo "zu den fuhrenden Metropolen des an bedeutenden

Gotteshausern gesegneten Reiches des Frankenherrschers"
zahlte, wie dies Prof.Bruckner betont (6), dafür sprechen
schliesslich auch die "Capitula", die Abt-Bischof Haito fur
sein Bistum erliess, "das erste literarische Zeugnis des
damaligen Basel". Dieses Capitulare wurde im 17.Jahrhundert
in der Vatikanischen Bibliothek entdeckt und von einem
franzosischen Benediktiner erstmals veröffentlicht (11). Es gibt
einen hochinteressanten Einblick in die religiösen, kirchlichen

und moralischen Zustande der damaligen Zeit und ist zudem
ein beredtes Zeugnis fur Haitos theologisch-kanonistisches
Wissen. Einige dieser 25 Artikel, die noch zum Teil von
erstaunlicher Aktualität sind, mögen im Wortlaut, wenn auch
gekürzt folgen:

"Erstlich, muss vor allen Dingen der Glaube der Priester
geprüft werden, was sie glauben und andere glauben lehren,
wobei auch Beispiele dafür vorzulegen sind, wie und inwieweit
der Schöpfer vom Geschöpf begriffen werden kann.

Zweitens muss verlangt werdent, dass das Vaterunser, in dem
alles zum Leben Notwengige begriffen ist, und das
Glaubensbekenntnis der Apostel, in dem der katholische Glaube voll-
standig erhalten tst, von allen gelernt wird sowohl latet-

12



nisch als in der Volkssprache, damit, was mit dem Munde
bekannt wird, im Herzen geglaubt und begriffen werde.

Drittens muss darauf gedrungen werden, dass zu liturgische
Grussformein die entsprechenden Antworten gelernt werden,
wobei dann nicht nur die Geistlichen und die Gott geweihten
Frauen dem Priester antworten können, sondern das ganze Volk
andächtig und einstimmig antworten solle

Fünftens, dass sie wissen, was das Sakrament der Taufe und
Firmung und was das Mysterium des Leibis und Blutes des Herr
sei, wie in diesen Mysterien die sichtbare Substanz gesehen
und doch das Heil der Seele für die Ewigkeit unsichtbar
dargeboten wird... "

Das Sakrament der Ehe betrifft Artikel 21, in welchem Haito
eingehend auf die verschiedenen Ehehindernisse, auf die
Verbrechen der Blutschande und des Ehebruchs und deren Suhnung
zu sprechen kommt.
Als Feiertage zahlt der 8.Artikel auf: Weihnachten mit den
drei folgenden Tagen, der Oktav und dem Fest der hl.drei Konige,

dann Mariae Reinigung am 2.Februar, Ostern, Christi
Himmelfahrt mit den vorausgehenden drei Bittagen, Pfingsten mit
Vigil, die Feste Johannis des Taufers und aller Apostel,
"besonders aber St.Peter und Paul, die Europa durch ihre Predigt
erleuchtet haben", Mariae Himmelfahrt, die Weihe des Erzengels
Michael und das Kirchweihfest. Interessant ist in diesem
Zusammenhang die ausdrückliche Bestimmung:"A lie Samstag aber
soll von Morgen bis Abend gearbeitet werden, damit sie nicht
in Judaismus verfallen".
Einiges Licht auf damalige Sitten wer/en Anordnungen wie:

"ist denselben Priestern zu befehlen, dass sie nicht fremde
Weiber bei sich wohnen lassen ausser nur solche, bei
denen der Verdacht eines schlechten Hufes nicht aufkommen
kann;
dass sie keine Wirtshäuser betreten, weder wenn sie daheim
sind, noch wenn sie sich auf der Heise befinden
dass sie weltliche Gebote nicht beachten (d. h. natürlich nur
ihren geistlichen Oberen Gehorsam schuldig sind), nicht als
Zeugen auftreten, keine Jagdhunde, keine Sperber, keine Falken,

keine Habichte halten, sich überhaupt keine Freiheit in
irgendwelchem Spiel oder Schauspiel nehmen dürfen
dass sie wissen, dass niemand um Geld geweiht werden noch
durch Geschenke in die Kirche eindringen darf Denn es
ist offenbar, dass die, die solches tun, das Verbrechen der
Simonie auf sich laden
dass eben die Priester in Wort und Beispiel allen
voranleuchten, dass keiner Zinsen nehme, weder sechsfache noch
Stück für Stück, weil der, der das tut, sehr unchristlich
und dem Gebote Gottes zuwiderhandelt ..."

Auch die Kirchensteuer wurde nicht vergessen:
"dass der Zehnt, der von den Gläubigen gegeben wird, Gottes
Zins zu nennen und daher ganz abzugeben ist Wer aus

13



Streitsucht darauf Anspruch zu machen sich unterfangt, sei
es ein Pfaffe oder ein Lave, wird von dem Abendmahl
ausgeschlossen und mit einer Kirchenstrafe belegt werden".

Was schliesslich den Hinweis darauf nicht überflüssig macht,
"was Werke der Barmherzigkeit mit ihren Fruchten sind, wie
sie die evangelische und apostolische Schrift begreift und
durch die man zum Leben durchdringt, und was die Werke der
Ungerechtigkeit mit ihren vielfältigen Fruchten sind, durch
die man auf finsterem Pfade dem ewigen Verderben zueilt".

Verlassen wir mit dieser letzten Bestimmung Bischof Haito:
Seine Amtszeit von 8o2 bis 823 bedeutete zweifellos eine erste
Glanzzeit des Basler Bistums, und wir müssen nahezu zwei
Jahrhunderte warten, bis wir in Adalbero II. wieder einen Bischof
finden, der, wie Haito, beim Kaiser sich hoher Gunst erfreute
und der Nachwelt einen Kirchenbau hinterliess, der damit einen
neuen Aufschwung der Basler Kirche nach Zeiten bitterer Not
und Heimsuchung anbahnte.
Was war denn m der Zwischenzeit geschehen7
836 war Haito gestorben, und einer seiner Schuler und Nachfolger

als Abt der Reichenau, der bedeutende Gelehrte und Dichter
Walafrid Strabo, fugte der "Visio Wettini", einem literarischen

Werk Haitos, das er m Verse umgegossen hatte, eine
Verherrlichung des Verstorbenen m wohlgesetzten Worten hinzu
(36). Vier Jahre spater starb auch Karls des Grossen Sohn Ludwig

der Fromme, und Karls Schöpfung, das frankische Reich,
brach an der alten romischen Reichsgrenze auseinander. Ludwigs
drei Sohne Lothar, Ludwig und Karl, die sich schon zu Lebzeiten

ihres Vaters erbittert um das Erbe gestritten hatten,
teilten 843 das Reich unter sich auf, wobei der Rhein und die
Aare wieder zur Grenze wurden. Als bald darauf auch das
Mittelreich Lothars, das von Friesland über die Alpen bis nach
Rom reichte, in Stucke ging, kam Basel durch den Mersener
Vertrag von 87o an Ludwig den Deutschen. Durch diese wiederholten

Teilungen und die damit verbundenen Wirren begünstigt,
"stiessen uberall altere landschaftliche Machte wieder an die
Oberflache". Was sich m unserer Gegend durchsetzte, war
interessanterweise nicht der alte alemannische Stammesverband, der
vor dem Aufstieg aer Karolinger so lange den frankischen Herrschaf

tsanspruchen getrotzt hatte, sondern der burgundische
Reichskorper (12). 888 schwang sich Graf Rudolf von Hochburgund

zum Konig auf und wählte Genf als Hauptstadt seines Landes,

dessen Grenzen er bis an den Rhein und an die Aare, sein
Sohn Rudolf II. gar bis an die Reuss vorschob. Volle 15o Jahre
blieb der Rhein von der Aaremundung bis Basel Grenze zwischen
dem Herzogtum Schwaben im Norden und dem Königreich Hochburgund,

seit 933 dem vereinigten Königreich Burgund mit der
neuen Hauptstadt Arles im Süden. Das Bistum Basel war
bezeichnenderweise - und dies blieb so bis zur Franzosischen Revolu-

14



tion - dem Erzbischof von Besanpon unterstellt und nicht, wie
das Bistum Konstanz (mit dem Kleinbasel1), demjenigen von
Mainz. Ebenso bezeichnend ist die Tatsache, dass die erste
Rheinbrucke bei Basel erst nach 122o gebaut wurde, wahrend der
Hauptverkehr vorher vom Hauenstein ins Elsass hinunterging.
Noch Wipo, der Kaplan und Biograph des ersten Salierkaisers
Konrad II. im 11.Jahrhundert, bestätigte, Basel liege dort,
wo drei Grenzen zusammenstossen, diejenige von Burgund, von
Alemannien und von Franzien, die Stade selbst aber gehöre zu
Burgund (12). Bei Basel trafen sich also der germanische und
der romanische Kulturkreis, die Stadt befand sich im Schnittpunkt

zwischen Deutsch und Welsch, somit an einer entscheidenden
Nahtstelle, auf die früher oder spater, wie wir noch sehen

werden, der deutsche Konig sein Augenmerk richten musste.

Die Stadt Basel hatte allerdings inzwischen allerlei Drangsale
zu erleiden; am schlimmsten wurde sie von den durchziehenden
Ungarn heimgesucht. Es ist ja nicht erstaunlich, dass die
Bruderkampfe zwischen den Konigssohnen und die langandauernden
und stets sich neu entflammenden nationalen und feudalen Kriege

auswärtige Volkerschaften geradezu zum Einfall in das
auseinanderbrechende Reich einladen mussten. Es kam recht eigentlich

zu einer neuen Woge der Volkerwanderung. Von allen Seiten
fluteten die von Karl dem Grossen zuruckgestauten Volkerwellen
ins Land hinein: Aus dem Süden kamen die Sarazenen, die Araber,
welche vor allem die sudfranzosische Küste heimsuchten und
827 die Besetzung Siziliens begannen; im Norden landeten die
Normannen mit ihren grossen Wikingerschiffen an den franzosischen

Küsten, drangen auf den Flüssen landeinwärts und
erschütterten so sehr das westfrankische Reich, dass sich gegen
Ende des 9.Jahrhunderts einer der Ihren zum Konig aufschwingen
konnte; im lo.Jahrhundert fielen schliesslich aus dem Osten
als neue Plage die Ungarn ein. Dem Flusslauf der Elbe folgend,
erreichten sie 915 die Nordsee, der Donau und dem Rhein
entlangziehend, gelangten sie 917 auch nach Basel. Ungeachtet
der Tatsache, dass quellenmassige Berichte über dies Ereignis
so gut wie völlig fehlen, haben alle spateren Geschichtsschreiber

den Ueberfall m den phantastischsten Farben zu
schildern gesucht. Wurstisen z.B. schreibt m seiner "Basler
Chronik":

"Allda gew
dase Ibst,
konnte, mi
wichen, un
Gebirge en
schehen. D

nicht lang
funden, ze
im Abzug m

gung furba
Der einzige

15

unnen sie auch Basel ohne Arbeit, weil das Volk
so sich dieser Menge zu erwehren nicht getrösten
t Proviant und bester ihrer Hab aus der Stadt ge-
d ihr Leben zu fristen in die nächsten unwegsamen
tflohen waren, als dann an andern Orten auch bees

konnten sich die Ungarn in der lären Stadt
säumen, nahmen deshalben, was sie noch übrig

rstoreten, was ihnen geliebet, und steckten sie
it Feuer an, ruckten hierauf mit gleicher Schädi-
ss in Elsass und Lothringen" (41).
stumme Zeuge jener trostlosen Zeit ist jener ein-



fache Steinsarg mit der schlichten Inschrift "Bischof Rudolf.
von den Heiden erschlagen am 13.Tag vor den Kaienden des
August" (2o.Juli); er steht heute m der Krypta des Munsters.
Basel brauchte offenbar einige Zeit, um sich von diesen
Heimsuchungen - 926 wird uns von einem weiteren Ungarnzug berichtet

- zu erholen. Die Quellen fliessen fur jene Zeit zu spärlich,
um Genaueres sagen zu können. Erst drei Jahrzehnte spater

wird wieder ein Basler Bischof genannt, vielleicht, dass m der
Zwischenzeit das Bistum von Strassburg aus betreut worden ist.
19o4 wurde bei baulichen Reparaturen m der 1516 errichteten
Verenakapelle in Herznach ein Steinrelief gefunden, das auf
gelblichem Sandstein, von breitem Schriftband umrahmt, Christus
am Kreuz zwischen zwei Kriegern zeigt und wahrscheinlich von
einem Altarhaus oder einer Chorbrustung stammt. Es durfte kaum
ursprünglich fur Herznach bestimmt gewesen sein - dagegen sprechen

seine Grosse (95x5o) und seine künstlerische Bedeutung.
"Vielleicht konnte angenommen werden, dass das Bildwerk zur
Ausschmückung des nach der Zerstörung durch die Ungarn wieder
aufgebauten Munsters diente und erst spater nach Herznach kam".
Dazu wurde nicht schlecht die Inschrift passen, welche lautet:
"Bischof Landelaus liess dieses Werk machen" (14, 26), derselbe
Landelaus also, der an Weihnachten 961 bei der feierlichen
Translation der Reliquien des heiligen Mauritius und einiger
Gefährten nach Magdeburg mitwirkte (12, 3, 36, 38).
Wie dem auch sei, der Stadt kam ihre gunstige Verkehrslage am
Zugang zu den Alpenstrassen und die vorher schon erwähnte
Mittlerstellung zwischen zwei Kulturkreisen bei ihrem Wiederaufbau
sehr zustatten. Gerade damals ruckte unsere Stadt zusehends
in den Mittelpunkt des kaiserlichen Interesses. Der kinderlose
Konig Rudolf III.von Burgund, zu dessen Reich Basel gehörte,
hatte schon zu seinen Lebzeiten seinen Neffen, den deutschen
Konig Heinrich II., zu seinem Erben eingesetzt. Fur die
deutschen Kaiser, die auf ihre Stellung in Italien und m Rom nicht
verzichten wollten, waren gerade die Alpenpasse im burgundischen

Reich, vor allem der Grosse St.Bernhard, von grosser
Bedeutung. Da aber Rudolf III. "weich und weibisch", wie ihn
der Chronist Thietmar von Merseburg etwas parteiisch nennt,
zwischen den einmal dem Kaiser gegenüber eingegangenen
Verpflichtungen und den Forderungen seiner weltlichen Grossen hm
und her schwankte, nahm Heinrich II. loo6, gewissermassen als
Anzahlung und als Pfand, die Stadt Basel vorweg m eigenen
Besitz.

* * *

An der Spitze der Basler Kirche stand seit mindestens 999
Bischof Adalbero II-, der angeblich mit dem burgundischen

Königshaus verwandt war. In jenem Jahr hatte ihm der
burgundische Konig Rudolf III. die Abtei Moutier-Grandval als
Belohnung fur treue Dienste und in Anbetracht der Armut der
Basler Kirche geschenkt. In der neueren Literatur wird diese

16





Schenkung verschiedentlich bestritten und behauptet, dass sie
erst im 15.Jahrhundert erfolgt sei. Da aber "das Bistum im
ganzen 11.und 12.Jahrhundert den Anspruch auf die Oberhoheit
über die Abtei erhob" und sich z.B. lo4o und lo49 von Kaiser
und Papst dies urkundlich bestätigen liess, so ist, wie Rudolf
Massini u.a.mit Recht betonen (15, 19), nicht daran zu zweifeln,

dass Moutier-Grandval damals m den bischöflichen Besitz
uberging.
Was besagt diese Tatsache7 Vor allem zweierlei. Die wichtigeren

Teile des spateren Berner Juras, vor allem der sogenannte
Sornegau bis zur Passhohe der Pierre Pertuis und die Besitzungen

am Sudfuss bis an den Bielersee und LeLanderon, die direkteste

Verbindung also zwischen dem Oberrhein und den
burgundischen Landesteilen im Mittelland kamen damit unter die
unmittelbare Herrschaft des Bistums, ausserdem die ihrerseits
von Moutier-Grandval abhangige, sicher schon vor dem 9.Jahr¬
hundert entstandene Abtei von St.Ursanne. Die Schenkung von
999, die Konig Rudolf im folgenden Jahre nach Rucksprache mit
Kaiser Otto III. m einer Urkunde ausdrucklich bestätigte,
verschaffte dem Basler Bistum, ausser höchst willkommenen
wirtschaftlichen Einkünften, eine erste recht ansehnliche
politische Machtgrundlage; sie begründete recht eigentlich das
spatere weltliche Furstbistum, wenn auch das Abhängigkeitsverhältnis

der beiden Abteien Moutier-Grandval und St-Ursanne
im Vergleich zur spateren Zeit, wo ihr Besitz zum Gebiet der
bischöflichen Territorialherrschaft gehörte, ein ganz anderes,
jedenfalls viel lockereres war.
Und ein zweites: Bischof Adalbero muss bei Rudolf III.von
Burgund, zu dessen Reich ein Teil seines Bistums gehörte, m
hoher Gunst gestanden haben. Es ist sogar anzunehmen, dass
sich dieser in seinen Auseinandersetzungen mit den weltlichen
Grossen des Landes, wie der Kaiser, auf die geistlichen
Würdenträger stutzte, sind doch auch königliche Schenkungen und
Gunstbezeugungen an die Bischöfe von Tarentaise und Lausanne
aus jener Zeit bezeugt (21).
Da nun die Beziehungen zwischen Rudolf III. und seinem Neffen
Heinrich II. mit dem fortschreitenden Zerfall des burgundischen

Reiches immer enger wurden, wuchs auch das Interesse
des deutschen Königs an dem burgundischen Bischof. Adalbero
hatte sich schon vor Heinrichs Thronbesteigung an dessen Kämpfen

mit dem Rivalen, dem Herzog von Schwaben, beteiligt. Der
deutsche Konig muss also schon früh danach getrachtet haben,
Adalbero, der ja noch dem burgundischen Konig unterstand,
durch persönliche Verpflichtung an sich zu binden und so den
Uebergang der Stadt Basel an das Reich gut vorzubereiten. Der
Basler Bischof wurde von Heinrich stets nur als "dilectus
nobis" und "dilectissimus", als "Geliebtester" und "Teurer"
bezeichnet, ganz ähnlich wie zwei Jahrhunderte vor ihm schon
Bischof Haito von Karl dem Grossen. Er erschien an manchen

18





kaiserlichen Hoftagen und kirchlichen Synoden im Reich und
bekundete damit seinen Willen, Heinrichs II. Politik nach Kräften

zu unterstutzen und zu fordern.
Der Kaiser wusste sich fur solch treue Gefolgschaft und so
wertvolle Hilfe vor allem m seinen burgundischen Unternehmungen

erkenntlich zu zeigen. Bischof Adalbero hatte wohl, bald
nachdem die Abtei Moutier-Grandval an das Bistum ubergegangen
war, mit dem Neubau des Basler Munsters begonnen, das unter
dem grossen Ungarnsturm so stark gelitten hatte. Als nun im
Jahre I006 Heinrich II. in Basel weilte, um die Stadt in den
Reichsverband aufzunehmen, muss auch dieser Munsterbau
besprochen worden sein, schenkte er doch dem Bischof und dem

Domstift königliches Gut im Breisgau mit der ausdrucklichen
Bestimmung "ad utilitatem monastern", "zum Nutzen des
Munsters". Eine ahnliche Stiftung ist aus dem Jahre I008 bezeugt.
Ein Jahrzehnt spater war das Werk vollendet. Am 11.Oktober lol9
erschien Kaiser Heinrich II. zur Weihe des Munsters m Basel.
So erzahlt es uns die Ueberlieferung, erstmals im Bischofskatalog

des Kaplans Nikolaus Gerung genannt Blauenstein (um
1475): "Im Jahre lol9 am 6.Tag vor den Iden des Oktobers

ist die von Kaiser Heinrich erneuerte und reich mit Reliquien
und Zierden ausgestattete Kirche von Basel durch den Bischof
Adalbero geweiht worden, in Anwesenheit des Kaisers selbst,
im 18.Jahr seines Königtums, dem 6. seines Kaisertums. Sie
wurde geweiht zu Ehren der heiligen Auferstehung Jesu Christi,

des heiligen Kreuzes, der heiligen Gottesgebarerin
Maria, des heiligen Johannes des Täufers, der Apostel Petrus
und Paulus, Andreas, Thomas und aller Apostel und aller
Heiligen. Es wohnten der Feier bei, ausser dem Bischof und
dem Kaiser, die ehrwürdigen Herren und Vater Poppo, Erzbi-
schof von Trier, Wernher, Bischof von Strassburg, Rumold
von Konstanz, Hugo von Genf, Hugo von Lausanne und Bischof
Erich, der Bischof der kaiserlichen Kapelle".

Die Richtigkeit und die Datierung dieses Berichts wurden gar
bald bestritten, weil er erst aus dem 15.Jahrhundert stamme.
Der feierliche Ton der Meldung, der sich auffallend von der
sonst bei Blauenstein üblichen trockenen Aufzahlung von Bi-
schofsnamen abhebt, widerspiegelt wohl einen alteren
authentischen Weihebericht. Zudem stimmen alle Namen und die Angaben
der Regierungsjähre und ist der Aufenthalt des Kaisers in
unserer Gegend auch sonst bezeugt, so dass heute an der Echtheit
der Meldung nicht mehr gezweifelt wird. Auch die beiden
kostbaren Gaben, die Kaiser Heinrich mitgebracht hatte und die
leider heute nicht mehr m Basel, sondern m Paris und Berlin
zu sehen sind, der goldene Altarvorsatz und das Reliquienkreuz

(24) - dieses tragt auch die Kunigundenstatue am
Westportal seit Ende des 13.Jahrhunderts m den Händen - sind eine
augenscheinliche Gewahr dafür.
Wie sah das lol9 geweihte Heinrichsmunster aus' Erhalten hat

20



sich von dem damaligen Bau lediglich das saubere, helle Quader-
gefuge hinter der Georgsfigur mit der schlichten Verzierung
vierer rundbogiger Felder und eines daruberliegenden
rechteckigen Feldes. Der Keilsteinbogen darunter weist auf eine
ursprunglich davorgebaute gewölbte Halle, die vor der Westfront
ein Atrium, ähnlich etwa demjenigen vor San Paolo fuori le mura
in Rom, umschlossen hatte (22). Deren Fundamente glaubte man
19o3 bei einer Grabung vor den heutigen Türmen gefunden zu
haben, musste aber 1944 feststellen, dass die Mauern in 6-7
Metern Distanz von der Kirche aufhorten, auf die Ausfuhrung
des Atriums also offenbar verzichtet worden war (25). Die Mauern

beweisen aber, dass das Heinrichsmunster bereits die stattliche
Breite des heutigen spatromanischen Baus aufwies.

Vom Innern des Kaiserdoms ist so gut wie nichts bekannt. Man
nimmt an, dass es von grossen Holzdecken uberspannt und dass
der Chor wohl ein einfaches Halbrund gewesen sei, wie es sich
heute noch im Strassburger Munster und - hier sogar auf der
Aussenseite mit denselben Blendarkaden wie an unserem Georgsturm

- in Schonenwerd darbietet. Rückschlüsse auf die Gestaltung
des Chors erlauben uns m willkommener Weise die

Heinrichsgaben: Die sogenannte Goldene Altartafel ist ein typisches

Antependium, d.h.ein Altarvorsatz, der die Vorderseite
des Altars bekleidete, da der zelebrierende Priester, bis
ms 12.Jahrhundert hinter dem Altar stehend, dem Volk
zugewandt war; das Reliquienkreuz Heinrichs IX. ist doppelseitig
- leider ist nur die vordere, dem Volke zugekehrte Seite
erhalten, die Ruckseite ist im 14.und 15.Jahrhundert von Basler

Goldschmieden erneuert worden - das Kreuz wurde also
zweifellos auf dem Hochaltar aufgestellt, übrigens wohl mit
Hilfe desjenigen Standers, der heute zu St.Clara aufbewahrt
wi rd.

Den Chor müssen wir uns demnach ähnlich angeordnet und
hergerichtet vorstellen, wie dies heute noch in Rom in den Kirchen

von S.Giorgio in Velabro und SS.Nereo ed Achilleo, in
der Schweiz etwa im Dom zu Chur oder in der Kirche von S.Nico-
lao zu Giornico zu sehen ist. Der Chor war erhöht, so dass
der Altar, unter einem Ziborium, einem Baldachin am vorderen
Rand stehend, weithin sichtbar, durch den Schmuck der Goldenen
Altartafel m seinem Wert erhöht, die Feier des Messopfers im
Angesicht der ganzen versammelten Gemeinde gestattete.
Darunter lag in Basel wohl, wie im gleichzeitig erbauten Strassburger

Munster, statt eines Heiligengrabes, eine Krypta, zu
der man in der Mitte vor dem Altar auf einer breiten Treppe
hinunterstieg. Die Breite der Basler Apsis liess die beiden
andern Treppen, die rechts und links in den Chor hinaufführten,

so weit auseinanderrucken, dass beiseits des Altars der
Chorboden durch Schranken gesichert werden musste: Dazu dienten

sehr wahrscheinlich die heute in die Wand des südlichen
Seitenschiffs eingelassene Aposteltafel und ihr verlorenes
Gegenstuck. Die Tafel weist nämlich eine ahnliche Komposition

21



auf wie die Altartafel: Erscheinen dort unter einer Arkadenreihe

Christus, zu dessen Fussen sich Kaiser Heinrich II. mit
seiner Gattin Kunigunde niedergeworfen hat, links und rechts
davon die Erzengel Gabriel, Raphael und Michael und der vom
Kaiser besonders verehrte heilige Benedikt, so stehen hier
unter den drei Bogen je zwei Apostel disputierend beisammen,
von denen Petrus aussen links deutlich genug auf die Gestalt
Christi der ursprünglich danebenstehenden Goldenen Altartafel
zu zeigen scheint. (Nach den neuesten Ausgrabungen der Jahre
1973/74 ist man von dieser Vorstellung eher wieder abgekommen).

Auf eine nähere Schilderung und Interpretation der Altartafel
sei hier verzichtet, da eine solche anlasslich der Ausstellung
des Basler Munsterschatzes im Herbst 1956 bereits verschiedentlich

gegeben worden ist (24, lo). Interessant ist vielleicht
noch die Tatsache, dass die Christusdarstellung stark an die
Reichenauer Buchmalerei erinnert, die Tafel also möglicherweise

auf der Reichenau entstanden ware, von der 2oo Jahre
früher einer der bedeutendsten Basler Bischöfe gekommen war.

Wichtiger noch als die Ausstattung des neuen Munsters mit
prachtigen Gaben und die personliche Anwesenheit bei dessen
Weihe im Jahre lol9 waren jedoch all die Massnahmen, mit denen
Heinrich II. die reichsfurstliche Stellung der Basler Bischöfe
begründete, nachdem er die Bedeutung dieser zwischen Burgund
und Schwaben vermittelnden Stadt erkannt hatte (9). Er schenkte

Bischof Adalbero loo4 "den grossen elsassischen Forst, die
königliche Hard, ubergab ihm die Rechte der Reichsvogtei,
des Richter- und Schultheissenamtes, von Zoll, Münze und
Reichssteuer", worauf wir m einem spateren Kapitel zurückkommen

werden. Dies war der Anfang der weltlichen Herrschaft
der Bischöfe über die Stadt und die der Kirche vor kurzem
uberlassenen Lander im Jura, von da an erschien der Bischof
als Herr der Stadt; Adalbero II. ist der erste Bischof, von
dem uns Münzen mit seinem Namen erhalten sind.
Ist es nach all dem noch verwunderlich, dass die dankbaren
Basler ihren kaiserlichen Schutzherrn bald hoch verehrten,
sich 1347 vom Bamberger Kapitel Reliquien der heiligen Heinrich

und Kunigunde, die sie mit feierlichem Geleit nach Basel
überführten, schenken und unmittelbar darauf die sog.Kaiser-
paar-Monstranz anfertigen liessen, dass sie dem Paar neben dem

Hauptportal und unter dem Giebel beidseits der thronenden
Madonna je zwei Standbilder und im Ostflugel des grossen Kreuzgangs

einen eigenen Heinrichsaltar errichteten, ist es
verwunderlich, dass der heilige Kaiser als zweiter Patron des Bistums

verehrt und der Heinrichstag selber, im Rang erhöht, mit
Reliquienprozession, Ablassen und Assistenz der Bruderschaften
gefeiert wurde und dass die Basler noch kurz vor der Reformation

gerade diesen Tag wählten, um ihren ewigen Bund mit den
Eidgenossen 15ol zu beschworen, diesen damit gewissermassen

22





unter den Schutz des heiligen Kaisers stellend (19)'
Sein "geliebtester" und treuer Diener Bischof Adalbero II.von
Basel, der seinen kaiserlichen Herrn lol4 zur Kaiserkronung
nach Rom begleitet hatte und nur wenige Monate nach Heinrich
lo25 starb, hat es durchaus verdient, der Vergessenheit, m
die er im Schatten des Kaisers geraten war, wieder entrissen
zu werden: Nicht von ungefähr stand er bei Heinrich II. in
ahnlich hoher Gunst wie vor ihm Haito bei Karl dem Grossen
und wie nach ihm Bischof Burchard von Fenis bei Heinrich IV.
Ebensowenig wie diese beiden anderen vergass er ob des königlichen

Dienstes das Bistum, dem er vorstand, und die Stadt,
m der er residierte. Und wenn auch der Kaiser mit seinen
Stiftungen wesentliches zum Neubau des Munsters beigetragen
hat, so war es doch Adalbero, der sich des Werkes personlich
annahm: Das Heinrichsmunster kann somit mit ebensolchem Recht
als das Munster des Bischofs Adalbero bezeichnet werden.

Literatur:
1) August Bernoulli: Zum ältesten Verzeichnis der Basler

Bischöfe, Basler Zeitschrift fur Geschichte und Altertumskunde
(BZ), 3.Jg.1904

2) Marius Besson: Les premiers eveques de Bäle, Zeitschrift
fur Schweiz.Kirchengeschichte (ZSK), 12.Jg.1918

3) Georg Boner: Das Bistum Basel. Em Ueberblick von den
Anfangen bis zur Neuordnung 1828, Freiburger Diozesan-Archiv,
3.Folge, 2o.Bd.1968

4) Hieronymus Brilinger: Ceremoniale Basiliensis episcopatus,
1517, hg.von Konrad W.Hieronimus, in: Das Hochstift im
ausgehenden Mittelalter, Basel 1938

5) Albert Bruckner: Basels Weg zum Schweizerbund, in: Basel und
die Eidgenossen (von A.Bruckner & E.Bonjour), Basel 1951

6) Albert Bruckner: Die mittelalterliche Stadt, in: Basel.
Denkschrift zur Erinnerung an die vor 2ooo Jahren erfolgte
Gründung der Colonia Raurica, Basel 1957

7) Albert Buchi: Pantalus, in: Lexikon fur Theologie und
Kirche, 2.Aufl.Bd.7, Freiburg i.Br.1935

8) Heinrich Buttner: Christentum und frankischer Staat in Ale-
mannien und Ratien wahrend des 8.Jahrhunderts, ZSK 43/1949

9) Andre Chevre: A propos des origines du pouvoir temporel
des pnnces-eveques de Bale, ZSK 43/1949

10) Hans F.Haefele: Die metrische Inschrift auf der Altartafel
Heinrichs II., BZ 56/1957

11) Haitonis episc.Basiiiens. Capitula ecclesiastica presby-
teris suae dioeceseos ante a.823 ordinata, Mon.Germ.Capitu-
laria I.

12) Helvetia Sacra, begr.von Rudolf Henggeier, hg.von Albert
Bruckner, Abt.l: Schweiz.Kardinale. Das apostolische
Gesandtschaftswesen in der Schweiz. Erzbistumer und Bistumer,
Bern 1972, S.127-362

24



12) Werner Kaegi: Die Rheingrenze in der Geschichte Alemanniens,

in: Historische Meditationen, Bd.l, Zurich 1942
13) Karl Künstle: Die Kunst des Klosters Reichenau im 9.und

lo.Jahrhundert etc., 2.Auflage, Freiburg i.Br.1924
14) Die Kunstdenkmaler des Kantons Basel-Stadt, Bd.l, von

C.H.Baer, Basel 1932
15) Rudolf Massini: Das Bistum Basel zur Zeit des Investiturstreites,

Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft,
Bd.24, Basel 1946

16) Johann Jakob Merlan: Geschichte der Bischöfe von Basel
(bis 1335), Basel 186o/62

17) Emil Franz Jos.Muller: Haito, in: Lexikon fur Theologie
und Kirche, Bd.4/1932

18) Leonhard Oser: Die Stadt Basel und ihr Bischof, Beitrage
zur vaterlandischen Geschichte, 4.Bd., Basel 185o

19) Carl Pfaff: Kaiser Heinrich II. Sein Nachleben und sein
Kult im mittelalterlichen Basel, Basler Beitrage zur
Geschichtswissenschaft, Bd.89, Basel 1963

20) Proprium Sanctorum diocesis Basiliensis, Pruntrut 1738
21) Hans Reinhardt: Kaiser Heinrich II. und das Basler Bistum,

12o.Njbl., Basel 1942
22) Hans Reinhardt: Das Basler Munster, Basel 1949
23) Hans Reinhardt: Die Ausgrabung einer karolingischen Krypta

hinter dem Munster auf der Pfalz, BZ 51/1952
24) Hans Reinhardt: Der Basler Munsterschatz, Ausstellungskatalog

von 1956
25) Hans Reinhardt: Der Anteil der Bischöfe am Basler Munsterbau,

BZ 7o/197o
26) Adolf Reinle: Kunstgeschichte der Schweiz, l.Bd., 2.Aufl.,

Frauenfeld 1968, S.64ff.(betr.Kaiseraugst) & 15o (Basel)
27) Peter Ruck: Die Urkunden der Bischöfe von Basel bis 1213,

Quellen und Forschungen zur Basler Geschichte, Bd.l, 1966
28) Andreas Ryff: Der Stadt Basel Regiment und Ordnung 1597,

hg.von Rudolf Wackernagel, Beitrage zur vaterländischen
Geschichte, N.F., Bd.3, 1846

29) P.Philibert Schmitz: Geschichte des Benediktinerordens,
l.Bd., Einsiedeln/Zurich 1947

30) Gustav Schnurer: Kirche und Kultur im Mittelalter, l.Bd.,
Paderborn 1927

31) Percy Ernst Schramm: Die Anerkennung Karls des Grossen
als Kaiser, München 1952

32) Johann Jakob Spreng: Abhandlungen von dem Ursprung und
Altertum der mehrern und mindern Stadt Basel, wie auch der
raurachischen und baselischen Kirche, 1756

33) Felix Staehelm: Die Schweiz in romischer Zeit, 3.Aufl.,
Basel 1948, S.587, Anm.2

34) Alfred Stoecklm: Ursula und Basel, Basler Volkskalender
1958

35) Wilhelm Theodor Streuber: Bischof Haito, oder Basel unter
der frankischen Herrschaft, 25.Njbl., Basel 1847

25



36) Rudolf Thommen: Basler Annalen. Auszuge aus den Geschichts-
quellen des Mittelalters bis 15oo, in: Beitrage zur
vaterländischen Geschichte, N.F. Bd.5, 19ol

37) Joseph Trouillat: Monuments de l'Histoire de l'ancien
eveche de Bäle, 5 Bande, Porrentruy 1852-1867

38) Louis Vautrey: Histoire des Eveques de Bäle, 2 Bande,
Einsiedein 1884/86

39) Christian Wilsdorf: L'eveque Haito reconstructeur de la
cathedrale de Bäle. Deux textes retrouves, Bulletin
Monumental, Paris 133/1975

40) Christian Wurstisen: Epitome Historiae Basiliensis, 1577,
& Series episcoporum Rauracensium et Basiliensium..., in:
Scriptores rerum Basiliensium minores, 1752

41) Christian Wurstisen: Chronik von Basel (158o), Basel 1772
42) Julia Gauss: Zur Bestimmung und Herkunft der Basler Goldenen

Altartafel. Eine Hypothese, BZ 81/1981
43) Hans Rohr: Die Entstehung der weltlichen - insbesondere

der grundherrlichen - Gewalt des Bischofs von Basel,
Aarau 1915

Burchard von Fenis und die Gründung von St.Alban

Sein meisterhaftes Werk über "Basel, Geist und Antlitz einer
Stadt" beschliesst Siegfried Streicher mit einer Fahrt auf
dem Rhein vom Waldhaus in der Hard abwärts und kommt dabei
bald zum romantischsten Teil des Stadtkorpers, zum St.Alban-
Tal : "Tausendjähriges Stift der Cluniazenser, heute noch

umwittert von Mittelalter und Vergangenheit, Waldkloster
nicht innert der Friedung der Stadt, sondern draussen vor
den Toren gelegen, wo sich die Wölfe, die Füchse, die Hasen
und Räuber gute Nacht sagten. Da erwuchs eine kleine
selbständige Gemeine mit eigenen Aufgaben, eigener Wirtschaft
und eigenem Recht. Und dicht dabei Basels, wo nicht der
Schweiz ältestes und eigentliches Industriequartier: düster,
einsam, phantastisch, vom Albanteich zwiefach durchflössen,
ein kleines Stück Venedig. Uralte Anlage mit ihren Kornmühlen,

ihren Papiermühlen, mit ihren Fabrvkgehäusen, Schuppen,
himmelhohen Dächern, eisernen Altanen, Höfen, Kellern und
rauschenden Wasserrädern Und nochmals engt sich die
Anlage ein. Ein noch kleinerer, noch stillerer Staat im Staat:
das Kloster mit seinem Geviert. Hier verrauscht der Lärm.
Von allen Seiten wollen die Bäume mit ihrem abgestumpften
Grün das Rot der gotischen Stiftskirche dämpfen und sänftigen.

Fresken hat man wieder aufgedeckt, den alten romanischen
Kreuzgang wieder hergestellt, das herzliebe Gartchen wieder
zum Blühen gebracht Der Wanderer, der etwa sich her
verirrt, er muss stille stehen und des Liedes gedenken von
allem Menschenwerk als Zeit und Vergänglichkeit" 156).

Aehnliche Gedanken mögen Konig Heinrich IV. und den Basler
Bischof Burchard von Fenis, den Grunder von St.Alban, bewegt

26



haben, als sie, bei Papst Gregor Gnade im sog.Investiturstreit
zu erlangen, im Januar lo77 m Canossa erschienen, mit wenigen
mitbussenden Begleitern, und drei Tage vor dem Schloss warten
mussten, bis man ihnen auftat.
Manch ein Historiker hat die beiden Ereignisse der Gründung
von St.Alban und des Investiturstreites miteinander in Verbindung

gebracht und angenommen, Burchard habe spater die
tatkraftige Unterstützung, die er der kaiserlichen Partei hatte
angedeihen lassen, und seine Unbotmassigkeit gegenüber Kirche
und Papst bereut, sich in seinen letzten Lebensjahren der Partei

Gregors VII. ergeben und deshalb das von ihm gestiftete
und reich begabte Kloster St.Alban der cluniazensischen
Kirchenreform unterstellt (38). Abt Bernhardin Buchinger wird
in der Chronik seines Klosters Lützel von 1666 noch konkreter
und meint, Bischof Burchard habe Konig Heinrich IV. veranlasst,
das Kloster Moutier-Grandval aufzuheben und m ein Chorherrenstift

umzuwandeln, habe aber spater diese Tat durch die Stiftung

von St.Alban wiedergutzumachen gesucht (44, 57).
Aber schon der zweite Biograph Burchards, Albert Burckhardt,
hat den Widerspruch zwischen dessen Kaisertreue und seiner
angeblichen Einstellung gegen die Kirche dadurch zu erklaren
gesucht, dass Burchard,bei aller Ergebenheit gegenüber dem

Konig persönlich fromm und innerlich fur die Kirchenreform
gewonnen, m kirchlichen Dingen stets eine untadelige Haltung
gezeigt habe (45). Rudolf Massini stellte sich in seiner 1946
erschienenen Dissertation "Das Bistum Basel zur Zelt des
Investiturstreites" 15) die Aufgabe, darzutun, dass die angebliche

Bekehrung Bischof Burchards "sowohl der wirklichen
Haltung Burchards, wie sie sich aus den Quellen ersehen lasst,
widerspricht, als auch die Denkungsart der damaligen Menschen
verkennt", die Aufgabe also, zu erklaren, wieso "der bis an
sein Lebensende treu dem Kaiser ergebene Bischof ein Kloster
gründet und es der von ihm ganz besonders begünstigten Reform
von Cluny unterstellt".
Wir werden deshalb, zum Teil dieser ausgezeichneten und wohl
abschliessenden Untersuchung folgend, zunächst ein allgemeines
Bild der Kirchenreformbewegung und des damit innig verknüpften
Investiturstreites entwerfen müssen, bevor wir die politische
Lage Basels innerhalb dieses Geschehens und die persönliche
Stellung seines Bischofs Burchard von Fenis betrachten und
schliesslich auf seine Klostergrundung von lo83 im näheren
zu sprechen kommen.

* # #

Als am 11.Oktober lol9 das Heinrichsmunster zu Basel im Beisein

des deutschen Königs und einer Reihe von Bischofen von
Adalbero II. feierlich eingeweiht wurde, war ziemlich genau
ein Jahrhundert vergangen, seitdem der verheerende Ungarnsturm

über die Stadt hinweggegangen und diese in Schutt und
Asche zurückgelassen hatte. Wie Basel, hatten damals aber

27



mehr oder weniger alle Städte und Lander des Abendlandes unter
den sich wiederholenden Einfallen fremder Völkerschaften zu
leiden gehabt; und diese periodischen Heimsuchungen waren
ihrerseits die unweigerliche Folge des Zerfalls der staatlichen
und wirtschaftlichen Ordnung seit dem Tode Karls des Grossen
814 gewesen.

Als erstes war bekanntlich das Mittelreich Lothars untergegangen
und 87o im Vertrag von Mersen grösstenteils zwischen Karl

dem Kahlen von Westfranken und Ludwig dem Deutschen von
Ostfranken aufgeteilt worden; im mittleren und südlichen Teil
hatten sich allerdings kleinere, selbständige Staatswesen
gebildet, welche sich dann 933 zum Königreich Burgund vereinigten;

in Italien herrschte bald wilde Anarchie: die verschiedensten

Grafengeschlechter, von denen aber keines stark genug
war, um sich dauernd zu behaupten, stritten untereinander und
mit auswärtigen Grossen um die Vorherrschaft und um die Konigs-
und Kaiserkrone.
Bald zeigten sich im Westreich dieselben Zerfallserschemungen:
Von den Sarazenen im Süden und den Normannen an den nordwestlichen

Küsten bedroht, nahmen Ansehen und Macht des Königtums
rapid ab, die Karolinger hatten bald Muhe, sich der aufsässigen

Grossen im eigenen Land zu erwehren, und sahen sich
gezwungen, den Normannen 911 feste Sitze zu gewahren. Die
standigen Wirren, welche strichweise zur Dezimierung der Bevölkerung

und zur Verödung des Landes führten, ausnutzend, bildeten
sich allenthalben neue mittlere Herrschaften aus. Bis 12oo
blieb Frankreich so eine Welt von Kleinstaaten.
Im ostlichen Teilreich schliesslich profitierten vom Niedergang

der Karolinger im Gegensatz zu Frankreich vor allem die
verschiedenen Stamme. Als 911 die ostfrankische Linie der
Dynastie erlosch, wurde das Königtum zunächst ein Wahlkonigtum,
weil keines der einzelnen Stammesherzogtumer Sachsen, Franken,
Bayern, Schwaben und Lothringen stark genug war, die karolin-
gische Erbschaft zu ubernehmen.

Hier konsolidierten sich die Verhaltnisse am frühesten wieder.
Der sachsischen Dynastie, die 919 auf den Königsthron gelangt
war, gelang es, dank der straffen militärischen Organisation
Heinrichs I., der standigen Ungarnplage Herr zu werden und die
fremden Eindringlinge durch zwei denkwürdige Schlachten an der
Unstrut 933 und auf dem Lechfeld 955 entscheidend zu schlagen.
Ottos des Grossen Ostpolitik führte schon zu seinen Lebzeiten
und in zunehmendem Masse unter seinen Nachfolgern gleichen
Namens zur fortschreitenden Christianisierung der benachbarten
Slavenvolker, der Polen und Tschechen, unter der Regierung
des in Basel wohlbekannten Kaisers Heinrich II. zu derjenigen
der ehedem so kriegerischen Ungarn durch dessen Schwager, den
heiligen Stephan. Ottos Italien- und Rompolitik gipfelte in
seiner Kaiserkronung durch Papst Johann XII.im Jahre 962,
wodurch das Kaisertum wiederum an das deutsche Königtum

28



gebunden und dessen Schutzherrschaft über Rom und den Kirchenstaat
wieder aufgerichtet wurde. Wesentliche Hilfe und Stutze

fanden die deutschen Konige bei der Befolgung dieser ihrer
Politik bei den Bischofen ihres Reiches. Da die meisten
deutschen Bistumer und Köster auf königlichem Gut errichtet worden
waren, waren sie als sog.Eigenkirchen dem Konig zu Gehorsam
verpflichtet. Der Konig behielt sich das Recht vor, die
Bischofsstuhle zu besetzen, und ubergab den Bischöfen beim Akt
der sog.Investitur, d.h.der Ueberreichung des Bischofsstabes,
zahlreiche Rechte, u.a. das Marktrecht, das Münz- und
Zollrecht und vor allem die Immunitat, mit welcher die Gerichtsbarkeit

in ihrem Bezirk verbunden war. Der ottonische Bischof
übte somit recht eigentlich das Amt eines karolingischen Grafen

aus, der als königlicher Verwaltungsbeamter den Konig in
der Grafschaft vertreten hatte, der Episkopat wurde ein Reichsstand.

Otto der Grosse konnte es wagen, diesem neuen Reichsstand

solche weitgehenden Rechte einzuräumen, da er das Haupt
des Episkopats, den Papst, beherrschte. Gerade in dieser Frage
musste es aber im folgenden 11.Jahrhundert zur entscheidenden
Auseinandersetzung des sogenannten Investiturstreltes kommen,
als das Papsttum sich nämlich anschickte, sich wieder vom
Kaisertum und von Deutschland zu losen.

* * *

Diese neue Entwicklung war eng verknüpft mit den machtigen
und tiefgreifenden religiösen Reformbewegungen, die im west-
frankischen Gebiet im lo.Jahrhundert ihren Anfang genommen
hatten, sie wurde zu einem nicht unwesentlichen Teil von ihnen
eingeleitet. Auch die westfrankische Kirche war von den
bereits geschilderten Zerfallserscheinungen nicht verschont
geblieben, die Anarchie war hier zeitweise nicht geringer
als in Italien. Zeitgenossischen Schilderungen zufolge wird
man sich die allgemeine Verkommenheit nicht arg genug
vorstellen können (58). Auf der Synode, die der Erzbischof von
Reims 9o9 in Trosly bei Laon zusammengerufen hatte, stellte
man 15 Kapitel auf. Das erste verlangt, dass der Konig und
die weltlichen Machthaber die Kirche und ihre Rechte, die
Kleriker, Mönche und Nonnen m Ehren halten sollten. Ein
anderes Kapitel handelt besonders von den Klostern und zeigt,
dass man am Verzweifeln war. Dort lesen wir u.a.:

"lieber den Stand, man sollte sagen, den Verfall der Klöster
können wir fast nichts berichten und beschliessen. Die einen
sind von den Heiden verbrannt oder vernichtet, andere ihres
Besitzes beraubt und fast der Vernichtung anheimgefallen.
Keine Regel wird mehr in ihnen beobachtet. Sie haben, ob es
sich um Mönche, Kanoniker oder Nonnen handelt, keine eigene,
ihnen durch das Recht zustehende Leitung mehr, und wenn sie
gegen alle kirchliche Autorität fremden Prälaten sich
unterstellen, so leben dve Insassen teils infolge von Bedürftigkeit

und bösem Willen, meist aber durch die Schuld der ganz
ungeeigneten Vorgesetzten, in ungeordneter Weise, und die,

29



welche auf Heiligkeit und himmlischen Wandel bedacht sein
sollten, gehen indischen Geschäften nach, einige verlassen
aber aus Not das Kloster und werden, ob sie es wollen oder
nicht, in die Welt verstrickt... "(54).

Der heilige Odo, der zweite Abt von Cluny (926-942), sagte
dasselbe noch bundiger und bestimmter: "Die Diener der Kirche

weiden sich an den Freuden der Welt. Sie sind vom Stolze
berauscht und vom Geiz verhärtet, verweichlicht in Sinnenlust,
von ihrer Bosheit umgetrieben, vom Zorn entflammt,
untereinander zerfallen in der Auflösung der Ordnung, von Neid
aufgestachelt, erstorben in Wollust"(48).

In ganz Franzien, so hiess es damals, sei kein reguläres
Kloster, in das ein rechtgesinnter Mönch hatte eintreten können.
Um die Mitte des 11.Jahrhunderts hingegen konnte Kardinal
Petrus Damiani, der aus dem Benediktinerorden hervorgegangen
war, in einem Brief wieder schreiben: "Was soll ich sagen von

der strengen Abtötung der Sinne, von der Disziplin im
Einhalten der Regel, von der Ehrfurcht vor dem Kloster und dem

Stillschweigen? Ausser im Notfall wagt es niemand, zur Zeit
des Studiums, der Arbeit oder der gevstlichen Lesung im
Kreuzgang umherzugehen oder zu reden" (S3).

Nichts konnte eindrucklicher und augenscheinlicher den
grundlegenden Wandel erweisen, der m der dazwischenliegenden
Zeitspanne eingetreten war, als eine Gegenubersteilung dieser beiden

zeitgenossischen Aeusserungen. Gerade hier im westfranki-
schen Reich, wo das wirtschaftliche Elend und der sittliche
Verfall in gewisser Hinsicht vielleicht am grossten waren,
kam es zu einer religiösen und sittlichen Erneuerung, die dem

ganzen Abendland Antriebe gab und sich nach allen Seiten
verbreiten sollte. Dass das Monchtum sie von sich aus in die
Wege leitete, war eine Ursache fur die historische Rolle, die
ihm im Mittelalter zu spielen beschieden war. Vom Monchtum
griff der Erneuerungsgedanke auf Bischofs- und Papstkirche
wie auf weltliche Gewalten und Laientum über (58). Anderseits
konnte diese tiefgreifende Aenderung nicht geschehen ohne die
Mithilfe des Adels, der Bischöfe wie der Laien. Die Tatsache,
dass diese Mithilfe aber wirklich gelang, beweist, dass der
Glaube in den Herzen noch nicht erstorben -war (29).
Am 11.September 91o hatte Herzog Wilhelm von Aquitanien im
Beisein mehrerer Bischöfe auf eigenem Grund und Boden, in
Cluny im südlichen Burgund, ein Kloster gegründet und es dem
Abt Berno ubergeben, ner schon zwei andere burgundische Kloster

unter sich hatte und dort die Reform ms Werk gesetzt
hatte, welche der heilige Benedikt von Aniane im Auftrag Karls
des Grossen und seines Sohnes Ludwig des Frommen im frankischen

Reich schon begonnen und nicht hatte vollenden können.
Die ersten Gebote fur die Wiedereinführung der strengen Bene-
diktinerregel waren Schweigsamkeit und Enthaltsamkeit, Ordnung
im Chorgebet und im Psalmengesang, unbedingter Gehorsam und
Besitzlosigkeit des einzelnen. Von grosser Wichtigkeit fur

30



Abb 5

31



die Zukunft wurde vor allem die Bestimmung im Stiftungsbrief
Herzog Wilhelms, wonach Cluny jeder geistlichen und weltlichen
Oberhoheit entzogen und dem unmittelbaren Schutze Roms unterstellt

wurde; den beiden Apostelfursten Petrus und Paulus
wurde denn auch das neue Kloster geweiht. Diese völlige rechtliche

Exemtion, die durch eine Reihe päpstlicher Privilegien
bestätigt und vervollständigt wurde, gab Cluny uneingeschränkte

Handlungsfähigkeit gegenüber den Bischofen so gut wie
gegenüber dem weit abgelegenen und damals zudem schwachen
Heiligen Stuhl selber; und seine Unabhängigkeit gegenüber den
weltlichen Grossen sicherte ihm schon seine gunstige
geographische Lage im neutralen burgundischen Grenzgebiet zwischen
Frankreich und Deutschland.
Seinen Aufschwung und seine zunehmende Bedeutung verdankte
das Kloster ferner einer Reihe langlebiger und hochangesehener
Aebte. Der schon zitierte heilige Odo (926-942) erhielt
939 das Recht, andere Kloster zu ubernehmen, zu reformieren
und sie als Priorate der Abtei Cluny zu unterstellen. Die
sich auf diese Weise allmählich bildende Kongregation erweiterte

sich durch Gründung neuer und Neubesiedlung inzwischen
eingegangener alterer Kloster. Der heilige Majolus und dessen
Nachfolger, der heilige Odilo, setzten in den Jahren 953-
994-lo48 diese friedliche Eroberungspolitik fort, dehnten sie
auf Sudfrankreich und Italien aus und fassten alle Clunia-
zenserkloster zu einem eigentlichen Orden zusammen. Zahlreiche
Verbindungen knüpften sich mit parallelen Reformbestrebungen
an, die m Flandern und Lothringen ahnliche Ziele verfolgten.
Odilos Nachfolger, der heilige Abt Hugo, stand sogar zwei
volle Menschenalter, von lo49 bis llo9, der Abtei Cluny vor.
Er festigte den Klosterverband, indem er, soweit dies möglich
war, die angeschlossenen Abteien in Priorate verwandelte und
den ganzen Verband, der mit seinem dichten Netz von
Reformklostern die Diozesankompetenzen zu durchbrechen begann, von
Papst Urban II. ausdrucklich bestätigen liess. Abt Hugo,
dessen Bedeutung im damaligen Abendland kaum zu überschätzen
ist, unterhielt enge, ja freundschaftliche Beziehungen zu
den Päpsten Stephan X., Gregor VII. und Urban II., deren
Unterstützung er zur Ueberwmdung aller möglichen Widerstande
im Episkopat benotigte und die mit ihm die echte Reformgesinnung

gemein hatten, aber auch zu den Kaisern Heinrich III.
und dessen Sohn Heinrich IV. Er war deshalb m gewissem Sinne
eine Schlusselfigur m dem bald darauf ausbrechenden
Investiturstreit und wird uns noch in jenem Zusammenhang begegnen.

Unter Hugo erreichte jedenfalls Cluny einen Höhepunkt an
Macht und Ansehen. Die Zahl der ihm mittelbar oder unmittelbar
angeschlossenen Kloster schätzt man auf annähernd 15oo, die
sich auf das ganze westliche Europa, von England bis Italien
und von Spanien bis Ungarn verteilten, zum uberwiegenden Teil
sich allerdings auf Frankreich konzentrierten. Der Grunde fur
diesen Erfolg Clunys sind verschiedene: Waren die sogenannten

32



Cluniazensergebrauche als lückenloses Gesetzbuch klösterlichen
Lebens in vielem der alten Benediktinerregel angepasst, also
keineswegs neu, so wirkte jedenfalls bahnbrechend die straffe
einheitliche und hierarchische, der feudalen Gesellschaftsordnung

nachgebildete Verfassung, die in den damaligen
unsicheren Zeiten nur Vorteile bieten konnte. Cluny selbst wählte
die Priore und bestätigte die Aebte, wodurch das bisherige
Hauptubel, die Einmischung der Laien, beseitigt wurde; Cluny
verfugte über die gesetzgebende, richterliche und vollziehende
Gewalt im ganzen Orden, die Priore waren lediglich die
untergeordneten Vollzugsorgane. Forderlich mussten der Entwicklung
der Reformen auch die zentrale Lage der Abtei am Schnittpunkt
der wichtigsten Verkehrsstrassen sein und die ausserordentlich
lange Lebenszeit ihrer ersten Aebte, aber auch die Internatio-
nalitat, die sie mit Rom gemeinsam hatte, und die wertvolle
Unterstützung, die sie dort jederzeit fand (29).
Bezeichnend fur die Anerkennung Clunys ist die Episode aus
der Kaiserkronung Heinrichs II. lol4 in Rom, wohin den Kaiser
der Basler Bischof Adalbero II. begleitet hatte: Als Papst
Benedikt VIII. dem Gekrönten als Sinnbild der Herrschaft über
die Welt einen goldenen, mit Edelsteinen und einem Kreuz
geschmückten Apfel uberreichte, bemerkte der Kaiser: "Keinem

geziemt es mehr, dieses Geschenk zu besitzen und zu
betrachten, als denjenigen, die den Prunk der Welt mit Füssen
treten und leichter darum dem Kreuze des Heilands folgen",

und sandte den Reichsapfel als Geschenk nach Cluny (54).
Bezeichnend auch, dass der heilige Odilo von Cluny zusammen
mit anderen Reformfreunden die sogenannte Treuga Dei, d.h.
den allgemeinen Gottesfrieden propagieren und durchsetzen
konnte, der jeweilen in der Zeit von Mittwoch bis Montagabend
allen fehdelustigen Feudalherren und Rittern allgemeine
Waffenruhe auferlegen sollte; er griff damit eigentlich in einer
Frage ein, in welcher doch Fürst und Staat zustandig waren.

* * *

Durchgehend wurde der Sieg Clunys m dem Augenblick, da es
das Papsttum fur seine Sache gewann. Der Papst war bisher und
zwar eine ganze Zeitlang entweder romischer Adelspapst oder
Papst von Kaisers Gnaden gewesen. Zum ersten bedeutenden
Reformpapst wurde eigentlich erst Leo IX.(lo49-54), der aus dem
elsassischen Grafengeschlecht von Egisheim, also aus dem
Bistum Basel stammte. Auf zahlreichen Synoden in Reims, Mainz,
Toul, im Lateran und anderswo setzte sich der "Wanderpapst"
fur die kirchlichen Reformen ein; Lothringer und Franzosen,
welche dieselben Ideen vertraten, kamen auf manchen bedeutenden

Posten an der Kurie, Clumazenser auf verschiedene Bi-
schofsstuhle; Leo IX. war es auch, der den Mönch Hildebrand
aus der Verbannung, m die er Papst Gregor VI. begleitet
hatte, wieder nach Rom zurückbrachte, denselben Hildebrand,
der zwei Jahrzehnte spater, lo73, selber den päpstlichen Stuhl

33



bestieg und unter dessen Regierung der Investiturstreit
anhob.

Mit Hildebrand, der den Namen Gregor VII. annahm, "kam ein
Keim viel weitergreifender Reformen an den Sitz der kirchlichen

Zentralgewalt. Was nämlich dem neuen Reformprogramm seine
weltgeschichtliche Bedeutung gab, war das Hinzutreten eines
weiteren, dritten Elementes. Zu dem Programm der schon genannten

religiös-sittlichen Reform des Monchtums, dann des Klerus
(betreffs der Priesterehe und der sogenannten Simonie) war
nämlich getreten die Forderung einer kirchlichen Reform: Die
Kirche sollte frei werden von weltlicher Gewalt. Also: volle
Realisierung der rechten Weltordnung: Religion und Kirche
über Welt und Staat. Die Macht der deutschen Konige über die
Kirche war begründet in der Laieninvestitur. Das Ziel des
papstlichen Kampfes war also ihre Beseitigung"(51). "Die
Laieninvestitur, d.h.die durch einen weltlichen Fürsten
erfolgende Belehnung eines Klerikers mit einem Bistum oder einer
Abtei - sie geschah durch Ueberreichung des Stabes, spater
auch des Ringes, der Zeichen der bischöflichen Wurde -, reicht
in ihrem Kern bis in das beginnende christliche Frankenreich
zurück. Sie war im lo.und 11.Jahrhundert allgemein gesetzlicher

Gebrauch geworden. Mit ihm war oft, manchmal m unwürdigster
Form, Simonie verbunden; d.h.die kirchlichen Aemter wurden

verkauft und gekauft, vermietet, der Herr gab sie seiner
Tochter als Mitgift mit usw. Wie der grosse Herr sein Bistum,
so verkaufte der kleinere Herr seine Pfarrei. Das Ergebnis
waren ein unwürdiger Episkopat und ein unwürdiger Klerus".
Wir erinnern uns, dass schon Bischof Haito von Basel in seinem
Capitulare kurz nach 800 in einem besonderen Artikel
festlegte, "dass niemand um Geld geweiht werden noch durch Geschenke

in die Kirche eindringen darf, da der, der nicht zur
Türe hineingehet in den Schafstall, sondern steiget anderswo
hinein, ein Dieb und ein Morder sei".

Gregor VII. - der bekannte deutsche Kirchenhistoriker Joseph
Lortz, dem wir hier weitgehend folgen, nennt ihn einen
geborenen Herrscher, "mit unbesiegbarer Willenskraft begabt,
einen gewaltigen Bezwinger der Menschen und seiner selbst,
nicht ohne Harte" - Gregor VII. also nahm augenblicklich
einen rücksichtslosen Kampf um sein Ideal des göttlichen
Rechts und der Gottesherrschaft auf. Die Weltherrschaft des
Papsttums, deren Grundlegung sein eigentliches Werk war, war
deshalb etwas Neues, weil dieses Programm die völlige
Unabhängigkeit der Kirche vom Staate forderte. "Das war innerlich
berechtigt. Aber so, wie nun einmal die mittelalterlich-
deutsche Kirche geschichtlich geworden war, bedeutete es
wesentlich auch einen Bruch mit der Vergangenheit". Als erstes
ging er gegen die Simonie und die Unenthaltsamkeit vor: lo74/
lo75 bestimmte er, dass jeder, der durch Simonie zu einem
geistlichen Amt gekommen war, abzusetzen war, und verbot er
dem Volk, dem Gottesdienst beizuwohnen, wenn ein verheirateter

34



Priester amtierte. Sofort, auch lo75, folgte ein allgemeines
Verbot jeglicher "simonistischen" Laieninvestitur, welches
Verbot eigentlich nur zwei Erlasse seiner Vorganger Leo IX.
und Nikolaus II. bestätigte, in denen schon ausdrucklich
bestimmt worden war: "In keiner Weise soll ein Kleriker oder
Priester eine Kirche durch Laien in Empfang nehmen, weder
umsonst noch um Geld"(bA). Gregor VII. allerdings drohte jetzt
mit Absetzung demjenigen, der die Investitur annahm, und mit
Exkommunikation den investierenden Fürsten.
Dabei setzte er offensichtlich die Laieninvestitur allzu wahllos

gleich mit Simonie. "Wahrend das christliche Gewissen
nämlich der ersten Massnahme (gegen Simonie und Priesterehe) als
Ausdruck grundchristlicher Gesinnung und althergebrachter
Uebung 'allenthalben' zustimmte, erhob sich gegen die zweite
Massregel (betr.die Laieninvestitur) starker Widerspruch. Und
zwar war es nicht nur etwa der Eigennutz, der widersprach.
Vielmehr widerstrebten auch lebenswichtige Interessen des Reiches

der restlosen Verwirklichung des päpstlichen Gebotes.
Die Bistumer besassen den grossten Teil des Reichsgutes; auf
den Bischofen ruhte zum grossen Teil die reale königliche
Macht in Deutschland. Der deutsche Konig konnte einfach nicht
restlos auf die Mitwirkung bei der Besetzung dieser Stellen
verzichten. Anderseits war der geweihte Konig Trager sakraler
Wurde in der Kirche".
Mit diesen Worten sucht Joseph Lortz, auch den damaligen
entgegengesetzten Ansichten über Stellung und Aufgaben von Kirche
und Königtum gerecht zu werden, und fugt hinzu: "Indes hatte
man wohl zu einer Einigung kommen können, wenn nicht die
Investitur so oft mit der Simonie verquickt gewesen ware".
Tatsachlich suchten zunächst beide Parteien einen offenen
Konflikt zu vermeiden, auch der deutsche Konig Heinrich IV. war
versöhnlich gestimmt und war bereit, auf die freie Verfugung
über die deutschen Bischofssitze zu verzichten. Da erhob sich
der Widerstand aus der deutschen Kirche selbst. Rudolf Massini
(15) hat in seiner Studie die Haltung der Basel benachbarten
Bischöfe untersucht und dabei festgestellt, dass, vielleicht
mit Ausnahme von Lausanne, in Besangon so gut wie spater auch
in Strassburg und Konstanz die Bewegung der kirchlichen Reform,
soweit sie das innere kirchliche Leben betraf, durchaus fruchtbaren

Boden fand. Was die Bischöfe unter anderem ins königliche

Lager trieb, waren die standigen Auseinandersetzungen
mit den Reformklostern in ihren Diözesen, welche m ihrem
Freiheitsstreben von Gregor VII. kraftig unterstutzt wurden,
war zudem bis zu einem gewissen Grad die Idee der absoluten
Fuhrung des Papstes in der Kirche. "Die papstliche Idee
verlangte ein Entweder-oder, das die wenigsten der Reichsbischofe
annehmen konnten". Fur viele von ihnen war der Erzbischof von
Mainz und nicht der papstliche Legat der einzig mögliche
Vertreter des Papstes m Deutschland. Typisch ist die Haltung

35



des Bischofs Dietrich von Verdun, der vorher Kanonikus zu
Basel gewesen war, welcher vom herkömmlichen Recht sowohl als
auch von der Richtigkeit des kirchlichen Reformgedankens uberzeugt

war. Und "Treue zum Reichsherrscher musste nicht
unbedingt Unkirchlichkeit im Sinne von Uebertretung der kanonischen

Vorschriften bedeuten, so wenig wie Anschluss an die
päpstliche Partei unkanonische Lebensweise und nicht einmal
Anerkennung der Rechte des Königs in der Kirche ausschloss".

* * *

In dieser gespannten Atmosphäre bestieg Burchard von Fenis
(früher auch von Hasenburg genannt) lo72 den Basler Bischofsstuhl,

Burchard, dessen Stiftung von St.Alban - er
unterstellte die Neugrundung nach wenigen Jahren der Kongregation
von Cluny - die meisten seiner Biographen so schlecht in
Einklang mit seiner absolut konigstreuen Politik zu bringen
vermögen. Dieser scheinbare Gegensatz ist ein getreues Abbild
der im deutschen Episkopat Überhaupt herrschenden zwiespaltigen

Einstellung gegenüber dem Programm und der Politik
Gregors VII.
Wer ist nun dieser Burchard, den unser Stadthistoriker Rudolf
Wackernagel (57) eine Figur "voll Bewegung und Macht" nennt9
Er ist der erste Basler Bischof, dessen Herkunft und Geschlecht
bekannt sind. Er war der Sohn des Grafen Ulrich von Fenis, des
Stammvaters der spateren Grafen von Neuenburg, aus welchem
Haus noch zwei weitere Basler Bischöfe kommen werden; er
entstammte einem burgundischen Geschlecht, das im Reich des
Königs Rudolf ein betrachtliches Ansehen genossen und das durch
seinen Einsatz fur die Politik des deutschen Reiches in
Burgund die Gunst des deutschen Kaisers erlangt haben muss, einem
Geschlecht, das zudem in seiner Heimat m enge Berührung mit
der cluniazensischen Klosterbewegung und mit deren bedeutenden

Niederlassungen in Romammotier und Payerne gekommen war,
lag doch die Stammburg des Geschlechts am Sudwestende des
Bielersees auf einem waldigen Hügel oberhalb des Dorfes Vmelz.
Burchard, schätzungsweise um lo4o geboren, kam in jungen Jahren

nach Eichstatt, wo er in den 6oer Jahren als Domherr
nachgewiesen ist. Spatestens von lo69 an weilte er dann als
Kammerer am Hof des Erzbischofs von Mainz, im Mittelpunkt des
politischen Lebens im Reich. Dort lernte er aus nächster Nahe
die Grundlinien der Reichspolitik kennen, dort verspurte er
die ersten Auswirkungen des papstlichen Reformprogramms; dort
auch behielt er Kontakt mit der cluniazensischen Reform, da
Erzbischof Siegfried, der früher Abt von Fulda gewesen war,
auch als Haupt der deutschen Kirche sich so stark zu Cluny
hingezogen fühlte, dass er sich lo72 sogar ins Kloster des
heiligen Hugo zurückziehen wollte.
Im selben Jahr lo72 wurde Burchard Bischof von Basel, sicher
nicht ohne das Zutun Konig Heinrichs IV., dem ein sicherer
Gefolgsmann im suddeutschen Raum angesichts des zunehmend

35



gespannten Verhältnisses zu seinem Schwager Rudolf von Rhein-
felden, Herzog von Schwaben, nicht unwichtig sein konnte. Der
neue Bischof nutzte seine Vertrauensstellung aus, indem er
sich sogleich den Besitz der Silberminen im Breisgau, einer
Schenkung des Königs Konrad II. aus dem Jahre lo28, bestätigen
liess. Dass Burchard offenbar auch mit dem päpstlichen Stuhl
m gutem Einvernehmen lebte, das geht aus der Tatsache hervor,
dass er um dieselbe Zeit mit Bischof Werner von Strassburg
von Gregor VII. zum Schiedsrichter im Streit der beiden Egis-
heimer Grafen, zweier Verwandter des verstorbenen Papstes
Leo IX., bestellt wurde.

In der Zwischenzeit hatte sich aber der Gegensatz zwischen
Papst Gregor und Konig Heinrich merklich verschärft. Als seine
Verordnungen von lo74/75 nicht uberall befolgt wurden, ging
Gregor VII. dazu über, einige deutsche und lombardische
Bischöfe zu suspendieren oder gar abzusetzen und einige kaiserliche

Rate zu exkommunizieren, und entzog Heinrich IV. kurzerhand
das bisher ausgeübte Investiturrecht, nicht ohne den

Konig zu Beratungen über eine Reform der umstrittenen Laien-
lnvestitur einzuladen. Auf eine bald folgende päpstliche
Androhung des Bannes antwortete der deutsche Konig, durch das
Ultimatum Gregors m Zorn geraten, damit, dass er auf einer
in Eile einberufenen Synode der deutschen Bischöfe in Worms
am 24.Januar lo76 den Papst absetzen liess.
Die an den "Bruder Hildebrand" gerichtete Botschaft beginnt
schon recht deutlich: "Als du die Herrschaft der Kirche an

dich gerissen hattest, glaubten wir den schändlichen
Anfang deines Einzugs mit einem gewissen zuwartenden
Stillschweigen übersehen zu sollen, indem wir uns der
Erwartung hingaben, dass dieser verbrecherische Anfang durch
die Rechtlichkeit und den Eifer der nun folgenden Regierung
von dir ausgeglichen und emigermassen in Vergessenheit
gebracht werden würde. Statt dessen aber lassest du dem
bösen Anfang mit unglückseliger und andauernder Hartnäckigkeit

eine noch schlimmere Fortsetzung in deinen Handlungen
und Verordnungen folgen, indem du, so viel an dir lag,
den Bischöfen alle Macht entzogen und indem du alle
Leitung der kirchlichen Angelegenheiten mit niedriger
Leidenschaft dir vorbehalten hast".

Nach einer längeren Begründung ihres Schrittes schliessen die
26 versammelten Bischöfe - es fehlt bezeichnenderweise der
Erzbischof von Besangon, dem Basel unterstand - : "Nachdem du

also dein Amt mit solchen Meineiden angetreten hast, und
die Kirche Gottes in so schweren Zeitläuften durch diese
missbräuchlichen Neuerungen gefährdet wird, und du dein
Leben und deinen Wandel durch vielfache Schmach entehrt
hast, so sagen wir dir den Gehorsam auf, den wir dir nicht
versprochen haben und künftig nicht halten wollen und, da
keiner von uns, wie du öffentlich erklärt hast, dir bisher
als Bischof galt, so wirst du fortan auch keinem von uns

37



als Papst geIten"(36).
Schob man die Schuld an diesem Bruch zunächst dem 26jahrigen
Konig zu, so kommt man heute zur Ansicht, dass die welterfahrenen

Bischöfe und Reichsfursten eher einen solchen unvorsichtigen
und unüberlegten Schritt hatten vermeiden sollen. Der

Entschluss von Worms findet seine einzige Erklärung in der
kochenden Wut der deutschen Geistlichkeit und der exkommunizierten

Rate.

Diesen Absagebrief nach Italien zu bringen und besonders in
der Lombardei weitere Gegner Gregors VII. zu mobilisieren,
dazu wurden die Bischöfe von Basel und Speyer ausersehen,
denen als Begleiter ein Graf Eberhard mitgegeben wurde. Ohne

grosse Muhe erreichten sie, dass sich m Piacenza die ober-
ltalienischen Bischöfe dem deutschen Vorgehen anschlössen.
Den Brief liessen sie dann allerdings durch untergeordnete
Personen nach Rom uberbringen.
Der Papst antwortete mit unerbittlicher Konsequenz: Auf der
Fastensynode sprach er am 21.Februar desselben Jahres lo76
die Exkommunikation über Konig Heinrich IV., Erzbischof
Siegfried von Mainz, die drei Gesandten und alle deutschen und
italienischen Bischöfe aus, die den Absagebrief freiwillig
und ohne Zwang unterzeichnet hatten; Heinrich IV. untersagte
er zudem die Ausübung der Regierung über Deutschland und Italien

und entband die Untertanen vom Gehorsam. Diesen Beschluss
kleidete Gregor in ein Gebet an den Apostel Petrus, dessen
wichtigster Passus hier ebenfalls im Wortlaut folge:

"Heiliger Apostel Petrus, Fürst der Apostel, neige zu mir,
ich bitte Dich, gnädig Dein Ohr und höre mich, Deinen Knecht,
den Du von Kindheit an beschützt und bis auf diesen Tag aus
der Hand der Ungerechten gerettet hast... Du bist mein Zeuge
und meine Herrin, die Mutter Gottes, und der heilihe Paulus,
Dein Bruder, mit allen Heiligen, dass Deine Heilige Römische
Kirche mich wider meinen Willen zu ihrer Leitung berufen hat

Und deshalb glaube ich, um Deiner Gnade, nicht um meiner
Werke willen, habe es Dir gefallen und gefalle Dir noch,
dass die Christenheit, welche Dir besonders anvertraut ist,
mir gehorche. Besonders ist mir an Deiner Statt und durch
Deine Gnade von Gott die Gewalt, zu binden und zu lösen im
Himmel und auf Erden, anvertraut und verliehen worden. Auf
diese Zuversicht bauend, zur Ehre und zum Schutze Deiner
Kirche, wider sage ich im Namen des allmächtigen Gottes, des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes, kraft Deiner
Macht und Gewalt, dem König Heinrich, Kaiser Heinrichs Sohn,
der gegen Deine Kirche mit unerhörtem Hochmut sich erhoben
hat, die Herrschaft über das gesamte Reich der Deutschen
und Italiens und löse alle Christen von dem Band des Eides,
welchen sie ihm geleistet haben oder noch leisten werden,
und ich untersage jedem, ihm fürder als einem Konige zu
dienen... Und da er es verschmäht hat, wie ein Christ zu
gehorchen, und meine Ermahnungen, welche ich um seines

38



Heils willen an ihn gerichtet habe, verachtet, so
binde ich ihn an Deiner Statt mit dem Bande des Fluches"(53).

Das gewaltige Herrscherbewusstsein, das aus dieser Bannbulle
spricht, und der Machtgedanke sind wesentlich m Gregors
Programm. Aber, so betont Joseph Lortz, "sie sind bei ihm ganzlich

frei von Selbstsucht, ganz religiös, stehen ganz im Dienst
an der Kirche. Gregor wollte eine Herrschaft aufrichten, aber
nicht seine eigene, sondern diejenige Christi... Die damalige
Welt empfand das Gewaltige des neuen Vorgangs. Der oberste
Schutzherr der Kirche war vom Herrn der Kirche vom Leibe der
Christenheit getrennt1"(51). Nun sollte sich zeigen, wer der
Machtigere war.
Noch im folgenden Monat begann der Konig einen Brief an Gregor:

"Heinrich, nicht durch Anmassung, sondern durch Gottes weise
Verordnung König, an Hildebrand, nicht mehr den Papst, sondern

den falschen Mönch. Solchen Gruss hast Du verdient zu
Deiner Schmach". Aber bald regten sich Heinrichs Gegner im

eigenen Land, die sächsischen und suddeutschen Fürsten, und
die Bischöfe, denen Gregor geschickt, falls sie unter Zwang
gehandelt hatten, bis Anfang August Zeit zu Umkehr und Busse
gelassen hatte, gingen zahlreich ms gegnerische Lager über.
Bischof Burchard von Basel allerdings war nicht unter ihnen.
Bis zuletzt harrte er beim Konig m Oppenheim aus, wahrend
die Fürsten und Bischöfe, die sich der päpstlichen Partei
angeschlossen hatten, in Tribur auf dem andern Rheinufer
zusammenkamen. Es kam zu Verhandlungen, in deren Verlauf der Konig
angesichts der Uebermacht seiner Gegner nachgeben musste: Er
legte die Krone ab und schickte im Oktober einen bussfertigen
Brief an den Papst. Dieser hatte inzwischen bereits eine Synode
auf das nächste Frühjahr nach Augsburg berufen, wo ein anderer
Konig gewählt werden sollte. Um dem Papst zuvorzukommen, ent-
schloss sich Heinrich, ihm entgegenzuziehen, gleichviel, wo
in Italien er ihn antreffe, nur dass Gregor von den Fürsten
getrennt bleibe. Gregor zog sich, da er vom Nahen des Königs
horte, auf die Burg Canossa der mit ihm befreundeten
Markgrafin Mathilde der Toskana zurück. Durch Heinrichs bisherige
wechselvolle Politik misstrauisch geworden, zögerte er lange,
trotz der Fürsprache der Markgrafin und des Abtes Hugo von
Cluny, des Königs Busse anzunehmen. Inzwischen waren andere
gebannte Deutsche, Bischöfe (u.a.Burchard von Basel) und Laien,
eingetroffen und hatten z.T. nach härtester Einzelhaft die
Losung vom Bann erlangt.
"Der Konig aber", so schildert uns Wolfram von den Steinen die
Szene in seiner Studie über das weltgeschichtliche Ereignis
(55), "vom Papste ohne Bescheid gelassen, beschloss, die Gnade
zu erstürmen. Ungeladen und unerwartet erschien er am 25.Janu¬
ar lo77 in Canossa mit wenigen mitbussenden Begleitern, nicht
im Staatsgewand, sondern m rauher Wolle und barfuss bei der
scharfen Kalte. Er durchschritt die Aussenmauer und klopfte

39



demütig an der inneren Pforte - sie blieb verschlossen. So
stand er betend, flehend, in Tranen gemäss den Gesetzen der
alten Kirche diesen Tag, so auch den nächsten, so auch den
dritten. Alle, die es sahen, ergriff der Jammer, sie bestürmten

den Papst, die Pforte aufzutun, und schon horte man, das
sei nicht die Strenge eines Apostels, sondern die Grausamkeit
eines Tyrannen. Bis endlich Gregor sich uberwunden gab. Am

vierten Tag, dem 28.Januar, leistete der Konig dem Papste den
Eid, der aus den scheinbar hoffnungslosen Vorverhandlungen
herausführte... Da tat jene innere Pforte sich endlich auf,
und von Kalte und Leiden schwer mitgenommen, von seelischer
Erregung geschüttelt, fiel der Konig drinnen dem Papste zu
Fussen, der selber seine Ergriffenheit nicht verhehlte. Nachdem

er die Beichte des Königs empfangen und ihn samt den Mit-
bussern mit milden Worten vermahnt hatte, erteilte ihm der
Papst in der Kapelle das lang entbehrte Abendmahl und gab ihm
den Kuss des Friedens".
Die Einigung war von kurzer Dauer. "Von den Fürsten abgesetzt,
vom Papste I080 ein zweites Mal gebannt, zog Heinrich abermals
nach Italien, erhob einen Gegenpapst (den Erzbischof Wibert
von Ravenna als Clemens III.), der ihn darauf lo84 zum Kaiser
krönte, und belagerte Rom. Die Normannen befreiten den Papst,
verwüsteten aber Rom in einem noch nie erlebten Ausmass, Gregor

zog sich nach Monte Cassino zurück und starb in der
Verbannung lo85". Auf lange Sicht war er der Sieger geblieben.
"Denn der 5ojahrige Investiturstreit, der um die aufgeworfenen
Fragen gefuhrt wurde, endete in der Hauptsache mit dem Siege
der päpstlichen Sache": Im Wormser Konkordat von 1122 kam man
endlich zur Erkenntnis, dass die weltliche Macht des Bischofs
von seinem geistlichen Amt wohl zu trennen war, und deshalb
zu folgender Regelung: "freie Bischofswahl durch die
Geistlichkeit (welches Recht mit der Zeit dem Domkapitel allein
vorbehalten wurde), Verzicht des Königs auf die Investitur
mit Ring und Stab; hingegen Belehnung des bereits Gewahlten
mit den weltlichen Besitzungen durch den Konig mittels Szepters

und Lehenseid des Bischofs"(51).
Bis es so weit war, vergingen noch Jahre des erbittertsten
Kleinkriegs, m dessen Verlauf sich der Streit um die Laien-
lnvestitur mit innerdeutschen Zwistigkeiten verquickte. Die
deutsche Opposition hatte noch vor Heinrichs Ruckkehr von
Canossa den schwabischen Herzog Rudolf von Rheinfelden und,
als dieser I080 im Kampfe gefallen war, an seiner Stelle den
Grafen Hermann von Salm zum Gegenkonig erhoben. Zu diesen
hielten der Norden und Osten des Landes, m Suddeutschland
vor allem die Zahringer, wahrend die Mehrzahl der Bischöfe
sowie die weltlichen Herren im Westen und Süden dem Konig
Heinrich Gefolgschaft leisteten.

* * *

40





Basel lag dementsprechend im Brennpunkt der gegensätzlichen
Tendenzen. Bischof Burchard wie seine Mitbruder von Strass-
burg und Lausanne und die meisten burgundischen Grossen hielten

Heinrich unerschütterlich die Treue und brachen trotz
wiederholten papstlichen Verbotes den Umgang mit dem von der
Kirche ausgeschlossenen Konig nicht ab. Der Basler Bischof
"stürzte sich fur den geliebten Herrscher, aber auch im Interesse

der eigenen Stiftsherrschaft, in die Kampfe gegen Rudolf
von Rheinfelden, die in Schlag und Gegenschlag, mit furchtbarer

Wildheit, Heiliges und Profanes gleich wenig schonend,
die oberrheinischen Gebiete erschütterten... Von den Gefahren
und Leiden, die wahrend solcher Bewegungen fur Basel zu
bestehen waren, vernehmen wir im einzelnen nichts. Aber deutlich
tont doch in wenig spatern Schriftstucken die Empfindung wieder,

dass diese drangvolle, wilde Zeit den Basler Bischof
abgehalten habe, dasjenige zu tun, was sein Nächstes und Heiligstes

hatte sein sollen. Die Zeit brachte schwere Heimsuchungen
aller Art, Gefahrdung durch wilde Tiere, Seuchen - auch jenen
Blitzschlag, der im Jahre lo94 ins Munster schlug und den Balken

zerschmetterte, welcher das grosse Kreuz trug -
Heimsuchungen, m denen man willig eine Mahnung des Himmels zu
Einkehr und Busse vernahm"(57).

Konig Heinrich zeigte sich Bischof Burchard, der ihm trotz
dieser Drangsale treu blieb, erkenntlich. Er belehnte ihn I080
mit der Grafschaft im Buchsgau am Jurasudfuss, wodurch die
beiden Hauenstemstrassen in ihrer ganzen Ausdehnung unter
bischöflichen Emfluss kamen; lo84, am Tage von Heinrichs
Einzug in Rom, folgte die Schenkung der Herrschaft Rappolt-
stein unterhalb Colmars, mit der ausdrucklichen Begründung:

"Bisahof Burchard von Basel hat, in Ergebenheit gegen Uns,
unentwegt Gott in Uns die Treue gehalten. Er zog es vor,
das Gut seiner Kirche der Verwüstung preiszugeben, als gegen
Uns seine Seele Unseren und um Unsertwillen seinen Feinden
aus zuliefern"{15, 37).

Die Verwüstung wenigstens von der eigenen Bischofsstadt
abzuwenden, liess Burchard die Burgersiedlung im unteren Birsig-
tal, die bisher ausserhalb der nur den Munsterhugel umfassenden

Mauer lag, zunächst durch einen Palisadenring, bald darauf
um I080 durch eine feste, mit Türmen bewehrte Steinmauer
befestigen. Sie begann beim Salzturm, der links des Birsigs bei
dessen Mundung in den Rhein stand und die Schifflande deckte,
umfasste den heutigen Fischmarkt und den Andreasplatz, an dem
der Schalatzturm stand, und lief bis ans obere Ende der heute
noch bestehenden seitlichen Sackgasse des Imbergassleins
(vielleicht eines Ueberrests des alten Rondenwegs), bog dann
im rechten Winkel nach dem untern Spalenberg ab und schloss
beim Haus zur Mucke an die alte romische Kastellmauer an; das
dazwischenliegende Stuck suchen die einen (15, 49) an der
Hutgasse und längs des Birsigs bis zum Pfluggasslein, die

42



andern (52) etwas weiter vorgeschoben am Munzgasslem und
vordem Gerbergasslein, also längs des Bumelinbachs. Die
Abstände zwischen den Türmen entsprachen der Schussweite eines
Bogens. Der Bau der Mauer war fur die damalige Zeit eine ganz
respektable Leistung, der ummauerte Stadtboden wuchs dadurch
um mehr als das Doppelte.

* * *

"Als schönstes Denkmal" hinterliess Bischof Burchard seiner
Stadt das Kloster St.Alban. Schon Rudolf Wackernagel weist mit
Nachdruck und mit Recht auf die "ausserordentliche Bereicherung

des stadtischen Wesens" hin, welche Basel diesem ersten
Kloster der Stadt verdankt, auf die ganz neuen Kulturelemente,
die dank St.Alban seither in der Stadt wirksam wurden.
"Solange das Kloster bestand, war es eine Vertretung franzosischen

Wesens, und seine Anfange vor allem standen unter der
Herrschaft eines völlig neuen Geistes. Es war dies der Geist
der von Cluny ausgehenden, zunächst auf Verbesserung des
Klosterlebens gerichteten, bald zur Fuhrung der ganzen Kirche
hinstrebenden Gesinnung". Burchard hatte sich an Cluny gewandt,
nicht an die in viel stärkerem Masse fur das päpstliche
Reformprogramm agitierende suddeutsche Abtei Hirsau. Fur ihn hatte
die Klostergrundung keine kirchenpolitische Bedeutung. "Was
in ihr siegte, war das innerste Wesen des asketischen Geistes"
(57), keineswegs etwa, wie lange angenommen worden ist, eine
spate Reue Burchards, sein Leben lang zu Konig Heinrich IV.
in dessen Auseinandersetzung mit Papst Gregor VII. gehalten
zu haben. Aus der Schilderung der damaligen religiösen und
kirchenpolitischen Bestrebungen hat sich doch wohl deutlich
ergeben, dass Bischof Burchard eine Art Mittelstellung
einnahm: Sein unentwegtes Eintreten fur seinen königlichen Herrn
und fur dessen herkömmliches Investiturrecht, das im Reich
Heinrichs IV. weit mehr als im übrigen Abendland zur Grundlage

königlicher Machtstellung und Politik geworden war und
das erst durch die nachträgliche und nachteilige Verkoppelung
mit der Simonie zu den berüchtigten und mit Recht bekämpften
argen Missstanden führte, diese konigstreue Haltung Burchards
schloss eine echte Zustimmung zu den Anliegen der Reformfreunde

und eine tatkraftige Unterstützung ihrer Plane und
Massnahmen m keiner Weise aus. Gregor VII. forderte ein Ent-
weder-oder, Bischof Burchard huldigte dem Sowohl-als auch. Er
hielt es darin mit dem burgundischen Kreis um Cluny, den er
aus seiner Heimat, also seit seiner Jugend kannte und der
sich im Gegensatz zur schon genannten suddeutschen Hirsauer
Bewegung im spezifischen Investiturstreit betont zurückgehalten

hatte, so energisch und planmassig er sich auch im
übrigen fur die Durchfuhrung der kirchlichen Reformen
einsetzte. Diese seine politische Haltung glaubte Bischof
Burchard nicht bereuen zu müssen; er änderte diese Haltung auch
nach der Gründung von St.Alban nicht; von einer Busserstimmung
ist auch m den St.Alban-Urkunden nichts zu spuren. Schon gar

43



nicht war die Rede von einer Zufluchtsstätte fur die angeblich
auf Anstiften Burchards von Heinrich vertriebenen Mönche von
Moutier-Grandval, wie dies ein spaterer Abt von Lützel
wahrhaben wollte. Wohl wurde diese Abtei um lloo in ein Chorherrenstift

umgewandelt; dies war wahrscheinlich von den kirchlichen
Oberen, also dem Bischof von Basel angeordnet worden, "und
der Grund mag m irgendwelchen Zustanden in der Abtei gelegen
sein". Zudem war der Vorgang damals nichts Aussergewohnliches;
auch in St-Ursanne, Schonenwerd, Bischofszell und anderen
Orten wurden auf diese Weise Chorherrenstifte errichtet(15,5o).
Die Beweggrunde, die Bischof Burchard bei der Gründung von
St.Alban geleitet haben, werden im Grundungsbericht ausdrücklich

genannt: Die Vorsteher der Basler Kirche, die sich doch
sonst bemuhten, fur die ihnen unterstellte Herde zu sorgen
und das ihnen anvertraute Talent getreulich zu verwalten, um
es mit vielfachen Zinsen zurückerstatten zu können, hatten
sich immerhin einer nicht geringen Nachlässigkeit schuldig
gemacht dadurch, dass sie sich im Gegensatz zu anderen
Bischofen mit der Existenz einer einzigen geistlichen Gemeinschaft,

des Domstifts, zufrieden gaben. Burchard habe seit
Beginn danach getrachtet, diesen Mangel zu beheben, und sei
nur durch die kriegerischen Ereignisse und seine Geschäfte am

königlichen Hof gehindert worden, seinen Plan schon früher
in die Tat umzusetzen.

Als nun nach dem Tode des Gegenkonigs I080 in Suddeutschland
allmählich wieder Ruhe einkehrte, schritt Bischof Burchard
lo83 nach längeren Vorbereitungen zur eigentlichen Stiftung.
Der Ort, wo dies erste Basler Kloster gegründet wurde, lag
vor der Stadt, auf der niederen Uferterrasse, die sich ziemlich

nahe gegen den Munsterhugel hinzieht, am Rand des ungero-
deten Waldes, der sich bis an die Birsmundung ausdehnte. Wie
der spatere Chronist Briefer verzeichnet, kam die Klosterkirche

"by sant Albans k^lchen so hievor ein pfarr was",
zu stehen, welch altere Kirche wohl direkt am Rheinufer
gestanden hatte und bei Umbauten im 19.Jahrhundert tief im
spateren Geschiebe des Rheins zumindest m den Grundmauern
gefunden worden ist. Das Kloster ubernahm denn auch das Patronat
vom früheren Bau; ob es sich beim heiligen Alban um den Mainzer

Heiligen handelt, dessen Kult Burchard wahrend seines
dortigen Aufenthaltes kennengelernt hatte, oder um den ersten
britischen Blutzeugen aus dem beginnenden 4.Jalirnunaert, da
der Albankult ja schon vor Burchard in Basel heimisch war,
oder gar um einen einheimischen, jedoch unbekannt gebliebenen
Märtyrer, ist heute nicht mehr auszumachen.

Das alte Kirchlein war jedenfalls zu klein: Die Mönche bauten
es zu einer grosseren einschiffigen Kirche mit Choranlage aus
und errichteten auf der Rheinseite einen Kreuzgang, dessen
einer Teil sich bis auf unsere Tage erhalten hat.

44





Dem Konvent, der aus zwölf Mönchen bestehen sollte, ubergab
Burchard, ihnen den Dienst Gottes in aller Freiheit zu
ermöglichen, die ganze weitere Umgebung zwischen der Stadtmauer
(an der heutigen Baumleingasse) und der Birs als unmittelbaren
Besitz. Wer sich in diesem Bezirk ansiedelte, wurde dem Prior
grundzmspflichtig. Zu der lo83 schon bestehenden Muhle an der
Birs kamen bald weitere hinzu. Der St.Albanteich, der das fur
manche Gewerbe unentbehrliche Wasser aus der Birs heranfuhren
sollte, wurde erst spater angelegt, als wohl der Wald z.T.
schon gerodet worden war.
Zu diesem Kernbesitz kamen schon in der ersten Zeit weitere
bedeutende Schenkungen Burchards aus dem Besitz der Bischofskirche

hinzu, vor allem "drei Kirchen, die den Mönchen als
Eigenkirchen ubergeben wurden, mit dem Recht, den Leutpriester
einzusetzen und über die Einkünfte zu verfugen", nämlich die
Gemeindekirche in der Stadt selbst, St.Martin, die Kirche in
der gegenüberliegenden Dorfsiedlung, St.Theodor, und Kirche
und Dorf Lörrach. Manch anderer Herr aus Kirche und Adel folgte

dem bischöflichen Beispiel und ergänzte den Landbesitz des
jungen Klosters mit Aeckern und Rebbergen in der elsassischen
und badischen Nachbarschaft (u.a.Buschweiler und Kembs, Appenweier

und Rheinweiler, die Kirche von Hagendorf). Alle diese
Schenkungen wurden m einem Aktenstuck von llo3 endgültig
verurkundet, wo auch die Rechte des Klosters und die Aufgaben
des Kastvogtes aufgeführt sind. Die Urkunde ist im Original
erhalten und ist, als älteste, die wir noch besitzen, mit dem

Siegel Bischof Burchards geschmückt.
Von Bedeutung war schliesslich die Tatsache, dass Burchard
seine Stiftung nach kurzer Zeit der Kongregation von Cluny
unterstellte, mit deren Abt Hugo ihn ein freundschaftliches
Verhältnis verband. Diese Massnahme sollte zwar nur vorläufig
Geltung haben, bis das Kloster m materieller und geistlicher
Beziehung gefestigt genug sein wurde, um selbst einen Abt zu
bestellen. Die päpstliche Bulle, in der lo95 Urban II. dem
Abt von Cluny die Verfügungsgewalt über St.Alban bestätigte,
tragt jedoch schon endgültigen Charakter. Von da an wird
St.Alban immer als Priorat im Besitz der cluniazensischen
Aebte bezeugt.

Das letzte Lebensjahrzehnt Burchards ist ausgefüllt mit der
Fürsorge fur sein Kloster und fur das seines Bruders, des
Bischofs Kuno von Lausanne, m St.Johannsen bei Erlach in der
Nahe ihrer Stammburg; auch bei der Berufung der Cluniazenser
nach Altkirch hat er massgeblich mitgewirkt. Dagegen stammt
das Steinenkloster St.Maria Magdalena, eine Niederlassung der
Reuerinnen, die es zu Burchards Zeit noch gar nicht gab,
erst aus dem beginnenden 13.Jahrhundert.
Im August des Jahres II06 war Kaiser Heinrich IV., von seinen

46





eigenen Söhnen verlassen und bekämpft, vom Tode erlost worden.
Bischof Burchard von Fenis uberlebte ihn nur um wenige Monate;
er starb am 12.April llo7, im selben Jahr wie der grosse Abt
Hugo von Cluny, der m den kirchenpolitischen Auseinandersetzungen

eine ahnliche Mittelstellung eingenommen und fur
den von der Kirchengemeinschaft ausgeschlossenen Reichsherrscher

in Cluny hatte beten lassen.
Schliessen wir unsern weiten Rundgang, auf welchem wir
Burchard von Fenis durch die wechselvollen Geschehnisse seiner
Zeit gefolgt sind, mit einem letzten Zitat aus Massmis
Monographie, in welchem er das von der Parteien Gunst und Hass
verwirrte Bild des Basler Bischofs noch einmal zu klaren
versucht: "In der weltgeschichtlichen Entscheidung, die der

Investiturstreit ist, hat sich Burchard auf die Seite des
Alten gestellt, d.h.der Generation, fur die der Kaiser Herr
des Reiches ist, dessen Bestandteil die Kirche ist, und
welcher deshalb die Konzeption des Reformpapsttums über die
Stellung der Kirche zum Reich neu und unverstandlich
vorkommen muss. Er hat an dem Platz, an den er gestellt war,
seine Aufgabe ehrlich und aufrichtig erfüllt und sich m
der Zeit der Anfeindung und der Not nichts vergeben.
Auch m der lokalen Geschichte der Stadt Basel nimmt
Burchard eine besondere Stelle ein. Zwar eine bedeutende sichtbare

Rolle hat das von ihm gegründete Kloster vor der Stadtmauer

im politischen und kulturellen Leben Basels nicht
gespielt. Grosser mögen die unsichtbaren Einwirkungen gewesen
sein, die durch die Ausübung des geistlichen Gemeindeamtes
geschahen. Aber um die Entwicklung der Stadt und des Bistums
hat sich Burchard grosse Verdienste erworben. Basel verdankt
ihm seine erste Ummauerung. Die wirtschaftliche und politische

Macht des Bistums hat er unentwegt und geschickt zu
starken gewusst. Fast das ganze Gebiet des Jura zwischen
Aare und Rhein mit seinen wichtigen Verkehrsstrassen hat er
ihm zur Verfugung gestellt.
Unter Burchard hob sich auch der äussere Glanz und das
Ansehen der Bischofsstadt am Rhein...
So spiegelt sich eine grosse Zeit weltgeschichtlicher Krise
m dem am Uebergang vom deutschen zum welschen Wesen
gelegenen Bistum. Romanische Klosterreform und die Idee des
deutschen Kaisertums treffen sich m der Figur des ersten
grossen Bischofs von Basel, Burchards von Fenis"(15).

Literatur:
(Die Nummern 1-43 sind auf den Seiten 24ff.aufgeführt)
44) Bernhardin Buchinger: Epitome fastorum Lucellensium,

Pruntrut 1666
45) Albert Burckhardt: Bischof Burckhard von Basel lo72-llo7,

Jahrbuch fur Schweiz.Geschichte 7/1882
46) Daniel Albert Fechter: Bischof Burchard von Hasenburg und

48



das Kloster St.Alban, 29.Njbl., Basel 1851
47) Jean Grellet: Les corates de Neuchätel, in: Genealog.

Handbuch zur Schweizer Geschichte, Bd.l, Zurich 19oo-19o8,
S.lo4-126 und Tafeln 16 & 17

48) Hanno Helblmg: Burgund der Mönche, DU lo/1958
49) Rudolf Kaufmann: Die bauliche Entwicklung der Stadt Basel,

126.& 127.Njbl., Basel 1948/49
50) Pascal Ladner: Das St.Albankloster in Basel und die

burgundische Tradition in der Cluniazenserprovmz Alemannia,
Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft, Bd.8o, Basel 196o

51) Joseph Lortz: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher
Betrachtung, Munster l.Westfalen 1953

52) C.A.Muller: Die Stadtbefestigung von Basel, 133.& 134.
Njbl., Basel 1955/56 (die Ergebnisse der jüngsten Grabungen
198off. sind hier nicht berücksichtigt)

53) Quellen zur Allgemeinen Geschichte des Mittelalters, hg.
von Gottfried Guggenbuhl und Otto Weiss, 2.Aufl., Zurich 1946

54) Gustav Schnurer: Kirche und Kultur im Mittelalter, Bd.2,
Paderborn 1929

55) Wolfram von den Steinen: Canossa. Heinrich IV. und die
Kirche, Janus-Bucher 5, München 1957

56) Siegfried Streicher: Basel, Geist und Antlitz einer Stadt,
Basel 1937

57) Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, Bd.l,
Basel 19o7

58) Werner Weisbach: Religiose Reform und mittelalterliche
Kunst, Einsiedeln/Zurich 1945

Gf.Ulrich I. ca.1o24-1o7o

Kuno
Bf.v.Lausanne
lo93-llo3

Burchard v.Fenis
Bf. von Basel
lo72-llo7
rGf.Rudolf I.

1143

NN.(Rudolf '
lo7o/99

Berthold
von Neuenburg
Bf. von Basel
1123-1133

Gf.Ulrich II.
1162/91

——/V
Gf.Rudolf II.
1182/96

Gf.Berthold
12o3-126o
oo Richenza v.Froburg

Berthold
Bf.v.Lausanne
1182-1220

Gf.Ulrich III.
1182/1225

A
Berthold I. Ulrich Heinrich
1225-127o 1226-1276 von Neuenburg

v.Aarberg Bf. von Basel
& Valangm 1263-1274

49



Heinrich von Thun, die Niederlassung der Barfusser und der
Prediger und der Bau der Rheinbrucke

Das sogenannte "Alte Stadtbild" von Basel zeigt den Zustand
der Stadt, "wie sie vor alten Ziten, ehe darin Clöster und
Stiften waren, gelegen ist". C.A.Muller weist jedoch mit
Recht auf den eigentümlichen Umstand hin, dass auf diesen
Darstellungen - es sind verschiedene Kopien eines vermutlich
aus dem 15.Jahrhundert stammenden, aber leider verschwundenen
Originals - stets Kleinbasel mit der Brücke erscheint, die um
1225 entstand, wahrend in Grossbasel ein Zustand festgehalten
ist, den man etwa fur die Zeit um 115o annehmen muss.

In der Stadtsiedlung noch bescheidenen Ausmasses erscheint als
dominierender Mittelpunkt die mehrturmige Bischofskirche, so,
wie sie bald nach dem Brand vom Oktober 1185 in spatromanischen

Formen prachtiger als zuvor wiederaufgebaut wurde. Man

weiss, dass im Jahre 12oo der Zisterzienserabt Martin von
Pairis (in den Vogesen), wie vor ihm schon 1146 der grosse
Heilige Bernhard von Clairvaux, m Basel eine Kreuzzugspredigt
hielt "im berühmten Munster Unserer Lieben Frau, wo eine
gewaltige Menge geglichen Standes zusammengekommen war", und
dass er, als er einige Jahre spater, 12o5, mit kostbaren
Beutestucken aus Byzanz zurückkam, gleich zum Munster eilte, um

fur die glückliche Heimkehr zu danken, wobei er "den hoch-
beruhmten Altar, den es in dieser Kirche gibt, mit einer
prachtigen Decke" schmückte. Das Kirchenschiff und der Chor,
m dem Kaiser Heinrichs herrliche goldene Altartafel den Hauptaltar

schmückte, müssen also damals vollendet und wiederum
fur den Gottesdienst verfugbar gewesen sein. Bald darauf wurden

dann noch die Turme aufgeführt, von denen auf dem genannten
"Alten Stadtbild" schon vier zu sehen sind. Nachdem man

nämlich lange Zeit diese Stadtansicht fur ein Phantasiegebilde
gehalten hatte, ist man heute so gut wie sicher, dass das
spatromanische Munster von fünf Türmen gekrönt war. Alle sind
sie spater im Erdbeben eingestürzt, und nur die beiden
Fassadenturme sind wieder aufgerichtet worden. Der romanische Bau
besass jedenfalls noch einen grossen Turm über der Vierung,
wie die Kirche von Gebweiler ihn noch besitzt, und zwei weitere

Turme erhoben sich zu beiden Seiten des Chors, deren
Stumpfe noch deutlich zu sehen sind."Der Anblick dieses funf-
turmigen Munsters musste zumal vom Rheine aus gesehen von
grossartiger Wirkung gewesen sein"(H.Reinhardt).
"Von aussen wurde man es dem Munster in seiner heutigen
Gestalt kaum mehr ansehen", so schreibt Reinhardt weiter, "dass
es eine der schönsten und bedeutendsten Kirchen des 12.Jahr¬
hunderts am Rheine ist"(22). Denn nicht nur die Turme sind
eingestürzt, auch die hohen Gewölbe und der ganze obere Teil
des Chors sind dem Erdbeben zum Opfer gefallen und erst
allmählich m gotischen Formen neu aufgeführt worden. Da zudem

50





im beginnenden 14.Jahrhundert zunächst an das nördliche, dann
ans sudliche Seitenschiff je vier Kapellen, ebenfalls in
gotischem Stil, angebaut wurden, bekam das Aeussere des Munsters
den Charakter einer gotischen Kirche. Im Innern wartet jedoch
jeden Besuchers eine grosse Ueberraschung: "ein noch fast rein
romanischer Raum umfangt ihn, von einer Weite, wie ihn das
schlichte Aeussere kaum erraten liess". Auf schweren, machtigen

Pfeilern ruhen die gewaltigen Mauern, lediglich
aufgelockert durch je zwei schlichte Rundbogenfenster über den
zierlichen Bogenstellungen der Emporen. Die Gewölbe, die
ursprunglich den Raum uberspannten, müssen wir uns viel druckender

und schwerer, mit breiten Gurten und Rippen vorstellen,
diejenigen der Seitenschiffe, die das Erdbeben uberstanden
haben, vermögen uns noch einen Begriff davon zu geben. Die
Spitzbogen des Kirchenschiffs, die einen bunten Wechsel weisser

und roter Steine zeigen, lassen uns fälschlicherweise
an die Gotik denken; sie waren jedoch m der burgundischen
Bauschule schon in der romanischen Zeit heimisch. Und wir
erinnern uns unwillkürlich, dass Basel lange Zeit zu Burgund
gehörte, einem burgundischen Metropolitan unterstand und enge
Beziehungen zur burgundischen Reformbewegung von Cluny unterhielt.

Dass dieser spatromanische Kirchenbau, der sich in seinen
wichtigsten Teilen hinter dem vorwiegend gotischen Aeusseren
verbirgt, dass die Bischofskirche der Stadt m zwei kurzen
Jahrzehnten errichtet werden konnte, zeugt vom Aufschwung,
den Basel um die Wende vom 12. zum 13.Jahrhundert genommen
haben muss. Tatsachlich hatte die Stadtbevölkerung um dieselbe
Zeit derart zugenommen, dass der durch die Mauer Bischof Bur-
chards um lloo gewonnene Raum bald nicht mehr genügte und die
Stadt an verschiedenen Orten darüber hinauswuchs. Gegen 12oo
schritten die Bischöfe deshalb zum Bau einer neuen Wehranlage,
welche die Talstadt mit den beidseitigen Anhohen in einem
einfachen Ring umfasste und noch heute im Stadtgrundriss deutlich
zu erkennen ist, auf welche auch gewisse Strassennamen noch
hinweisen. Die neue Stadtmauer begann beim heutigen Seidenhof,
den man sich damals als trutzigen, wehrhaften Eckbau eines
bischoflichen Dienstmannes vorstellen muss und neben dem das
Kreuztor den Blumenrain abschloss; sie folgte dann dem Petersgraben,

an welchem noch einer der Rundturme zu sehen ist, bis
zum inneren Spalentor, dem sog.Spalenschwibbogen, bog nach
Sudosten ab, führte dem Leonhardsgraben entlang und erreichte
den natürlichen Einschnitt des Kohlenbergs hinter dem Hugel-
sporn von St.Leonhard; der Einfluss des Birsigs war gesichert
durch den Eselturm auf dem linken Ufer und den Wasserturm auf
einer Insel, ein Stadtausgang wurde erst spater durchgebrochen,

auf dem andern Ufer lief die Mauer den Hang hinauf zum
Eschemarstor, das genau dorthin zu stehen kam, wo der alte
Kirchweg vom Luftgasslein über die Elisabethenstrasse nach
St.Margarethen den Strassenzug der Freien Strasse und der

52



spateren Aeschenvorstadt kreuzte, und erreichte über das
Kunostor am Ausgang der Rittergasse, welches zur Kloster-
siedlung von St.Alban hinausführte, wieder den Rhein.

Innerhalb dieses Mauerkranzes begann eine soziale Klasse, die
sich in den letzten Jahrzehnten aus den gehobenen Schichten
der Milites und Cives, d.h.der bischöflichen Dienstmannen und
der freien Burger gebildet hatte, in der bischöflichen
Verwaltung ein gewichtiges Wort mitzusprechen und seit dem frühen
13.Jahrhundert vollends die Emanzipation vom bischöflichen
Regiment zu erstreben.
"Am Anfang der Periode des werdenden, des jungen Stadtstaates,
steht eine Persönlichkeit mit einer ungewöhnlichen politischen
Begabung, unglaublich scharfsinnig im Erfassen der vorhandenen

Realitäten, die mit einem geradezu seherischen Weitblick
die Basler Polls auf die Beine stellte und ihr zudem eine
hervorragende wirtschaftliche Vorrangstellung mit auf den Weg
gab, Bischof Heinrich von Thun (1216-1238)". So wie Albert
Bruckner (6), unterstreicht auch Rudolf Wackernagel in seiner
"Geschichte der Stadt Basel"(57) das ungewöhnliche Format des
neuen Bischofs: Er nennt ihn eine "uberall fordernde und Klarheit

schaffende", "eine weise Regentennatur", seine Zeit eine
"kraftige schöpferische Periode", "von ungemeiner Vitalltat",
trotz der Sparlichkeit der Ueberlieferung erkenne man "in
diesen Jahrzehnten klar und sicher eine unerhört starke
Entwicklung gerade der stadtischen Verhältnisse". Heinrich von
Thun "ruft die Dominikaner und Franziskaner in die Stadt, er
gründet das Chorherrenstift von St.Peter und siedelt die
Reuerinnen m der Steinen an und baut die Brücke über den
Rhein, dass künftig hüben und drüben Basel nun eines sei",
wie Siegfried Streicher so schon sagt (55), aus seiner Zeit
stammt die älteste uns erhaltene Zunfturkunde, diejenige der
Kürschner.
Das Wirken Bischof Heinrichs von Thun konzentriert sich also
ziemlich eindeutig auf seine Residenzstadt, wahrend seine
Vorganger Haito, Adalbero und Burchard, von denen in den beiden

ersten beiden Kapiteln die Rede war, sich ein gut Teil
des Jahres am Hof oder in Geschäften der Konige und Kaiser
unterwegs befanden. Diese Tradition war allerdings nicht
abgebrochen. Mehrere der zwischen Burchard von Fenis und Heinrich

von Thun regierenden Basler Bischöfe sehen wir im Gefolge
des Reichsherrschers auf der Fahrt ins Heilige Land, wozu ja
der heilige Bernhard von Clairvaux und Abt Martin von Pairis
in ihren Kreuzzugspredigten im Basler Munster aufgerufen
hatten:
Bischof Ortlieb von Froburg, "damaliger Meinung nach der
heiligste unter den Basler Bischofen nach Pantalus", war 1147-
1149 zwei volle Jahre abwesend, als er sich Konig Konrad III.
und seinem Kreuzfahrerheer angeschlossen hatte, und diente

53



auch spater treu dessen Neffen, dem grossen Staufenkaiser
Friedrich Barbarossa, mit dem er manches Mal nach Italien zog;
Ortliebs Nachfolger Ludwig, ebenfalls ein Graf von Froburg,
bewahrte Barbarossa die Treue und scheint ob der Reichsge-
schafte sein Bistum so vernachlässigt zu haben und mit dem

Bistumsgut so selbstherrlich umgegangen zu sein, dass das
Domkapitel 1174 mit bitteren Klagen an den Kaiser gelangte und
dieser schliesslich seinen Gefolgsmann fallen liess;
der folgende Bischof, Heinrich von Horburg, begleitete den
alternden Kaiser 1189 auf den dritten Kreuzzug, auf dem
Barbarossa m den Fluten eines kleinasiatischen Flusses umkam
und der Basler Bischof vor Akkon der Pest zum Opfer fiel;
noch zu Beginn des 13.Jahrhunderts soll Bischof Lutold von
Aarburg, von Abt Martins Aufruf ergriffen, am vierten Kreuzzug
teilgenommen haben; doch ist Näheres und Sicheres darüber
nicht mehr m Erfahrung zu bringen. Es ist kaum verwunderlich,
dass das Bistum Basel durch die mannigfaltigen Unternehmungen
und die häufige Abwesenheit seiner Oberhirten in schwere
Schulden und wirtschaftliche Schwierigkeiten geriet (3, 57).
Das sollte unter Heinrich von Thun anders werden, weswegen er
in der Geschichte des Bistums verdienten Ruhm geniesst. Zwar
war auch er wiederholt m der Umgebung des Staufers Friedrich
II., des Enkels Barbarossas, zu treffen, m Ulm, m Wurzburg,
in Frankfurt und vor allem im unterelsassischen Hagenau, wo
die Staufer eine Pfalz besassen. Aber er betrieb dort meistens
eigene Geschäfte, er vertrat dort die Interessen seiner Kirche
und seines Bistums und suchte das, was unter seinen Vorgangern
verlorengegangen war, wieder zurückzugewinnen.
Im November 1215 war Walther von Rotein, nach Lutolds Tod
zwei Jahre vorher "mehr durch gewaltige Praktzken denn
rechtmassige Wahl"(41) zum Bischof erhoben, auf dem 4.Laterankonzil
auf Antrag einiger Domherren von Papst Innozenz III. wieder
abgesetzt worden. An seine Stelle trat um die Jahreswende
1215/16 Heinrich aus dem Geschlecht der Edlen von Thun. Dieser
ging sofort daran, wo es nottat, Ordnung zu schaffen.
"Was fand er hiebei? Einen stadtischen, vor kurzem durch den
Konig (mit Privilegien) ausgestatteten Rat"(57). Ueber die
Anfange und die Ausbildung eines ersten stadtischen Rats sind
wir nur äusserst dürftig unterrichtet. Jedenfalls war schon
bei der Stiftung von St.Leonhard 1118 die ganze Gemeinde,
"totus populus", beteiligt, indem sie von Bischof Rudolf um
ihre Einwilligung angegangen worden war, und bei der Uebergabe
des Platzes wirkten die "nobiliores civium", die Edelsten aus
der Burgerschaft, mit. Deren Nennung ist vielleicht als das
früheste Zeugnis fur den stadtischen Rat zu betrachten. Der
bischofliche Rat war in der Blutezeit des Bistums durch
Erweiterung des ursprünglich nur aus Domherren bestehenden
Gremiums um die Milites, d.h.die adligen Dienstmannen des
Bischofs, und die Cives, d.h.Mitglieder der grundbesitzenden

54



Burgerschaft, gebildet worden, einmal um den ubermassigen
Emfluss des Domkapitels einzudämmen und dann auch um die
aufstrebende Einwohnerschaft zur Behandlung der spezifisch
stadtischen Angelegenheiten heranzuziehen. Von diesem Consilium

clericorum et laicorum hatte sich wohl die stadtische
Behörde, der stadtische Rat, allmählich abgesondert (5).Diese
Entwicklung wurde zweifellos von der Tatsache begünstigt,
dass seit der erfolgreichen Abwehr der Ungarn und Araber und
der endgültigen Ansiedlung der Normannen, seit der gewaltigen
Ausbreitung der cluniazensischen Reformbewegung ein neuer
Fernhandelsverkehr aufgekommen war und in kurzer Zeit ein
neues System des europaischen Guteraustausches entstanden war.
Die ersten Kreuzzuge eröffneten zudem die Möglichkeit, mit
Syrien und Aegypten den Handel wiederaufzunehmen - mit Byzanz
hatte Venedig die Verbindung nie ganz verloren. Die Kaufleute,
die dieses neue Handels- und Verkehrsnetz schufen und natur-
gemass zunächst den grossten Profit daraus zogen, waren denn
auch in den Städten die aktiven Kräfte, die sich von der
bischoflichen Bevormundung in stadtischen Angelegenheiten zu
emanzipieren suchten.
Diesem Streben kamen in Basel die verworrenen Zustande des
Bistums im 12.Jahrhundert und die Misswirtschaft einiger
Bischöfe zugute. In den 118oer Jahren konnte der Rat ein erstes
Mal als Geldgeber auftreten, der dem Bischof Lutold mit einem
beträchtlichen Darlehen auszuhelfen hatte. Die Burgerschaft,
dadurch selbstsicher geworden, benutzte 1212 die Anwesenheit
Friedrichs II."vn nobvli civitate Basilea", m der edlen Stadt
Basel, und liess sich von ihm, als Entgelt dafür, dass sie
mit den Breisachern sofort auf seine Seite getreten war,
eigenwillig ein Privileg ausstellen, worin der bestehende
stadtische Rat feierlich anerkannt wurde. Der Inhalt der Urkunde
ist zwar nicht mehr bekannt; die Tatsache selber ergibt sich
jedoch eindeutig aus den ersten Schritten des neuen Basler
Bischofs (57).
Heinrich von Thun hatte eben erst seine Regierung angetreten,
als der Rat beschloss, eine stadtische Steuer aufzulegen. Der
Bischof erhob dagegen entschiedenen Einspruch und, da sich
der Rat auf sein jungst von Konig Friedrich erlangtes Privileg
berief, wandte er sich sogleich an diesen und reiste 1218 an
den Reichstag nach Ulm, wo die Erbschaft des letzten Zahrin-
gers zu regeln war. Der Konig war in jenen Jahren im wesentlichen

auf die Unterstützung der geistlichen Fürsten im Reiche
angewiesen, was Bischof Heinrich sehr zustatten kam, wollte
jedoch auch der Stadt nicht zu nahe treten, annullierte lediglich

die selbstherrliche Steuerverfugung des Basler Rates und
ubergab sie dem Bischof. Er bestimmte, "der Bisahof werde in

allen Rechten, Ehren, Gewohnheiten und Freiheiten, welche
seine Vorganger schon von des Königs Vater Heinrich VI.
empfangen, bestätiget, so dass niemand, weder gering noch
hoch, geistlich oder weltlich, ihm zuwider sein durfe"(63).

55



Heinrich von Thun gab sich jedoch mit dieser halben Massnahme
und mit einem in so allgemeinen Wendungen gehaltenen Privileg
nicht zufrieden und wandte sich an die versammelten Fürsten
des Reiches. In der allgemeinen Sitzung vom 13.September 1218
brachte er seine Sache vor. Der Erzbischof von Trier sprach
sich als erster ganz zugunsten seines Basler Mitbruders aus,
die anderen stimmten ihm zu, und Konig Friedrich musste sich
fugen. In einer dritten Urkunde verfugte er: "dass der Rat,

welcher bisher zu Basel gewesen, auf welche Weise dies
stattgefunden haben möge, abgesetzt, das Privilegium, welches

die Stadt Basel von Ihm selbst darüber empfangen,
widerrufen sein sollte, und dass in Zukunft in Basel weder
evn Rat noch eine andere Neuerung gemacht werden dürfe ohne
des Bischofs Zustimmung"(63).

Durch diesen Erfolg Heinrichs von Thun wurde das Selbstandig-
keitsstreben der Burgerschaft wohl gebremst, aber aufzuhalten
war die Entwicklung nicht mehr. Der stadtische Rat blieb an
der Arbeit; denn "nicht die Existenz des Rates, sondern dessen
Unabhängigkeit vom Stadtherrn hatte der Bischof bekämpft und
war nun zum Ziele gekommen"(57). Gerade aus den folgenden
Jahren, 1225, ist erstmals das grosse Stadtsiegel bezeugt,
welches die zweiturmige Basler Kirche unter den Buchstaben
Alpha und Omega und mit der Umschrift "Sigillum civium Basi-
liensium" zeigt; es sollte bis ans Ende des 18.Jahrhunderts
im Gebrauch bleiben (76).

# * *

Ebenso energisch und zielbewusst regelte Bischof Heinrich von
Thun die Rechte und Pflichten des Vogtes. Wer war das und was
waren seine Stellung und seine Aufgabe7 Wir besitzen über
"Die Entstehung der weltlichen Gewalt des Bischofs von Basel"
eine wertvolle Dissertation von Hans Rohr aus dem Jahre 1915
(43), welche sich um die Klarung aller dieser rechtlichen
Fragen bemuht. "Landesherr war nur, wer die Grafschaftsrechte,
d.h.die alten Amtsbefugnisse des Grafen, vom Reich zu Lehen
trug... Die alten Grafschaftsrechte, insbesondere die hohe
Gerichtsbarkeit und das Bannrecht im weitesten Sinne sowie
das Recht zur Erhebung einer Hof- und Heersteuer, des Gewerfes,
wie sie das Bischofsrecht nennt, bildeten den eigentlichen
Kern der öffentlichen Gewalt. Ausser diesen Grafschaftsrechten"
- deren Uebertragung an den Bischof von Basel allgemein Konig
Heinrich II., dem gefeierten Wohltater des Bistums, zugeschrieben

wird - "gab der Konig, durch die Verhaltnisse gezwungen,
allmählich noch weitere seiner Hoheitsrechte zugunsten der
geistlichen Fürsten auf. So finden wir schon früh im 11.Jahr¬
hundert das Munzrecht im Besitze des Bischofs, im 12.Jahrhun¬
dert das Befestigungsrecht, das ursprunglich im ganzen Reiche
nur dem Konig zugestanden hatte, im 13.Jahrhundert die Zolle
und das Markt- und Geleitrecht. Diese Hoheitsrechte bildeten
den Inhalt der öffentlichen Gewalt"(43).

56



Abb.10

57



"Aber der Bischof war als Geistlicher nicht in der Lage, die
Gerichtsbarkeit selbst zu handhaben", auch wenn durch das
königliche Privileg der sogenannten Immunitat auf dem kirchlichen

Grund und Boden jegliche Amtshandlungen des Grafen als
öffentlichen Beamten des Königs auf ihn selber als den
Kirchenvorsteher ubertragen worden waren. Fur die Ausübung der
Gerichtsbarkeit "war ein weltlicher Beamter erforderlich, und
es ergab sich fur den Bischof ohne weiteres, dabei auf
denselben Herrn zu greifen, der schon bisher im Immunitatsgebiet
des Bischofs die staatlichen Rechte vertreten und die Immuni-
tatsgerichtsbarkeit geübt hatte, auf den Vogt"(57). So war in
Basel die bischofliche Vogtei schon früh m der Hand der Grafen

von Honberg oder Homburg, die vorher schon die Gaugrafschaft

und die Immunitatsvogtei innegehabt hatten. Ihnen als
den Domvogten und Stadtvogten standen im Bistum noch mehrere
andere Vogte gegenüber, als welche u.a. die Grafen von Froburg
und die Herren von Usenberg bekannt sind.
Wie uberall, wurden nun im Laufe des 12.Jahrhunderts auch in
Basel Klagen über die Vogte laut, da ihre Stellung dank der
Erblichkeit ihres Amts immer machtiger wurde und sie sich
immer mehr bemuhten, "vom Bischof und seinen Beamten unabhängig

zu werden und die Herrschaft in der Stadt fur sich zu
erwerben... Bischof Heinrich von Thun erkannte die Gefahr,und
es gelang ihm, sich zu Beginn des 13.Jahrhunderts der
hochstrebenden Vogte aus dem Honberger Grafengeschlecht zu
entledigen und die Vogtei fortan mit seinen Dienstleuten zu
besetzen. Diese neue Uebertragung der Vogtei bedurfte der
königlichen Zustimmung, die der Bischof 1218 durch eine
Vereinbarung mit dem Staufer Friedrich II. erhielt"(43). Darauf
wurde auch die Verteilung der Gerichtsbussen und des Gewerfes
neu geregelt.

##*

Noch ein wichtiges Unternehmen, das als stadtische Angelegenheit
im höchsten Sinne gelten kann, ist zu nennen, bevor wir

uns den rein kirchlichen Angelegenheiten zuwenden: der Bau
der Hheinbrucke. "Bis dahin geschah die Ueberfahrt von einem
Basel m das andere allein m Schiffen vermittelst eines grossen

Seiles, dergleichen noch bei anderen Fahren im Schweizerlande

gebrauchlich ist", so lesen wir m Johann Jakob Sprengs
"Abhandlungen von dem Ursprung und Altertum der Stadt
Basel" von 1756 (32). Dieses Verkehrsmittel genügte eben
durchaus den damaligen Bedurfnissen; denn der grosse Transithandel,

der über den Hauenstein oder die Pierre Pertuis nach
Basel kam, ging zum Spalenschwibbogen hinaus ms Elsass und
m die Rheinlande und nach Flandern, wo die bedeutendsten
Bischofs- und Handelsstädte lagen. "Das Rheinland von Basel
bis Mainz ist die Landschaft, m der die grosste Kraft des
Reiches liegt", rief damals Bischof Otto von Freising, der
grosse Geschichtsschreiber der Stauferzeit, aus (57). Auch
der lokale Verkehr war vorwiegend nach den elsassischen Ge-

58





bieten des Bistums und nach den burgundischen Landen gerichtet,
mit denen bekanntlich seit jeher mannigfache Beziehungen
bestanden.

Zu Beginn des 13.Jahrhunderts wurde nun, da die Handelsbeziehungen
nach den aufstrebenden Stadtgemeinden und Hafenplatzen

Italiens immer reger wurden, der Gotthardpass endgültig
erschlossen, indem der Engpass der Scholienenschlucht durch
einen 6om langen, an den Felswanden aufgehängten hölzernen
Steg, die sogenannte Twarrenbrucke, gangbar gemacht wurde -
erst 17o7/o8 wurde dieser Steg, der fur die Bewohner des
Reusstales ausserordentliche Unterhaltskosten erforderte,
durch die Oeffnung des Urnerlochs überflüssig. Em Teil des
Warenstroms, der sich auf diesem nun kürzesten Uebergang aus
dem Süden ms Reich bewegte, erreichte über den Unteren Hauen-
stein die Rheinstadt. Wenn auch Basel dadurch zu einem
wichtigeren Stapelplatz wurde, so blieb der Verkehr doch fast
ausschliesslich noch lmksufrig. Es war deshalb "em Ausdruck
wirtschaftlicher Starke und Weitsicht", wenn Burgerschaft und
Bischof trotzdem schon an das grosse Werk eines Bruckenschlages

gingen, der doch zunächst nur kleinlokalen Bedurfnissen
entgegenkam und erst im Laufe der Zeit zur Belebung der links-
und rechtsrheinischen Fernbeziehungen führte (59, 57).
Im ersten Band der "Kunstdenkmaler des Kantons Basel-Stadt"
(14) ist alles Wissenswerte über den Bau der ersten Rhein-
brucke zusammengetragen. Um 1225 versetzte Bischof Heinrich
von Thun den Kirchenschatz und gewann, unterstutzt von
Domkapitel und Burgerschaft, die Mithilfe der beiden
rechtsrheinischen Kloster Burglen und St.Blasien, die zum Entgelt
von dem zu erhebenden bischöflichen Bruckenzoll befreit wurden.

Der Ort des Bruckenschlags war durch die topographischen
Verhaltnisse gegeben, da der Rhein unterhalb der Stadt bis
ins spatere 19.Jahrhundert ungebandigt "in standig willkürlichen

Maandern" in die oberrheinische Tiefebene hinausstromte,
wie dies auf Peter Birmanns beschaulichem Bild im Kunstmuseum
noch fur die Zeit um 182o illustriert wird. "Entsprechend der
lokalen Stromgeschwindigkeit und der Tiefe des Flussbetts,
die gegen die Grossbasler Seite zunehmen... konnte nur die
Hälfte der Brücke (auf der Klembasler Seite) mit dauerhaften
Steinpfeilern (seit 1457) ausgerüstet werden", deren Fundamente

noch in den Dreissigerjahren unseres Jahrhunderts im
trockenen Flussbett zu sehen waren. Da auf der Grossbasler
Seite im Mittelalter eine Absperrung des Stromes noch nicht
möglich war, erstellte man hier sieben Holzstelzen aus Eichen-
pfahlen. "Die mittelalterliche Rheinbrucke Basels war daher
standig den Launen des oft reissenden Stromes ausgesetzt...
Hochwasser haben mit ihrer unbändigen Kraft ganze Pfeiler
fortgespult..." - bis zum Ende des 15.Jahrhunderts nicht weniger

als ein dutzendmal, 1358 fuhr auch ein Zürcher Schiffmann
auf ein Joch, worauf der Pfeiler einstürzte. Auf die Mitte der
Brücke, die eine durchschnittliche Breite von 4 Metern aufwies

60



und vor dem Grossbasler Rheintor m einer Fallbrücke endigte,
kam eine offene, hölzerne Kapelle zu stehen, die erst 1478
durch einen Steinbau ersetzt wurde.
Durch den Bau der Brücke, welche fur lange Zeit als die einzige
feste Rheinuberquerung vom Bodensee bis zum Meere gegolten hat,
"sah sich Basel mit einem Schlage reicher geworden um den
machtigen Strom und um ein Ufer, nun lag es nicht mehr nur am

Rheine, sondern über ihm, als seine Herrscherin. Von nun an,
allen Rechtsverhaltnissen zum Trotze, durften die Ansiedelungen
diesseits und jenseits als eine Einheit gelten; m rapidem
Wachstum entstand drüben neben dem Dorf eine Stadt"(57). Mit
diesen stolzen Worten kommentiert Rudolf Wackernagel in seiner
Stadtgeschichte die bedeutende Tat der aufstrebenden Burgerschaft

und ihres bischöflichen Stadtherrn.
* * *

Bischof Heinrich von Thun wandte sich, nachdem sein Verhältnis
zum stadtischen Rat und zum Vogt geregelt, den Kürschnern
1226 ein Zunftbrief ausgestellt und das Werk des Bruckenbaus
vollendet worden war, in der zweiten Hälfte seiner Regierungszeit

von 1216-1238 vermehrt kirchlichen Angelegenheiten zu.
Nicht weniger als drei Kloster und ein Stift verdanken ihm
ihre Entstehung.
Das erste m der Reihe ist wohl das Reuerinnenkloster St.Maria
Magdalena an den Steinen, dem Emil Erdin seinerzeit eine
eingehende Untersuchung gewidmet hat (65). Der Orden der Magda-
lenerinnen oder Reuerinnen, wie sie gewöhnlich genannt werden,
war m den Jahren 1224-1227 von Rudolf von Worms gegründet
worden, um gegen das standige Absinken der allgemeinen Moral
anzukämpfen, im besonderen um den Ruckfall der Busserinnen,
d.h.der bekehrten Dirnen zu verhüten und sie zu einem klösterlichen

Leben zu vereinigen. Das Basler Kloster muss kurz darauf

entstanden sein, wird es doch 123o zum ersten Mal urkundlich
erwähnt. Es lag vor der Stadtmauer auf der Allmend, wurde

spater vom Erdbeben, aber auch öfters von Feuer und Ueber-
schwemmungen des Birsigs heimgesucht und jedes Mal dank
grosszugiger Unterstützung wieder aufgebaut und erweitert, bis es
mit all seinen Gebäuden, mit einer Muhle und dem Friedhof den
grossten Teil des Raumes zwischen dem Steinenberg, dem nach
ihm benannten Klosterberg und der Theaterstrasse einnahm -
die Kirche als letztes Gebäude musste erst 1873 dem damaligen
Neubau des Stadttheaters weichen. Der Bau der äusseren Stadtmauer

nach dem Erdbeben schützte es wenigstens vor der Wiederholung

des Ueberfalls von 1253, da Rudolf von Habsburg mit
seinen Gefährten es m einem persönlichen, gegen die Stadt
und ihren Bischof gerichteten Racheakt verwüstete. Das Kloster
ist "in disem brand kommen um alle sm brief, rodel und ge-
sohriften, die es hat gehept". Gegen Ende des 13.Jahrhunderts
wurde es dem Predigerorden unterstellt und war fortan in jeder

61



Beziehung em Dominikanerinnenkloster mit allen entsprechenden
Rechten und Pflichten. Noch im selben und im folgenden
Jahrhundert vermehrte der KOnvent durch Schenkungen und Kaufe seinen

Besitz, der sich auf die Stadt und das Land, vor allem
das Elsass und den Sundgau verteilte. Die zahlreichen
Vergabungen und Stiftungen lassen auf das Vertrauen schliessen,
das Basels Bewohner m das geistige Leben der Klosterfrauen
hatten. "Das strenge Leben der Schwestern, die gute Ordnung
in dem zu Wohlstand gekommenen Haus zog bald weniger
schiffbruchig gewordene Frauen und Madchen an, als solche, die in
einem wohlgeordneten weiblichen Orden eintreten wollten"(54).
"Die Tochter der fuhrenden Basler Geschlechter fanden sich
dort ein, m frühen Zeiten meistens aus dem bischofliehen
Adel, spater aus dem Burger- und Handwerkerstand"(65); die
Bischöfe der Stadt, so Heinrich von Neuenburg, Johann Senn
von Münsingen, Arnold von Rotberg, Johann von Venningen, ja
selbst Papst Urban IV. gewahrten Ablasse und 1438, am Fest
der Klosterpatronin Maria Magdalena pilgerte das Konzil in
einer Lob- und Dankprozession, begleitet von sämtlichen
Ordensgeistlichen der Stadt, ins Kloster, dessen kleine Kirche
kaum die hohen kirchlichen Würdenträger zu fassen vermochte.
Erdin vermerkt wohl nicht zu Unrecht, "dass das Kloster an
den Steinen wie wohl keine andere von den klösterlichen
Niederlassungen aufs engste mit der Stadt verbunden war und
deren wechselvolle Geschichte m guten und schlimmen Tagen
teilte"(65).

* **
Nur wenige Jahre trennte die Gründung des Reuerinnenklosters
von der Ansiedlung der Barfusser in Basel. Dass auch die
Bettelorden - und zwar kurz nach dem Tode ihrer Grunder schon -
hier eine Statte fanden, "gehört zur uberreichen Belebtheit
der Zeit Heinrichs von Thun... Ein neuer Geist, eine neue Art
von Arbeit an den Menschen kam mit ihnen", kommentiert Wackernagel

(73), dem wir die einzige Geschichte des Barfusserklo-
sters verdanken, das Ereignis. Oder wie Friedrich Heer es in
seiner eigenwilligen und packenden Schrift über "Das Experiment

Europa"(66) so treffend knapp formuliert: "Die franziskanische

und neben ihr die dominikanische Bewegung hat damals
die in breiten Laienkreisen aufbrechende Sehnsucht nach einer
Begegnung mit Christus im täglichen Leben aufgefangen, war
der erste Versuch, die Volksmassen der neueren europaischen
Jahrhunderte tiefer ins christliche Kernfeld zu fuhren,...
und hat so Europa der Kirche gerettet. Dies ware nicht möglich
gewesen ohne die Tat des Papstes Innozenz III., der die religiose

Laienbewegung anerkennt und ihr Raum m der Kirche
schafft: m dieser Kirche adeliger Bischofsherren, die seinem
Vorganger Gregor VII. 15o Jahre zuvor einen Kampf auf Leben
und Tod geliefert hatten... Seit Franz beginnt das Volk, das
'menu peuple1, eine Heimstatt m der Kirche zu erhalten -
neben die Abtei- und Klosterkirchen, neben die Bischofskir-

62



chen, die Kathedralen, treten nun als erste Volkskirchen die
Hallenkirchen des Bettel- und Predigerordens"
Wann sich die Barfusser m Basel niedergelassen haben, ist
nicht genau bekannt. Zum ersten Mal treten sie urkundlich 1238
auf, bereits mit einem eigenen Siegel. So ist wohl an der
Richtigkeit dessen nicht zu zweifeln, was uns die spatere
Provinzchronik überliefert, wonach die Franziskanerbruder im
Jahre 1231 nach Basel gekommen seien. Ihre erste Niederlassung
befand sich, was vielen unbekannt ist, vor dem inneren Spalen-
tor, an der Stelle des spateren Frauenklosters Gnadental, auf
dem Areal der heutigen alten Gewerbeschule. Einer aus dem
Geschlechte Oezeli soll den Mönchen die Liegenschaft zu ihrem
Bau geschenkt haben. Hier, unmittelbar vor der Stadt, wo die
wichtige Strasse ms Elsass auslief, fühlten sie sich
beschirmt und doch einigermassen frei. Bald schon verliessen sie
ihre erste Kirche und erhielten 125o von Bischof Berthold von
Pfirt einen stadtischen Allmendplatz innerhalb der Mauern
beim Emlauf des Birsigs, um hier Kirche und Kloster neu zu
errichten. Das an der Urkunde hangende Siegel der Stadtgemeinde

und die lange Reihe der Zeugen aus Domkapitel, Ritterschaft,

Burgerschaft und Handwerk zeugen fur ihre freundliche
Aufnahme durch die Stadt. Sofort schritten die Barfusser zum
Bau ihrer Kirche; sie muss spätestens 1256 vollendet gewesen
sein, wurde doch all denen, welche ihre Kirche an den Festen
der Heiligen Franziskus, Antonius und Klara andachtig besuchten,

ein päpstlicher Ablass verheissen. Wenn auch dieser erste
Bau an der Stelle der heute noch stehenden Kirche eher bescheidenen

Ausmasses gewesen sein mag, das Kloster erlebte einen
raschen Aufschwung: Dank der kraftigen Mithilfe des Basler
Bischofs Heinrich von Isny (1275-88), der selber aus dem
Franziskanerorden hervorgegangen war und deshalb auch "Gurtelknopf"

genannt wurde, gelang es ihm m rascher Folge, eine
ganze Reihe von umliegenden Grundstucken zur Abrundung ihres
Areals und zur Vergrosserung ihres Kirchhofs zu erwerben; 1274
werden in der Prozession, welche dem in die Stadt einziehenden
Konig Rudolf von Habsburg entgegenging, nicht weniger als 36
Minoriten erwähnt; nach Basel wurde eine der sog.Kustodien,
der Bezirke also der oberdeutschen Mmoritenprovinz genannt;
"auch zahlte es zu den Hausern der Provinz, die sich durch
Grosse und Lage zur Abhaltung der Provinzialkapitel eigneten,
1276 und 1285 fanden hier solche Kapitel statt". Kurz nach
1267 siedelte sich zudem m den verlassenen Klostergebauden
im Gnadental der Schwesterorden der Klarissen an, und als
diese 1279 in das von Heinrich von Isny gestiftete Klarakloster

ms mindere Basel hinüberwechselten, folgten ihnen
Klosterfrauen aus Gnadental bei Mellingen, die dem Kloster zu
Spalen semen endgültigen Namen gaben und sich nach wenigen
Jahren auch dem Klarissenorden anschlössen. In kurzer Zeit
zahlten somit die geistigen Sohne und Tochter des heiligen
Franz m Basel nicht weniger als drei Niederlassungen (73).

63



Es ist hier nicht der Ort, die Geschichte des Barfusserklosters
bis zu seiner Aufhebung m der Reformationszeit weiterzuver-
folgen, das Aufkommen der Tertiarier, Beginen und Begarden im
14.Jahrhundert etwa zu erzählen. Erwähnt sei vielleicht nur
noch, dass die Barfusser, im Unterschied zum Domkapitel, zu
den Predigern und den Augustinern, zu Beginn des Avignonensi-
schen Papsttums nach 131o, da sich Konig und Gegenkonig,
Bischof und Gegenbischof gegenüberstanden, der Kirche treu
ergeben blieben und das vom Papst verhängte Interdikt genau
beobachteten, sich also des Gottesdienstes und der Spendung der
Sakramente enthielten. "So finden wir die Basler Barfusser
immer in derselben Stellung, dem Papste gehorsam, dem von ihm
gesetzten Bischof anhangend, das hohe Gefühl kirchlicher Macht
ohne Wanken vertretend. Gerade in diesen Jahrzehnten ist der
gewaltige Bau ihres Chors aufgeführt worden", der seither
"parmi les edifices les plus remarques de la cite" gezahlt
wird. "Man wird diesen Bau als das Denkmal der entschlossenen
Haltung der Basler Minoriten ansehen dürfen, als stolzen
Ausdruck ihrer Gesinnung und zugleich des Ansehens sowie der
Unterstützung, die der Konvent trotz allen Parteiungen
genoss"(57).

* * #

Rudolf Wackernagel sagt allerdings anderswo (57), das Leben
der Barfusser erscheine als unscheinbar und fast lautlos neben
der Welt des Basler Predigerklosters. Die Dominikaner, die
sich unmittelbar nach den Franziskanern, 1233, m Basel nieder-
liessen, treten uns denn auch von Anfang an viel deutlicher
entgegen. Wir sind zudem m der glucklichen Lage, aus der
Feder Georg Boners, des nachmaligen Aargauer Staatsarchivars,
eine grundlegende und umfassende Geschichte des Basler
Predigerklosters wahrend der beiden ersten Jahrhunderte seines
Bestehens, von der Gründung im Jahre 1233 bis zur Klosterreform
von 1429, zu besitzen, deren sich in ahnlicher Art kein anderes

Basler Kloster rühmen kann (61, 7o).
"Schon der Anfang in Basel ist bezeichnend. Wahrend die
Franziskaner wohl aus eigenem Antrieb herkamen und hier den Ort
ihrer Niederlassung von einem Burger zugewiesen erhielten,
kamen die Dominikaner auf ausdrückliches Verlangen des
Bischofs. Sie wurden berufen"(57). Heinrich von Thun berichtet
selbst von den Gründen, die ihn zur Berufung der Prediger
bewogen, in der Urkunde von 1233, deren Original zwar verloren,
deren deutsche Uebersetzung uns jedoch vom Basler Chronisten
Christian Wurstisen überliefert worden ist:

"Kundt und zuwussen sey allermencklich, dass wir die geliebten
Bruder Prediger-Ordens (welche sich, damit sie Gottes

dort desto freyer verkünden und in der hl.Kirchen desto
mehr Frucht schaffen köndten, in willige Armut ergeben),
weil wir ihr christlich und heilig Fürnemmen, auch ihren
Dienst hoch notwendig geachtet, zu Gemeinschafft unserer
Muhe zuberuffen, wirdig geschetzt haben, auff das sie bey

64



< / <ti -v Aituf ä

Abb 12

65



uns zu Basel wonhafft, mit Predigen, Beichthoren und trost-
lichs Zusprechen, der Gleubigen Frommen und Heil gegen Gott
befordern köndten, vermög der Freyheiten, ihnen und ihrem
Orden vom Apostolischen Stul verliehen..." (41).

"Der Gedanke einer sorgfaltigeren und eifrigeren Seelsorge
in seinem Bistum, vor allem unter den Burgern seiner Stadt",
war offensichtlich massgeblich fur die Berufung der Dominikaner.

Indem sie "mit dem besonderen Willen des Bischofs hieher
kamen und sich auch spater vielfach der bischöflichen Gunst
erfreuen durften, indem ihnen die Basler Burgerschaft im
allgemeinen mit immer dem gleichen Wohlwollen begegnete, erlebten

sie m den drei Jahrhunderten, da der Basler Konvent
bestand, eine relativ ruhige äussere Entwicklung, die von den
aufregenden Kämpfen mit Stadt oder Bischof, wie sie besonders
ihre Ordensbruder von Köln und Strassburg durchkämpften, im
wesentlichen verschont blieb"(61).
Die ersten Predigerbruder, die wohl m der Hauptsache aus dem
1224 gegründeten Strassburger Konvent kamen, erhielten, wie
die Barfusser, einen Platz unmittelbar vor der Stadtmauer,
jedoch zum Unterschied von diesen, offenbar von Bischof Heinrich

selber, der sie ja berufen hatte. Unmittelbar vor dem

Kreuztor, welches den Blumenrain oben abschloss, in der Nahe
des Rheins also, auf einem Gelände, das sie durch weitere
Schenkungen und durch Kaufe bis zum Anfang des 14.Jahrhunderts
um ein etliches erweitern und abrunden konnten, begannen die
Predigerbruder bald mit der Errichtung einer Kirche und der
wichtigsten Klostergebaulichkeiten. Der Bau, der offenbar eher
langsame Fortschritte machte, erfolgte in drei Perioden: Die
erste Kirche, trotz den zahlreichen Ablassen, die mehrere Papste

und die Bischöfe von Basel und Konstanz, allen voran
Heinrich von Thun selbst, den Forderern und Wohltatern des
Baus verheissen hatten, wurde erst in den 125oer Jahren
beendet; es war wahrscheinlich ein schlichter Bau, vielleicht
ein einfacher Saalbau mit geradem Chorabschluss, wie er fur
die Anfange der Bettelorden charakteristisch ist. 1261 begann
mit der Grundsteinlegung fur einen neuen Chor die zweite
Bauperiode, da die erste Kirche wohl den wachsenden Bedurfnissen
nicht mehr genügte, sie fand ihren Abschluss am 9.September
1269, da kein Geringerer als der heilige Albertus Magnus
selbst den Hauptaltar und vier Seitenaltare konsekrierte (nur
der Glockenturm, wohl ein einfacher Dachreiter, wurde 1273
hinzugefugt); wahrend noch Wackernagel annahm, der heutige
Chor könne m seiner Ganzheit als der Albertusbau angesehen
werden, ist man seither zum Schluss gekommen, dass dies nur
fur die beiden Joche, die sich nach den Seltenkapellen offnen,
und fur diese selbst zutreffe, nicht aber fur den polygonalen
Abschluss und das hohe Chorgewolbe. Deren reife gotische Formen

weisen bereits auf die dritte Bauperiode, welche um 134o,
also noch vor dem Erdbeben, begann und 1385 mit der Erneuerung
des stark beschädigten Langhauses abschloss. Die heutige Kir-

66



che der christkatholischen Gemeinde gibt im wesentlichen das
Resultat dieser Bautätigkeit wieder, nur das steinerne
Glockenturmchen an der Sudseite der Kirche ist 1423 hinzugefugt worden.

Auf der Nordseite der Kirche gegen den Rhein zu lag der
Kirchhof, auf dessen Mauer gegen Ende des 15.Jahrhunderts ein
Maler aus der Schule des Konrad Witz den berühmten Totentanz
malen sollte; die eigentlichen Klostergebaude lagen dagegen
auf der Sudseite, gruppiert um einen rechteckigen Kreuzgang,
woran sich im Westen ein Siechenhaus, die Stalle, Kornspeicher
und Weinkeller anschlössen.
Diese stattliche Anlage, im ganzen "eher etwa einer kleinern,
mit ihren Oekonomiegebauden eine geschlossene wirtschaftliche
Einheit bildenden Benediktinerabtei als der schlichten Niederlassung

armer Predigerbruder" gleichend, wie Boner meint (61),
spiegelt getreulich den raschen Aufschwung auch dieser
Bettelordensniederlassung m Basel wider; dafür zeugen auch die
beiden Nachrichten, wonach 1274 neben den 36 Barfussern mehr
als 4o Predigerbruder dem m Basel einziehenden Rudolf von
Habsburg das Geleite gaben und 1333 der Basler Konvent
anlasslich einer Priorenwahl gar 5o wahlberechtigte Bruder zahlte.

Das gesteigerte soziale und wirtschaftliche Bewusstsem
des Konvents kam auch darin zum Ausdruck, dass im 14.Jahr¬
hundert eine ganze Reihe von Prioren aus den ersten
Stadtgeschlechtern, den Munch, Ramstein, zu Rhein hervorging. Die
Predigerbruder erfreuten sich fast durchwegs der kraftigen
Unterstützung durch den Bischof der Stadt: So gab ihnen
Berthold von Pfirt 1249 weitgehende Vollmachten fur die Ausübung
ihrer Seelsorgetatigkeit, wodurch sie fast notwendigerweise
m Konflikt mit der Pfarrgeistlichkeit von St.Martin, St.Leon¬
hard und vor allem St.Peter, m deren Sprengel ihr Kloster
stand, gerieten. Wenn auch Papst Bonifaz VIII. 13oo mit der
Bulle "Super cathedram" die Streitfrage im Prinzip loste, so
dauerten die Auseinandersetzungen noch im 14.Jahrhundert an.
Die Predigttatigkeit, wie übrigens auch das Almosensammeln,
war allerdings geographisch auf den sog.Terminierbezirk
beschrankt, der sich keineswegs mit den Bistumsgrenzen deckte -
der rechtsrheinische Teil zwischen Rhein und Feldberg gehörte
zum Bistum Konstanz - und der durch Neugrundungen m Rottweil
(1268), Colmar (1278) und Gebweiler (1294) noch wesentlich
eingeschränkt wurde. Innerhalb dieses Bezirkes verfugte der
Basler Konvent am Ende des 14.Jahrhunderts über rund zwei
Dutzend Terminierhauser oder Herbergen, "die den Brüdern, welche

predigend und bettelnd umherzogen, jederzeit eine
Heimstatte boten"; am frühesten sind diejenigen von Liestal, Sak-
kingen, von Mulhausen, Masmunster und Thann genannt. "Die
grosse Zahl dieser Hauser, von denen die meisten im Elsass
lagen, wie auch die elsassische Bevölkerung neben den stadt-
baslerischen Kreisen unter den Jahrzeitstiftern am zahlreichsten

vertreten ist, zeigt, wie weit die Seelsorgetatigkeit
der Basler Dominikaner reichte." Schliesslich ist nicht zu

67



vergessen, dass ihnen 1234-1269 die geistliche Betreuung des
Colmarer Frauenklosters zu Unterlinden, seit 1256 auch
diejenige der Klingentalernonnen, die 1274 nach Basel ubersiedelten,

und seit 1291 die der Reuerinnen von St.Maria Magdalena
an den Steinen anvertraut war.
Das Bild von der vielfaltigen Tätigkeit der Basler Predigerbruder

ware unvollständig, wenn ein Hinweis auf das rege
geistige Leben des Konvents fehlte - zu einer eingehenderen
Würdigung ist hier nicht der Platz. Erwähnt sei immerhin,
dass uns aus der Zeit von 1265-128o Klosterannalen eines Basler

Dominikaners erhalten sind, dass einer der Lesemeister
Leibarzt der Konigin Anna, der Gemahlin Rudolfs von Habsburg,
war und dass das Kloster gegen 134o vorübergehend zu einem
Mittelpunkt der deutschen Mystik wurde, als Johannes Tauler
kurze Zeit in Basel lebte (74). Nicht von ungefähr zahlen die
ansehnlichen Bestände, die sich von der Bibliothek der Predi-
germonche erhalten haben, noch heute zu den kostbarsten Schätzen

unserer Universitätsbibliothek.

Auch das Chorherrenstift St.Peter, mit dem die begünstigten
und in ihrer Seelsorgetatigkeit vielseits geforderten Dominikaner

bald m Konflikt geraten mussten, verdankt seine Entstehung

Bischof Heinrich von Thun (7o, 72). St.Peter hat als
einfache Pfarrkirche begonnen. Dadurch dass die Handwerkersiedlung

im untern Birsigtal sich zusehends hangaufwarts
ausdehnte, wurde eine neue Pfarrei dringend notwendig. Wie und
wann sie entstand, ist nicht bekannt, jedenfalls sicher einige
Zeit vor dem Jahre 12oo, da zum ersten Mal ein Leutpriester
von St.Peter urkundlich bezeugt ist. Diese bisherige Hypothese
ist nun durch die Grabungen im Chor der Peterskirche vom Frühjahr

1958 aufs schönste bestätigt worden. Als man nämlich
nach der Krypta suchte, von der 1245 in einer Urkunde geredet
wird, stiess man statt dessen auf einen wunderschon gemauerten
halbrunden romanischen Chorbogen aus harten Kalksteinquadern,
dazu auf ein Stuck Mauer mit einer Turschwelle vom westlich
anschliessenden kleinen Kirchensaal. Der sorgfaltigen Maurerarbeit

nach zu schliessen, stammt das Fundament aus der Zeit
um lo5o, aus derselben Zeit also, da das Heinrichsmunster, die
alte Martinskirche und die St.Albankirche errichtet wurden.
Wahrscheinlich entstand St.Peter auf Grund und Boden und auf
Betreiben des Domstifts, dessen Propst ja auch das Kirchen-
patronat zustand, und blieb noch eine Zeitlang m rechtlicher
Beziehung m gewisser Abhängigkeit. Wenn auch 1219 eine Son-
dergememde der Johanniter fur die Bewohner ihres äusseren
Bezirks abgetrennt und 123o die Parochiegrenze gegen St.Leon¬
hard hin genau geregelt wurde, mehrte sich die Arbeit des
Leutpriesters, des Pfarrers zu St.Peter, zusehends, so dass
eine kleine Zahl von Klerikern unter ihm tatig gewesen sein
muss. Der Schritt von da zu einer kanonisch geordneten

68





Kollegiatkirche war also nicht mehr gross.
Am 15.August 1233 gab Bischof Heinrich von Thun der zum
weltlichen Chorherrenstift erhobenen Pfarrkirche von St.Peter eine
Ordnung, die Papst Gregor IX. im nächsten Jahre bestätigte.
"Die Leutpriesterstelle wurde aufgehoben und die Seelsorge dem
Kustos des Stifts ubertragen, der auch im übrigen alle Befugnisse

des früheren Leutpriesters erhielt. Seine Wahl sollte
wie bisher die des Pfarrers dem Dompropste zustehen"(57).Neben
ihm amtete der Stiftspropst als Vorsteher und Leiter des Kol-
legiats, von den Chorherren selbst gewählt, die 1274 gegen
den starken Emfluss des Domstifts beschlossen, den Propst
inskünftig nur aus ihrer eigenen Mitte zu wählen. Sein
Stellvertreter war wahrend seiner Abwesenheit der Dekan. Schon in
der Grundungsurkunde wird ferner ein Scholastikus genannt,
der einer Stiftsschule vorstand und 2o Schuler um Lohn und
weitere zehn arme unterrichten sollte. Die Zahl der Kanonikate
war zu Beginn auf 16 festgesetzt worden.

Unter diesem Kapitel standen die Kaplane, auch hier zu St.Peter
wie am Domstift den Chorherren "an Zahl und Tätigkeit
überlegen"^?), Sie nahmen am Chordienst der Kanoniker teil,
besorgten die an zahlreichen Altaren bestehenden Kaplaneien und
verwalteten die damit verbundenen Pfründen; sie waren in
zunehmendem Masse in der eigentlichen Seelsorge tatig, da die
Chorherren stets zum Teil abwesend waren, sei es auf ihren
sonstigen Pfründen, etwa den Landpfarreien, die sie besassen,
sei es in Bologna oder anderswo, wo sie dem Studium oblagen.
Obwohl die Zahl der Kaplane zeitweise über 3o stieg, litten
Stift und Gemeinde Not an Arbeitskräften; da aber das Stifts-
vermogen schon kaum der Menge der Verpfrundeten entsprach,
war es schwer, diesem Mangel abzuhelfen. Aus diesem Grunde
wurde etwa 1296 die St.Andreaskapelle, die im Petersbezirk
stand und gewisse Rechte einer Pfarrkirche (z.B.einen Kirchhof)

besass, dem Petersstift einverleibt.
Das Stift bildete mit seiner Umgebung, mit den es umwohnenden
Burgergeschlechtern, aus denen es sich auch hauptsächlich
rekrutierte, eine geschlossene, "wohlgeschaffene" Stiftswelt,
die sich ruhig durch die Jahrzehnte hin weiterentwickelte,
eine Welt, die sich heute noch in den schmucken Hausern und
stillen Hofen etwa der Petersgasse und des Nadelbergs
widerspiegelt. "Es ist das normale Bild des mittelalterlichen Kol-
legiatsstifts, ohne die Grosse und Eigenart, die das Domkapitel

auszeichnen zudem das übliche Bild aller Kapitel, bei
denen die reinen Ideen des Beginns schon früh m Geschäftssinn

und Lebensfreude untergehen"(74).
Von den Stiftsgebauden selber, vom Kirchhof, um den sie
gruppiert waren, von den Privathausern der Chorherren, vom Kreuzgang

hat sich so gut wie nichts erhalten. Auch die wenigen
schriftlichen Quellen, die uns m dieser Beziehung zur Verfugung

stehen, erlauben uns keine Rekonstruktion des ganzen

70



Stiftsbezirkes. Selbst von der spatromanischen Kirche, die
wohl nach der Errichtung des Chorherrenstifts erweitert worden
ist, sind uns nur die unteren Teile des geraden Chorabschlusses

mit Ecksaulen und Basen geblieben. Die heutige Kirche ist
neueren Datums: das dreischiffige flachgedeckte Langhaus
spatgotisch erneuert, die Eberler- und die Keppenbachkapelle m
der zweiten Hälfte des 15.Jahrhunderts umgebaut oder neuerbaut.

Dagegen gibt uns die Tatsache, dass St.Peter eine der
Pfarrkirchen der Stadt war, Gelegenheit, zum Schluss noch etwas
naher auf die Kirchgemeindeverhaltnisse im mittelalterlichen
Basel einzugehen, die bisher u.a. von Johannes Bernoulli (60)
und von Rudolf Massini (15) untersucht worden sind. Gerade
auch Bischof Heinrich von Thun hat hier ordnend eingegriffen.
"Zur Abstellung übler Gewohnheit, zur Verhütung von Kollisionen

und Vermeidung von Skandal und damit das Heil der Seelen
befördert werde", zog er am 14.September 123o zwischen den
beiden Pfarrgemeinden von St.Leonhard und St.Peter eine feste
Grenzlinie, da bisher die beiden.Kirchen auf der linken Seite
des Birsigs "allenthalben und durcheinander" die Sakramente
gespendet hatten: "Alle Häuser in der Spalengasse auf der

Seite gegen St.Peter, so wie sie durch die Strasse von den
gegenüberliegenden getrennt werden, von dem Tor bis zur
obern Metzg und die, welche etwa vor dem Tore - also in der
heutigen Spalenvorstadt - gebaut werden auf der gleichen
Seite, und die Sattlergasse mit ihren Winkeln bis zum Bache
gegen den Kornmarkt, auf welchem neulich eine steinerne
Brücke errichtet worden ist, gehören zum Kirchspiel von St.
Peter; dagegen gehören alle Häuser von der obern Metzg und
dem genannten Bache und alle Häuser in der Spalengasse innerhalb

und ausserhalb des Tors auf der Seite gegen St.Leonhard
zu dem Kirchspiel von St.Leonhard. Beide Sprengel werden
von den anderen Pfarreien durch den Birsig getrennt"(16).

Diese Grenzziehung hatte nun durch die Jahrhunderte Geltung;
sie setzte den Schlussstein einer Entwicklung, deren Beginn
noch manches ungelöste Ratsei aufgibt. Wir erinnern uns, dass
Bischof Burchard von Fenis dem von ihm gestifteten Kloster zu
St.Alban die Ausübung der pfarramtlichen Rechte in der Stadt
Basel, "wie sie der Birsig abgrenzt", ubertragen und ihm die
beiden Gemeindekirchen von St.Martin und St.Theodor unterstellt

hatte. Der Prior von St.Alban wurde dadurch Kirchherr
in der Martinsgemeinde, St.Martin rechtlich eine Eigenkirche
des Klosters St.Alban. Da St.Martin jedoch als die älteste
Kirche m Basel gilt und aus der Zeit vor dem ersten Munsterbau

und vor der Verlegung des Bistums nach Basel stammen konnte
und auch spater, unter der Oberaufsicht des Bischofs und

als dessen Eigenkirche, im Gebiet zwischen Rhein und Birsig
die Sakramente an Stelle des bischofliehen Klerus zu spenden
hatte, so ist dessen Unterstellung unter St.Alban immerhin

71



ein erstaunliches Faktum. Der Domklerus hatte kaum so leichthin
seine Einwilligung zu der Einsetzung des Priors von St.

Alban als Seelsorger fast m der ganzen Stadt gegeben, waren
nicht gewisse Rechte schon vorhanden gewesen. Nun steht ja
fest, dass St.Alban bereits vor lo83, vor der Gründung des
Klosters, Gemeindekirche war. "Der alte, bei der früheren Kirche

aufgefundene Gottesacker beweist, dass St.Alban das Be-
grabnisrecht, das nur Gemeindekirchen zustand, besass... Das
Merkwürdige dabei ist, dass die Gemeinde von St.Alban gänzlich
ausserhalb der Stadt lag, m einem ebiet, wo unseres Wissens
zur Zeit der Gründung des Klosters gar keine Siedlungen
bestanden" 15) Woher kommt es also, dass der Klerus der Mutterkirche

m Basel keine Pfarreirechte ausübte, wo doch in der
gewöhnlichen Entwicklung die Seelsorge stets von der bischöflichen

Kathedralkirche ausging9 Wahrscheinlich musste eben der
Bischof, da er nachträglich nach Basel übersiedelte, die alten
Rechte des schon bestehenden St.Martin schonen. Er beanspruchte

zweifellos die Oberaufsicht und setzte sie durch; die
Sakramente zu spenden, blieb jedoch den Geistlichen seiner Ei-
genkirche vorbehalten. Und dies änderte sich auch nicht, als
St.Martin Eigenkirche von St.Alban wurde, nur dass jetzt die
beiden Gemeindebezirke, m denen St.Alban einerseits unmittelbar,

anderseits mittelbar durch den ihm unterstehenden Klerus
von St.Martin die Seelsorge ausübte, durch eine klare Grenze
geschieden wurden: Diese Grenze, die bis 1845 Geltung haben
sollte, lief vom Lailosturm, der unterhalb des Pfluggassleins
am Birsig stand, geradeswegs zum Fahnengasslein und zum obern
Schlusselberg hinüber.
Das Domkapitel, das nur noch durch die öftere Besetzung der
Kirchen von St.Martin und St.Theodor mit Domherren einen
beschrankten Einfluss ausüben konnte, versuchte nochmals um die
Mitte des 13.Jahrhunderts, diesen zu erweitern. Der ihnen
gunstige Entscheid des Bischofs Berthold von Pfirt von 1256
wurde jedoch wenige Jahre spater von Papst Alexander IV. um-
gestossen, an den St.Alban direkt appelliert hatte. Im
Schiedsurteil wurde St.Alban das volle Seelsorgerecht
vorbehalten, dem Domstift dagegen als Entschädigung das Patro-
natsrecht von St.Theodor im Kleinbasel abgetreten. Dem
Domstift, genauer dem Dompropst, sollte es spater doch noch
gelingen, auch im Grossbasel einen Teil der Seelsorge zu
erwerben. St.Ulrich, nach welcher Kapelle die heutige Rittergasse

damals den Namen Ulrichsgasse trug, seit 1219 als Mun-
sterkaplanei erwähnt, ist eindeutig seit 13o5 als Pfarrkirche
bezeugt (7o). Dorthin hatte nämlich der Bischof den Pfarrsitz
von St.Margarethen verlegt, nachdem ihm das Patronatsrecht
über diese Pfarrkirche von Binningen zugefallen war; das
Luftgasslein ist noch ein Ueberbleibsel des Verbindungsweges
zwischen St.Ulrich und St.Margarethen. Zum Gemeindegebiet von
St.Ulrich gehörten vor allem die Vorstädte ausserhalb der
alten Stadtmauern zwischen den Gemeinden St.Alban und St.Leon-

72



hard und die alte Parochie von Binningen und Bottmingen, die
damals zum Stadtbann gehörten, so dass die eigentliche Pfarrkirche

groteskerweise in die ihr fremde Pfarrei von St.Alban
zu liegen kam; m der Kapelle von St.Margarethen fanden, vor
allem nachdem um 13oo noch diejenige von St.Elisabeth
entstanden war, nur noch unregelmassig Gottesdienste statt."Die
sprichwörtliche Unkirchlichkeit von Binningen, Bottmingen und
Gundeldmgen hat also ihre historischen Grunde", meint dazu
schalkhaft Johannes Bernoulli m seinem Aufsatz von 1894 (60).
Um 13oo also hatten sich die Gemeindeverhaltnisse so
herauskristallisiert, dass m der eigentlichen Altstadt rechts des
Birsigs sich St.Alban und St.Martin, im neuen Stadtteil links
des Birsigs St.Peter und St.Leonhard die Seelsorgsarbeit teilten,

St.Ulrich, wie übrigens auch die Johanniter, die
Vorstädte und St.Theodor das Kleinbasel betreuten. Ein wesentlicher

Teil dieser Regelung war das Werk des Bischofs Heinrich
von Thun, von dessen vielfaltigem und fruchtbarem Wirken noch
heute zahlreiche Denkmaler reden - er selbst grusst noch vom
Kapellengiebel auf der Mittleren Rhembrucke. "II fut un des
grands et pieux eveques de cette antique Eglise", rühmt ihn
auch der grosse Bistumshistoriker des vorigen Jahrhunderts,
Msgr.Louis Vautrey, damals Pfarrer von Delsberg (38). Als
Heinrich von Thun am 17.Februar 1238 nach 22jahriger Regierung
starb und in der Krypta seiner Kathedrale begraben wurde,
hatte Basel dank ihm so an Bedeutung und an Ansehen gewonnen,
dass der hofische Sanger Rudolf von Ems in seinem allerdings
eher weltlichen Loblied auf einige Rhemstadte auch Basel
preisen konnte: "Dar nach bi des Eines vluot

Ivt ein veste unmazen guot,
Basel diu vil werte,
dasz niender uf der erde
endarf bezzer veste sin... "(67).

Literatur:
(Die Nummern 1-43 sind auf den Seiten 24ff., die Nummern 44-
58 auf den Seiten 48f.aufgeführt)
59) Jean-Frangois Bergier: Problemes de l'histoire economique

de la Suisse, Bern 1968
Jean-Frangois Bergier: Die Wirtschaftsgeschichte der

Schweiz. Von den Anfangen bis zur Gegenwart, Zurich 1983/85
60) Johannes Bernoulli: Die Kirchengemeinden Basels vor der

Reformation, Basler Jahrbuch 1894/95
61) Georg Boner: Das Predigerkloster m Basel von der Gründung

bis zur Klosterreform 1233-1429, Basler Zeitschrift fur
Geschichte und Altertumskunde 33-34/1934-35

62) August Burckhardt: Die Herkunft der Grafen von Froburg,
Basler Zeitschrift f.Geschichte & Altertumskunde, 25/1926

63) Lukas Gottlieb Burckhardt: Bischof Heinrich von Thun,
32.Njbl., Basel 1854

73



64) Theophil Burckhardt: Die Bischöfe Adelbero und Ortlieb
von Froburg, 31.Njbl., Basel 1853

65) Emil A.Erdin: Das Kloster der Reuerinnen Sancta Maria
Magdalena an den Steinen zu Basel, Freiburg CH 1956

66) Friedrich Heer: Das Experiment Europa, looo Jahre
Christenheit, Einsiedein 1952

67) Paul Koelner: Res publica Basiliensis. Kulturgeschichtliche
Bilder und Szenen aus 6 Jahrhunderten, Basel 1938

68) Paul Koelner: Basler Zunftherrlichkeit. Ein Bilderbuch
der Zünfte und Gesellschaften, Basel 1942

69) Die Kunstdenkmaler des Kt.Basel-Stadt, Bd.3: Die Basler
Kirchen und ihre Gottesacker, l.Teil, v.C.H.Baer, BS 1941

70) Die Kunstdenkmaler des Kt.Basel-Stadt, Bd.5: Die Kirchen,
Kloster und Kapellen, 3.Teil, v.Franpois Maurer, Basel 1966

71) Walther Merz: Die Grafen von Froburg und Homberg, in:
Genealog.Handbuch zur Schweizer Geschichte, Bd.l, Zurich
19oo-19o8, S.27-43 und Tafel 7

Walther Merz: Oberrheinische Stammtafeln, Aarau 1912
72) Ernst Alfred Stuckelberg, in: Basler Kirchen, Bd.2, 1918
73) Rudolf Wackernagel: Geschichte des Barfusserklosters zu

Basel, Festbuch zur Eröffnung des Hist.Museums, Basel 1894
74) Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, 2.Bd.,

75) Gustav Adolf Wanner: Zunftkraft und Zunftstolz, 75o Jahre
Basler Zünfte und Gesellschaften, Basel 1976

76) Guido Weber: Siegel im mittelalterlichen Basel, 125.Njbl.,

2.Teil, Basel 1916

Basel 1947

Grafen von Froburg:

Gf.Adalbero I.
ca.lo9o-1145
oo Sophia v.Lenzburg

Gf.Volmar I.
1076-1114

A \Gf.Herimann X.
ca.lo9o-1125

f

r

Gf.Volmar II. Gf.Ludwig II.
1144-1175 Bf. von Basel

1164-1179
A \

Gf.Adalbero II.
Bf. von Basel
1134-113?

Gf.Ort lieb
Bf. von Basel
1137-1164

Gf.Hermann II.
1160-1211

Arnold
1194/1216
Abt v.Murbach

Gf.Ludwig III. Gf.Hermann III. Gf.Albert Gf.Volmar
12o6/4412ol/56

00 Gertrudis
v.Habsburg

12ol/36
00 Helwiga
v.Habsburg

1223/24
Gf.Berchtold

v.Neuenburg
1203/60Zofinger Linie Waldenburger

Linie

74



Heinrich von Neuenburg und Johann Senn von Münsingen,
die Zünfte und der stadtische Rat

Dasselbe Zeremonienbuch des Bistums Basel, aus welchem wir die
Anordnungen fur die Weihnachtsprozession vernommen haben,
vermerkt zum Sonntag vor dem Fest des heiligen Johannes des
Taufers "Alljährlich werden die beiden Vorsteher der Stadt

(die wir deutsch als Burgermeister und Zunftmeister bezeichnen)
und der neue Rat gewählt. Zu dieser Wahl wird wahrend

der Laudes mit den Glocken gelautet... Inzwischen sammeln
sich die Herren des Basler Rats im Augustmerkloster.
Wenn die Herren, in guter Ordnung zu zwei und zwei emher-
schreitend,beim Bischofsstuhl vpr dem Munster angelangt
sind, begeben sich der Schultheiss und seine Beamten
sogleich in den Bischofshof und geleiten von dort den Bischof

zum genannten Sitze, wobei sie ihm vorausgehen. Hierauf
rufen zwei Ratsherren zwei vom Rate hierzu bestimmte
Domherren und fuhren sie in ihrem.Ornat her. Sobald dann der
Bischof in seinem Stuhle Platz genommen hat und die übrigen
um ihn }erum sich aufgestellt haben, beginnt ^.er Piotonota'
die goldene Bulle (sc.Friedrichs III.von 1452 über die
Privilegien der Stadt) und die Handveste (57, 91) zu verlesen.
Inzwischen bringt der Subkustos auf seidenem Kissen das
goldene Evangehenbuch herbei und legt es vor dem errichteten

Bischofssitze auf einen Stein, den man zuvor mit einem
goldenen Tuche bedeckt hat, nieder. Nach der Verlesung der
Bulle und der Handveste nimmt der Subkustos das Evangehenbuch

wieder auf und tritt damit an die Schranken, wo der
Protonotar steht. Haben sowohl die Domherren als auch die
weltlichen Wahler den Eid abgelegt, so tragt er das
Evangehenbuch wieder zurück... Hierauf begibt sich der Bischof

mit den übrigen Wahlern in die obere Stube des Hauses

der Munsterfabrik. Wahrend die Herren hier eintreten,
um den neuen Rat zu wählen, nehmen der Schultheiss und
seme Beamten mit einigen Werkmeistern und Boten der Stadt
vor der Stube draussen einen Imbiss zu sich, den ihnen der
Meister der Munsterbauhutte fem säuberlich hat auftischen
lassen. Wenn der Bischof und die anderen Wahler heraustreten,
schreitet ihnen der Schultheiss mit seiner Begleitung
wiederum voraus bis zum Bischofsstuhl. Dann kommt der
Subkustos heran, er tragt, angetan mit dem Chormantel, auf
seidenem Kissen das goldene Kreuz und legt nun beides auf
dem oben erwähnten Steine so nieder, dass der Fuss des
Kreuzes den Herren vom Rate zugekehrt ist. Jetzt verliest
der Ratsschreiber die Namen der fur das kommende Jahr neu-
gewahlten Ratsherren. Nach der Verlesung tritt der
Burgermeister oder sein Stellvertreter ein wenig vor und ersucht
den gnadigen Herrn Bischof ehrerbietig, ihnen den neuen
Burgermeister und den neuen Zunftmeister zu bestimmen, worauf

der Bischof die Namen der neuen Stadtvorsteher aus-

75



spricht. Hat er dies getan, so tritt der Ratsdiener
ehrerbietig an diese heran und setzt ihnen beiden einen Kranz auf.
Dann werden alle in den neuen Rat Gewahlten aufgerufen und
leisten miteinander dem Bischof den Eid"{4).

Die hier geschilderte und im Zeremoniell genau geregelte jahrliche
Wahl des stadtischen Rats und der Haupter war zu der

Zeit, da Domkaplan Hieronymus Brilinger sein Zeremonienbuch
1517 anlegte, langst "nicht viel mehr als blosse Form, indem
meist die vorjahrigen Rate wieder gewählt wurden"(81), zudem
hatte sich dieser Rat von der bischöflichen Oberherrschaft
emanzipiert, und seine Fuhrung war an die Burger, dann an die
Zünfte ubergegangen. Diese Entwicklung von einer Geschlechter-
aristokratie zum Zunftregiment hatte eben erst begonnen, als
Bischof Heinrich von Thun 1238 in der Munsterkrypta zur ewigen
Ruhe gelegt wurde. Er war noch eigentlicher Stadtherr gewesen
und hatte die Geschicke Basels geleitet, wenn auch oft genug,
wie beim Bau der Rhembrucke, in enger Zusammenarbeit mit dem
Rat und keineswegs "von seiner Machtfulle durchdrungen", wie
der Basler Stadtspiegel von 1957 die Basler Bischöfe einseitig
darzustellen beliebte. Es ist denn wohl auch mehr als ein
Zufall, dass der älteste Zunftbrief, der sich uns erhalten hat,
derjenige der Kürschner, aus seiner Regierungszeit, von 1226,
datiert und von ihm ausgestellt worden ist.

* * #

Bevor wir uns der eben angedeuteten Entwicklung von der
Geschlechterherrschaft zu derjenigen der Zünfte zuwenden, einer
Entwicklung, mit welcher die Namen der beiden Bischöfe Heinrich

von Neuenburg und Johann Senn von Münsingen verknüpft
sind, ist es wohl an der Zeit, einen Abriss der bischofliehen
Verwaltung zu geben. Das 12.Jahrhundert war fur Basel "eine
Zeit tiefen Friedens gewesen... Was diese ganze Periode
auffallend charakterisiert, ist die ungetrübte Einigkeit zwischen
dem Bischof und der Stadt", wahrend andere Städte zu jener
Zeit schon in heftigsten Kämpfen mit ihrem Bischof standen.
"In diesem Frieden erstarkte die Stadt, und gerade die
bischöfliche Herrschaft, die im 12.Jahrhundert zur höchsten Blute

gedieh, trug unbewusst die Fähigkeit in sich, den
Freiheitstrieb nicht zu ersticken, sondern ihn vor Gelüsten
weltlicher Grossen schützend fur sein Ziel und Streben empfanglich
zu machen und zu wecken". Dies sagt kein Geringerer als Andreas
Heusler, der Verfasser der noch heute massgeblichen
"Verfassungsgeschichte der Stadt Basel im Mittelalter"(81), auf die
wir uns, neben anderen neueren Autoren, wie C.A.Muller m
seinem Jurabuch von 1953 (85), m den folgenden Ausfuhrungen
im wesentlichen stutzen.
In sprachlicher, kultureller und politischer Zusammensetzung
bot das Bistum Basel ein äusserst buntes und vielgestaltiges
Bild, m welchem sich das oft bewegte kirchenpolitische Leben
der Basler Kirche widerspiegelt. Es umfasste, verglichen etwa

76



mit dem benachbarten Bistum Konstanz, zu dem das ganze
rechtsrheinische Gebiet mit dem Kleinbasel gehörte, ein verhältnismässig

kleines Gebiet. Auf seinem Boden berührten sich jedoch
zwei Sprachen und Kulturen: War es auch in seiner grossen
Mehrheit deutscher Sprache, so war es doch schon früh, seit
den Jahren Heinrichs II. und des Bischofs Adalbero gegen
Westen, nach Burgund orientiert, blieb auch bekanntlich bis zur
Franzosischen Revolution dem Erzbischof von Besangon
unterstellt, wahrend Strassburg und Konstanz, ja selbst noch Chur
zum Erzbistum Mainz gehörten. Der franzosische Emfluss sollte

sich noch verstarken, als bald nach 13oo unter Konig Philipp

dem Schonen von Frankreich die Freigrafschaft Burgund
franzosisches Lehen wurde.

Dazu kam, dass sich der geistliche Sprengel des Bischofs von
Basel keineswegs mit dem Gebiete deckte, über das er als
weltlicher Herr, als Fürstbischof gebot, sosehr sich auch,wie wir
sehen werden, Bischof Heinrich von Neuenburg etwa bemuhte,
seine weltliche Herrschaft im Elsass auszudehnen. Zum Furst-
bistum gehörte, dank den Schenkungen des hl.Heinrich, des
Patrons der Basler Kirche, und dank spateren Erwerbungen, der
heutige Berner Jura bis Biel und La Neuveville und das Birseck,
ferner rechts des Rheines Schliengen und Istein und zeitweise
Breisach; seit dem 11.Jahrhundert hatten die Bischöfe auch
die Landgrafschaft Sisgau (im heutigen Baselbiet)(lo41-1585)
und den Buchsgau (lo8o-15.Jh.)(jenseits der Hauensteinuber-
gange), ja zeitweise auch die Oberhoheit über Ölten in Händen
(1255-1532). Der ganze südliche Teil dieses Herrschaftsgebiets,
Biel und das Tal von St-Imier, gehörte jedoch, kirchlich
gesehen, zum Bistum Lausanne, der ganze Pruntruter Zipfel
seinerseits, wenigstens bis 1781, da er gegen ein Gebiet an der
Burgundischen Pforte eingetauscht wurde, zum Erzbistum Besangon

und die rechtsrheinischen Besitzungen, wie gesagt, zum
Bistum Konstanz. Dafür griff die Diözese im Osten und namentlich

im Norden weit über den weltlichen Besitz des Basler
Bischofs hinaus: Die Bistumsgrenze, die vom Siggerbach
unmittelbar unterhalb Solothurn an standig der Aare und dem

Rhein entlanglief, umfasste noch das bernische Bipper Amt und
das habsburgische Fricktal; der Landgraben zwischen Colmar
und Schlettstadt, eine alte romische Provinzgrenze, heute
noch Grenze der beiden franzosischen Departemente Haut-Rhin
und Bas-Rhin, schied die Bistumer Basel und Strassburg; vom
Col du Bonhomme lief dann die Grenze auf dem Vogesenkamm
südwärts bis zum Ballon d1Alsace und dann zur Burgundischen
Pforte hinab bis unmittelbar vor die Tore von Beifort, von
dort, Delle und Pruntrut ausklammernd, aber St-Ursanne em-
schliessend, an den Doubs; das letzte Grenzstuck ist bis
heute noch nicht ganz abgeklärt, es lief wohl zunächst direkt
sudlich bis zur Pierre Pertuis, spater wahrscheinlich weiter
westlich, einen Teil der Freiberge noch umfassend, von der
Pierre Pertuis jedenfalls über den Weissenstein und erreichte

77



unterhalb Solothurn wieder die Aare (85, 88).
Eingeteiltvar die mittelalterliche Diözese in elf Landkapitel:
fünf entfielen auf den Sundgau und auf das Elsass, die Dekanate

Eisgau und Leimental umfassten beide elsassisches und
schweizerisches Gebiet, die übrigen vier Dekanate Frickgau,
Sisgau, Buchsgau und Salsgau (d.h.Delsberg, Moutier und die
Freiberge) lagen ganz auf heute schweizerischem Boden.

# * *

Die bischöfliche Verwaltung bietet - dies gesteht auch Prof.
Villiger in seiner eingehenden Geschichte des Bistums Basel
in den Jahren 1315-1352 (9o) - "das Bild eines komplizierten
und oft zersplitterten Beamtenapparates... Ebenso schwierig
sei es, über die Anteilnahme des Domkapitels an der Regierung
eines verhältnismässig kleinen Gebietes, wie es das Bistum
Basel darstellt, ein wahrheitsgetreues Bild zu bekommen". Im
folgenden sei immerhin versucht, gestutzt auf diesen Autor,
auf Heusler (81) und etwa noch auf die alteren "Beitrage zur
Verfassungsgeschichte des Domkapitels von Basel"von August
Gnann (8o), das Wichtigste herauszustellen.
Dem Bischof zur Seite stand das Domkapitel, das vor der
Reformation 24 Domherren zahlte. Sie wurden meistens vom Kapitel
selbst hinzugewahlt, hingegen, wenn dieses sich nicht einigen
konnte, vom Bischof mit dem Rate des Propstes und der "saniop
pars"{des verstandigeren Teils) des Kapitels, zuweilen auch
vom Papst ernannt. Von jeher, vor allem aber seit dem Statut
von 1337 waren es Adlige, welche die Subdiakonatsweihe empfangen

hatten, welche die Wurde eines Domherren erlangen konnten,
meistens Angehörige der alten Ministerialengeschlechter
Basels, daneben auch Sprosslmge des hohen Adels (Tierstein,
Ramstein, Neuenburg, Pfirt, Rotein u.a.). "Bis heute ist unser
Kapitel von dem Makel gewöhnlicher Plebejer oder Basler Burger
frei geblieben", rühmten sich die Domherren 1337 (9o). "War
das Kapitel zuerst durch gemeinsame Wohnung und Guterverwal-
tung mit dem Bischof innig verbunden und beinahe klösterlich
organisiert, so suchten schon frühzeitig die Domherren, sich
vom Bischof möglichst unabhängig zu machen". Sie siedelten
sich allmählich m eigenen Domherrenhausern rings um die
Kathedrale an, schieden die Verwaltung des eigenen Vermögens,
welches auf den standigen Einkünften der Pfründen, den
Aufnahmegebuhren neuer Kanoniker und zahlreichen Nebeneinnahmen
beruhte, von derjenigen des bischöflichen Vermögens und gaben
sich bald auch eigene Statuten. Zu ihren Pflichten gehörten
der Dienst im Chor, die Beteiligung an der missa conventualis,
gewöhnlich nach einem wöchentlichen Turnus, und der Besuch
mindestens der wichtigsten kanonischen Stunden, wobei zur
Anspornung, allerdings nicht immer mit Erfolg, Prasenzgelder
bezahlt wurden, ferner bestimmte Abgaben an das Kapitel und
die Residenz m Basel - wer seine Abwesenheit über drei Monate
hinaus ausdehnte, verwirkte einen Teil seiner Pfrundenemkunfte.

78



Nach dreijährigem Besitz einer Pfründe erlangte der neue
Domherr Sitz und Stimme im Kapitel. Dieses war, parallel zu seinen

Autonomiebestrebungen, schon früh darauf bedacht, "sich
m allen Regierungsgeschaften ein möglichst grosses Mitspracherecht

zu sichern", und hatte auch hierin Erfolg. Im 13.
Jahrhundert waren die Domkapitel die allein zur Beratung des
Bischofs bei der Regierung der Diözese berechtigten Organe
geworden. Bei Verausserung, Verschenkung oder Verpfandung von
Kirchengut, bei der Inkorporierung bisher selbständiger
Kirchen m Stifter oder Kloster war der Bischof an die Zustimmung
der Domherren gebunden; aber m Fragen, die nicht direkt die
äussere Verwaltung des Bistums betrafen, blieb ihr Einfluss
gering, und ihre Reglerungsgewalt wahrend der Sedisvakanz
konnten sie kaum ausnutzen, da diese immer so kurz wie möglich
gehalten wurde. "Das einflussreichste und wichtigste Recht,
das die Domkapitel im Laufe der Zeit sich errungen" und von
dem sie nach und nach den übrigen Klerus und den Adel
ausgeschlossen hatten, war die Bischofswahl. "Aber gerade die
Ausübung dieses Rechtes wurde durch die Provisionen der Papste
des 13.und 14.Jahrhunderts oft unmöglich gemacht". Das
Domkapitel wehrte sich nicht ohne Erfolg fur sein Recht, ja,
durch das Mittel der sog.Wahlkapitulationen suchte es seine
eigene Macht zu starken. Zum ersten Mal begegnen wir einer
solchen Kapitulation 1261 vor der Wahl des Dompropstes Heinrich

von Neuenburg zum neuen Bischof. Damals erreichte man
die wichtigen Zugestandnisse, der Bischof sollte "weder vom
Klerus noch von den Klostern neue Abgaben ausser den schon zu
Recht bestehenden verlangen, die Einkünfte der freigewordenen

Pfründen in Zukunft nicht mehr fur sich beanspruchen,
Blutsverwandte oder Freunde nicht mehr mit den Besitzungen
der Hochkirche belehnen (dürfen), sondern nur noch die Vasallen

des Hochstifts". Die nächste uns bekannte Wahlkapitulation
wurde 1335 mit Johann Senn von Münsingen abgeschlossen (9o).
Innerhalb des Domkapitels hatte der Dompropst die Fuhrung
mne, er handelte oft als Generalvikar des Bischofs, bevor
dieser seit dem 14.Jahrhundert in zunehmendem Masse einen
fremden Domherren, den Propst von St.Leonhard oder den Prior
von St.Alban mit diesem Amte betreute, und leitete in dieser
Stellung das Bistum m geistlichen Dingen, war auch mit
besonderer Gerichtsbarkeit ausgestattet, die er durch seinen
Meier, vor allem betreffend Twmg und Bann der Stadt und die
Ordnung in Feld und Wald, ausübte. Der zweite Würdenträger
war der Domdekan, dem das Aufsichtsrecht über den Gottesdienst
und über das sonstige Verhalten der Kanoniker, deren Gesinde
und aller, die den Chor besuchten, sowie die Korrektionsge-
walt, selbst über Bischof und Dompropst, zustanden. Der
Domkantor war fur den Kirchengesang und die Orgeln besorgt, der
Domkustos oder Thesaurar verwaltete den Kirchenschatz, die
Paramente und Kirchensiegel, der Domscholastiker leitete die
Domschule, in der als eigentlicher Lehrer der Rector puerorum

79



oder subscholasticus den Unterricht gab.
Neben diesen Aemtern hatten die Domherren noch die Archidia-
konate inne: Die Archidiakone, die neben den Dekanen an der
Spitze der elf Landkapitel standen, übten im Namen des Bischofs
die ordentliche Gerichtsbarkeit aus, der Archidiakon des
Munsters oder Erzpriester, wie man ihn in Basel nannte, übte sie
in der Stadt und den sog.sieben freien Dorfern aus, m Muttenz,
Munchenstein, Pratteln, Hochwald, Oberwil, Allschwil und Hu-
ningen. Aber um die Wende des 14.Jahrhunderts hatten die einst
machtigen Archidiakone bereits ihren Höhepunkt uberschritten
und wurden immer mehr von den Generalvikaren und den Offizia-
len verdrangt (9o).
Der Offizial ist der erste bischöfliche Beamte, der uns in den
Urkunden (bereits 127o) begegnet. Er "entschied m Sachen der
streitigen, strafenden und auch freiwilligen Gerichtsbarkeit.
Sein Gericht, das man in Basel das 'obere' nannte, weil es
zuoberst 'auf Burg' seinen Sitz hatte, erfreute sich eines
immer grosser werdenden Zuspruchs... An diesem Aufschwung hatten

nicht zuletzt die hervorragenden Manner, die im 14.Jahr¬
hundert an der Kurie des Offizials mitwirkten, ihr Verdienst.
Ein ganzer Beamtenstab, der aus Advokaten, Notaren, Prokuratoren,

Schreibern und einem Siegler bestand, umgab den
Offizial... Hier wurde nach den Grundsätzen der kanonistischen
Gesetzgebung Recht gesprochen. Es war ein ausgesprochen
geistliches Gericht, denn der Offizial war ein Geistlicher.
Auch die meisten Advokaten gehörten dem geistlichen Stande
an". In ihren Reihen fanden sich mehrere, die sich an der
Universität den Magistertitel erworben hatten (9o).
Viel zahlreicher als die Domherren waren die Domkaplane. "Im
Munster selbst bestanden zahlreiche Kaplaneien; zu diesen
kamen die Pfründen all der über den Burghugel zerstreuten
Gotteshauser, gesellten sich ferner die mannigfachen Dienste
in den Hofhaltungen von Bischof und Domherren. Diesen Schwärm
von Klerikern aller Art und Gattung, von Schreibern, Verwaltern,

geistlichen Beamten mehrten noch die Scholaren, deren
jeder der hohen Herren zu persönlichen Geschäften und
Dienstleistungen um sich hatte"(57).

* -* *

Neben all diesen geistlichen Aemtern, deren Ausübung dem
Domkapitel und unter dessen Oberleitung den Domkaplanen zustand,
waren fur die weltlichen Geschäfte, bedingt durch die standige

Steigerung des weltlichen Besitzes der Basler Kirche,
zahlreiche höhere und niedere Aemter weltlicher Natur vonnoten.
"Seit dem Beginn des 12.Jahrhunderts hatten die höchsten
Adelsgeschlechter im Bistum die vier bedeutsamen 'Hausamter'
des bischöflichen Hofes inne", die den frankischen Hausamtern
der Karolingerzeit und den erblichen Hofamtern der spateren
deutschen Konige und Kaiser nachgebildet waren (91, 81).

80



Das Marschalkenamt hatten die Grafen von Pfirt inne, das des
Kammerers die Herzoge von Teck, dasjenige des Mundschenken
die Herren von Uesenberg aus dem Breisgau und das des Truch-
sessen schliesslich die Herren von Hasenburg oder Asuel in
der Ajoie. Die Aemter waren jedoch fur die adeligen Herren zu
blossen Ehrentiteln geworden; die eigentliche Arbeit besorgten

obere, mittlere und niedere Amtleute, wie sie das bischöfliche
Dienstmannenrecht aus dem 13.Jahrhundert verzeichnet.

In die "unteren Hofamter" teilten sich die Familien Marschalk,
Reich, Titensheim und Schonenberg und, nachdem diese zum Teil
ausgestorben waren, die von Eptingen und von Barenfels. Eine
Reihe weiterer niederer Aemter, die der Bischof mit seinen
Dienstleuten besetzte, lebte ebenfalls m Familiennamen weiter,

so der Vicedommus (Vitztum) der die Kirchenguter zu
verwalten hatte und diese Aufgabe mit dem Kammerer zu teilen
hatte, die Munzmeister, die Brotmeister und Kuchenmeister;
das Lehenbuch des Bistums zahlt unter den "byschoffliehen
Emptern, so ein jeglioher Byschoff ze lihen hat und ze besetzen

in der Stat und um dte Stat Basel" noch auf "das Besen
Ampt, das fi A.r Ampt, das Bulgen Ampt (bulgen Sacke fur Geld
und Kostbarkeiten), das Spzs Ampt, item das Keller Ampt,
das Full Ampt, das Breter Ampt" und viele andere (92). Von
Bedeutung sind noch das Amt des Pfalzgrafen, das bis zu deren
Aussterben im Jahre 1519 erbliches Lehen der Grafen von Tier-
stein war und dem der Vorsitz im Lehengericht und die
Aufsicht über das gesamte Lehenswesen des Bistums zukamen, das
des Schultheissen, der die niedere Gerichtsbarkeit über alle
Einwohner ausübte, und dasjenige des Kanzlers, das jedoch
einem Geistlichen, der zugleich ausgebildeter Jurist war,
ubertragen wurde.

Die Menge und Vielfalt der Beamtungen war bedingt durch die
weitgehende Zweiteilung der Verwaltung, da Bischof und
Domkapitel getrennte Besitzungen und Einkünfte besassen. Ihre
grosse Zahl und Buntheit zeugt von einer reichgestalteten
Hofhaltung und illustriert deutlich genug die Tatsache, dass
der Basler Bischof noch im 13.Jahrhundert der beherrschende
Mittelpunkt war. "Noch steht der Bischof da mit allen Ansprüchen

und Genüssen eines Herrn", sagt Wilhelm Wackernagel (92).
"Ihm wird von den Hofstatten gezinst und von jeder ein Schnitter

gestellt, sein ist der Weinbann, sein die Abgabe von
fremdem Weine und aller Zoll, sein die Münze und Mass und
Gewicht, sein endlich die Rechtspflege durch Schultheissen und
Vogt... Kaum dass neben all diesen Rechten des Bischofs auch
den Burgern schon Befugnisse gewahrt sind, die Burgerschaft

erscheint noch jetzt, noch um das Jahr 126o, darniedergehalten,

ihr Streben nach Erledigung rechtlich und tatsächlich
zuruckgedrangt"(92). "Ze Basil zst rehtis btschoves"

beginnt denn auch kurz und bundig das Bischofs- und
Dienstmannenrecht von Basel.

81



Diese Kodifikation des Bischofsrechts, die "nur von der
Herrlichkeit bischöflichen Regimentes weiss" und in der grossten
Zeit des Bistums zum ersten und zugleich zum letzten Mal die
Herrschaftsrechte des Bischofs zusammenstellt (57), stammt aus
den Jahren 126o/62, aus den ersten Regierungsjahren Heinrichs
von Neuenburg. "Fürstlicher als Heinrich erscheint keiner der
Basler Bischöfe, keiner vom Gefühl seiner Stellung so erfüllt
wie er. Er nennt sich Caplan Jesu Christi und der Maria, den
Papst zitiert er vor sich auf Schloss Birseck". Er besass zwar
"nicht die Bildung, die einem Geistlichen ziemte, aber glanzende

Fähigkeiten, Ehrgeiz und gewalttatiger Sinn trugen ihn
empor"(57).
Heinrich, als Sohn des Grafen Ulrich von Neuenburg (s.S.49)
weitläufig mit Burchard von Fenis verwandt, begegnet uns schon
zu Beginn der 123oer Jahre als Mitglied des Basler Domkapitels,
1242 wurde er Archidiakon, dann Propst von Moutier und Solo-
thurn, Dekan von Rheinfelden, 126o Dompropst, aber schon vorher

der machtigste Mann des Kapitels, im folgenden Sommer, da
den alternden Bischof Berthold von Pfirt der Schlag traf, vom
Papst zum Koadjutor erhoben, bestieg er schliesslich im Dezember

1262, nach dem Tode seines Vorgangers, den Bischofsstuhl,
"ohne Wahl gleichsam", wie der Chronist berichtet; erst 1264,
wohl nach dem Eintreffen der papstlichen Bestätigung, nannte
er sich in den Urkunden "episcopus".
Kurz nach seinem Regierungsantritt, wahrscheinlich noch 1263,
also fast parallel zur schriftlichen Fixierung des Dienst-
mannenrechts, gab Heinrich von Neuenburg der Burgerschaft eine
sogenannte Handveste. Sie hat sich uns nicht erhalten; die
älteste uns bekannte Urkunde dieser Art, diejenige des
Bischofs Johann Senn von Münsingen von 1337, verweist jedoch,
wie alle folgenden Handvesten auch, ausdrücklich auf Heinrich
von Neuenburg als den ersten, der den Burgern der Stadt eine
solche Handveste erteilte. Eine der wichtigsten Bestimmungen
betrifft den stadtischen Rat, der sich allmählich vom bischöflichen

Rat zur Behandlung spezifisch stadtischer Angelegenheiten

abgesondert hatte und von Bischof Heinrich von Thun
durchaus, wenn auch unter seiner eigenen Oberhoheit, anerkannt
und in wichtigen Geschäften, wie dem Bruckenbau, konsultiert
worden war. Dieser Rat sollte folgendermassen bestellt werden:
"Der abtretende Rat wählte zwei Gotteshausdienstleute und vier
Burger, diese sechs nahmen noch zwei Domherren zu sich, und
alle acht Kieser wählten dann auf ihren Eid einen Rat von Rittern

und von Burgern und einen Burgermeister..."(81). Dieser
Wahlvorgang, der in dem eingangs zitierten Zeremonienbuch
genau geschildert wird, wird kaum von Heinrich von Neuenburg in
allen Teilen neu eingeführt worden sein; vielleicht dass der
Bischof die Domherren und Dienstleute bisher selber bestimmt
hatte und die Wahl nunmehr den Burgern uberliess, um damit den
Einfluss der beiden angesehensten Einwohnerstande zu brechen.
Damit sanktionierte er jedenfalls nur, was faktisch schon

82



O <"> o

aim?
ifTtt«2vö tie2 ittitfe



bestanden hatte. Diese Tendenz offenbart sich in der Zusammensetzung

des Rats, die zwar in der Handveste nicht angegeben
wird, in den folgenden Jahren jedoch deutlich wird: vier Rittern

stehen bereits acht Burger, die sogenannten Achtburger,
als Mehrheit gegenüber. Der Eindruck, dass der Bischof sich
in zunehmendem Masse auf die Burger, spater dann auf die
Handwerker zu stutzen beginne, verstärkt sich, wenn man die übrigen

Bestimmungen der Handveste studiert. Im Gegensatz zum
Bischofsrecht, in dem noch von der Möglichkeit der Steuererhebung

die Rede ist, wird jetzt erklart: "Wir tuont si alles
gewerffes und aller stur fri"{57). Der Bischof bestätigte den
Burgern ferner alle ihre Rechte, Freiheiten, guten Gewohnheiten

und die Zünfte,und - dies ist wohl das Entscheidende -
er versprach der Stadt Rat und Hilfe gegen jedermann und
empfing dafür von ihr den Eid, dass sie ihm und seinem Gotteshause

helfen wollte gegen jeden (81). Die Handveste nahm damit
letztlich den Charakter eines Bündnisses zwischen dem Stadtherrn

und der Gemeinde an, die Burger huldigten nicht mehr als
Untertanen, sie beschworen ein Abkommen. Und doch opferte
Bischof Heinrich im Grunde genommen noch herzlich wenig von
seinen Herrschaftsrechten, "die wesentlichen Rechte der
öffentlichen Gewalt ruhten noch immer m seiner Hand und machten
die Stadt zu seiner Stadt". Er verbriefte eigentlich nur das
bestehende Gewohnheitsrecht, die approbata consuetudo civitatis.

Dadurch aber, dass er die Burgerschaft und, wie wir noch
sehen werden, die Zünfte in ihrer Stellung hob, schuf er ein
willkommenes Gegengewicht zu den allzu selbstherrlichen Dienstmannen,

den Ministerialen und stärkte er seine eigene Stellung.
Denn diese seine Dienstleute hatten an seiner Herrschaft
gerüttelt; "von ihnen, nicht von den Handwerkern, drohte Gefahr,
sie wollte er einschränken durch den unteren Stand... Daher
die auffallende Tatsache, dass er, wie kein anderer Bischof
vor oder nach ihm, wichtige Verfugungen traf mit Rat des
Kapitels, der Gotteshausdienstleute, des Rats, der Zunftmeister
und des Gedigens (d.h.der universitas civium, der Gesamtheit
der Burger) und so jeden ungebührlichen Uebergriff der Dienstleute

durch die von ihm abhangigen, ihm ergebenen, sein Gedi-
gen bildenden Handwerker vereitelte". Nicht von ungefähr
erscheinen auch m der Kleinbasler Handveste Heinrichs von
Neuenburg von 1274 als Zeugen Handwerker unter der Bezeichnung
"des rates von den zunften"(31), denen er ausdrucklich
attestiert, dass sie "michel koste und michel arbeite an libe und
an guote hant gehabt, daz st den selben vlecken und die sel-
bun stat hant gebuwen und gevestet und noch fürbasz mit ir
kosten muezen buwen und vesten"{49).

* * *

Die Gemeinde der stadtischen Burger konnte Bischof Heinrich
von Neuenburg eine wertvolle Stutze werden in seinen
Auseinandersetzungen mit dem bekannten Grafen Rudolf von Habsburg,
in denen es um die grosse Frage der Praeponderanz am Ober-

84



rhein ging, zugleich um die Frage, wer von beiden der Machtigere
auf Kosten des Reichsgutes werden solle. Die Auseinandersetzungen

begleiteten so sehr die ganze 12jahrige Regierungszeit
Bischof Heinrichs von 1262-1274, dass Louis Vautrey m

seiner Bistumsgeschichte zum etwas ungerechten Schluss kam:
"II se fit surtout remarquer par ses expeditions guerrieres"
(38). Gerechter urteilt wohl Paul-Otto Bessire dem wir
einige Arbeiten über die Geschichte des Furstbistums und des
Berner Juras verdanken, wenn er schreibt: "Man wird Bischof
Heinrich eher gerecht, wenn man feststellt, dass er eine
weitsichtige Politik zu fuhren verstand. Wir vermuten wohl mit
Recht, dass es sein wohlüberlegter Plan war, die Diozesan-
grenzen mit den politischen Grenzen seines Furstbistums in
Ueberemstimmung zu bringen" (77) Nur dass Bessire wohl
Ursache und Wirkung verwechselt: Heinrich von Neuenburg gewahrte
seinen Burgern nicht die Handveste und den Handwerkern ihre
Zunftbriefe, um sie fur ihre treuen Dienste m seinen politischen

Unternehmungen zu belohnen, sondern eher umgekehrt, er
erteilte ihnen diese schriftlichen Privilegien, um sich ihrer
Unterstützung zu vergewissern.
Der Antagonismus zwischen dem Habsburger und dem Bischof von
Basel, der Widerstreit ihrer Interessen und ihrer Bestrebungen
hatte sich schon 1253 erwiesen, als Graf Rudolf in einem
personlichen Racheakt das vor den Stadtmauern liegende Reuerinnenkloster

uberfiel und verwüstete. Und wenn Bischof Heinrich
von Neuenburg sich auch vorübergehend mit den Habsburgern
verband, um seine Rechte im Elsass (betr.Munster) gegenüber dem

Strassburger Bischof mit um so grosserem Nachdruck vertreten
zu können, so wandelte sich das Bündnis doch rasch wieder in
erbitterte Feindschaft. "Gründlichen Anlass dieser Feindschaft
und viel jahrigen Kriegsubung habe ich nicht gefunden", meint
zwar Christian Wurstisen m seiner Basler Chronik von 158o.
Es durfte jedoch kaum verwundern, dass Bischof Heinrich bei
der Befolgung seines Zieles, den elsassischen Teil seiner Diözese

auch als weltlicher Fürst zu beherrschen, früher oder
spater mit Habsburg zusammenstossen musste, das im Oberelsass
ausser bedeutendem Eigengut schon früh die Landgrafschaft be-
sass und, davon ausgehend, sich dort eine sichere Machtbasis
aufzubauen suchte.
Die Territorialpolitik, die Heinrich von Neuenburg betrieb,
war zunächst durchaus erfolgreich: 1264 gewann er von den
Edeln von Erguel das Schloss Erguel und die Herrschaftsrechte
in der danach benannten Talschaft, dem heutigen St.Immertal,
im folgenden Jahre erreichte er, dass Graf Ludwig von Froburg
die bischöfliche Lehnsherrschaft über Ölten und Waldenburg
anerkannte; in denselben Jahren behauptete er sich in Breisach
gegen den Widerstand Rudolfs von Habsburg, der es ihm wahrend
der konigslosen Zeit des Interregnums genommen hatte, allerdings

nur dadurch, dass er diesem sukzessive mehr als looo
Mark Silber auszahlte; mit ähnlichem Erfolg behauptete er

85



sich im Stadtchen Rheinfelden. 1271 gelangen ihm schliesslich
zwei Unternehmungen, die ihn seinem Ziele einen entscheidenden
Schritt naher brachten: Den stolzen Grafen Ulrich von Pfirt,
dessen Vater Friedrich es noch 1231 gewagt hatte, Bischof
Heinrich von Thun gefangenzunehmen, und dafür bussend durch
die Strassen Basels hatte pilgern müssen (82), konnte er im
Januar 1271 veranlassen, der Basler Kirche Stadt und Schloss
Pfirt mit der ganzen Grafschaft, die von den Schlossern Soy-
hieres und Blochmont im Süden bis Altkirch und Dammerkirch
reichte, zu ubergeben und sie vom Bischof als Lehen wieder
entgegenzunehmen; im selben Jahr erwarb Heinrich von Neuenburg
schliesslich die Stadt Pruntrut und den grosseren Teil der
Ajoie.
Durch all diese Erwerbungen festigte sich wesentlich des
Bischofs Abwehrstellung gegen den Grafen Rudolf von Habsburg.
Der Krieg war zwischen den beiden Gegnern 1268 wieder
aufgeflammt, wies aber "keine grossen Taten auf. Mit Brand und
Verwüstung, mit Handstreichen und Ueberfallen brachte er den
ganzen Oberrhein m Aufruhr und trug seine Greuel bis in die
Jurataler hinauf... Das Gluck schwankte zwischen den Kampfenden

hin und her"(57). Als die Stadt Neuenburg am Rhein sich
1271 gegen ihren Herrn, den Grafen von Freiburg, erhob und
sich dem zu Hilfe eilenden Bischof Heinrich unterwarf, "ging
der Kampf mit vermehrter Erbitterung in der Nahe Basels weiter.

In der Nacht vom 24. zum 25.August 1272 liess so Graf
Rudolf die St.Johannsvorstadt in Flammen aufgehen"(57).
Gefahrlich wurde der Kampf Heinrichs von Neuenburg dadurch,
dass der Zwist der beiden stadtischen Adelsparteien der Psit-
ticher und der Sterner, der ursprunglich sozialer Natur gewesen

war, sich mit dem äusseren Geschehen verquickte; als nämlich

die oppositionellen Sterner von der machtigen Partei der
Psitticher aus der Stadt vertrieben wurden, schlössen sie sich
dem Habsburger an.

"Zu Beginn des Jahres 1273 bereitete sich die Entscheidung des
Krieges vor. Rudolf sammelte seine Kräfte, um einen Hauptschlag

zu fuhren... Um Mitte Juli lagerte er sich vor der
Stadt, bei Binningen. Er berannte Basel... Da kam ein Ereignis,
das den Bischof rettete, ohne ihm doch den Sieg zu geben".
Der Burggraf von Nürnberg brachte Graf Rudolf m dessen
Feldlager die Kunde, dass die Kurfürsten bereit seien, ihn zum
Konig zu wählen. Als Rudolfs Bote diese Nachricht m die belagerte

Stadt übermittelte, erbleichte Bischof Heinrich und
rief: "Herrgott im Himmel, sitze fest, damit dieser Rudolf
nicht auch dich wegdrängt!"(57). Der Chronist Schodoler erzahlt
die sofortige Handlung im Verhalten der Basler: "Do wolten sy
nit mer wider ihn, sondern sine gutwilligen und gehorsamen
sin und thaten zehand der stat thor uff und empfingen den
kunig her liehen und schankten ime mer, denn du und ich gelts
haben, und thaten im gross ere an, als ouch wol und recht ge-
than und billich was"{82). Am 22.September schon wurde der

86



mm toUmröircüirmffinnunfttnatii«
Vnoftrufttmnffimuffwicbmiraaotr
jrtiawnals ttmwrti {tmraon m*

Kouniitr
l\ufljmoirm-
Wininir- ' e
Cmtur *
gmifimtpunu noiüir-* •

^raraawii- v
$mpor-
^muiiiunain uiio gnu a - *
SiwfrruuOKiiitnitr
&.irtmcr-
fi miffn*
2 imraiürruiio nimtr-
^nirranuiitruuoriiiTirr
%n!inurr iü'Q \iirn rr -

Abb. 1 5



Waffenstillstand geschlossen: Ausser Basel huldigten auch
Rhemfelden, Neuenburg und Breisach dem neuen Konig. Am 1.
Oktober wurde dieser m Frankfurt offiziell gewählt und am 24.
Oktober in Aachen gekrönt. Ein knappes Jahr spater, am 13.
September 1274, starb gramvoll sein Gegner Heinrich von Neuenburg,

"ein gebrochener Mann", wie verschiedene Historiker
berichten, und wurde in der Marienkapelle, die er selber neben
dem alten Turm gestiftet und erbaut hatte, der Neuenburger-
kapelle, wie sie seither heisst, begraben.
Konig Rudolf hatte zwar noch im Dezember 1273, kurz nach seiner

Krönung, alle Rechte des Basler Bischofs bestätigt, am
13.Januar des folgenden Jahres war er, von loo Rittern und
den Sternern begleitet, vom Bischof, dem Klerus, zahlreichen
Mönchen und "dem ganzen Volk der Stadt, Mannern und Weibern"
empfangen, feierlich in Basel eingezogen, hatte 1275 seinen
treuesten Diener, den Barfussermonch Heinrich von Isny,
genannt Gurtelknopf, höchstpersönlich als neugewahlten Bischof
in die Stadt eingeführt und von da an noch manches Mal auf
mannigfache Weise der Stadt seine Huld bewiesen - nicht
umsonst hat seine Gemahlin Anna von Hohenberg 1281 im Basler
Munster begraben sein wollen. Heinrich von Neuenbürgs Versuch,
das Hochstift zu einem bedeutenden Territorialfurstentum
auszubauen, war misslungen und wurde von keinem seiner Nachfolger
mehr aufgenommen. Es war der letzte Basler Bischof mit einer
Politik grosser Art. Sein Tod bezeichnet deutlich die Grenzen
zweier Zeiten. Mit ihm ging aber auch "eine denkwürdige
Periode der Stadtgeschichte zu Ende. Als er starb, hmterliess
er beide Städte mit Verfassungen ausgestattet und die lange
Reihe der Zünfte organisiert"(57).

* * *

Wie bereits kurz angedeutet worden ist, verdanken gerade den
Bischofen des 13.Jahrhunderts Heinrich von Thun, Lutold von
Rotein, Berthold von Pfirt und Heinrich von Neuenburg sieben
Zünfte ihre öffentlich-rechtliche Anerkennung durch die sog.
Zunftbriefe, fur die übrigen acht hat sich keine solche
Urkunde erhalten. Das heisst nun keineswegs, dass die Zünfte
von den Bischofen "gestiftet" worden waren. Der altbewahrte
Lokalhistoriker und langjährige Herausgeber des "Basler
Jahrbuchs" Gustav Steiner hat 1956, nachdem schon 1942 Paul Koel-
ner ein Bilderbuch der Zünfte und Gesellschaften publiziert
hatte (68), m seiner Geschichte der eigenen Zunft zum goldenen

Stern meisterlich knapp und klar dargelegt, "was ein
Zunftbruder vom Basler Zunftwesen wissen soll"(87). Er
unterstreicht m seinen Ausfuhrungen immer von neuem die
eminent politische Bedeutung der Zunft, die sich gerade durch
diesen ihren Charakter eindeutig von niederdeutschen Gilden
so gut wie von den blossen Innungen unterscheidet, weswegen
auch das oberdeutsche Wort "Zunft", das seiner Meinung nach
keineswegs nur die schickliche, die geziemende Handhabung der

88



Berufsordnung, sondern einen Schwurverband bezeichnete, als
besonderer Begriff selbst in die lateinische Urkundensprache
herubergenommen wurde: Die dort gelaufigen Ausdrucke "societas"
oder "confraternia" genügten nicht, man fugte um der Klarheit
willen hinzu'^uae vulgartter dtcitur zunft", "quod in vulgari
dicitur zunft", d.h.was in der deutschen Umgangssprache mit
Zunft bezeichnet wird - so im ältesten erhaltenen Zunftbrief
von 1226.

Die Zünfte bestanden jedenfalls schon lange vor ihrer Bestätigung
durch die Zunftbriefe, ihre Ehtstehung liegt allerdings

m geschichtlichem Dunkel. Ihre Vorstufe war zweifellos "die
Verbindung in der Art gewerblicher Gesellschaften", war die
gewerbliche "Einung" oder "Innung", die sich auf ihre beruflichen

Interessen beschrankte. Andreas Heusler hatte in seiner
Verfassungsgeschichte der Stadt Basel noch angenommen, die
Innungen seien hofrechtlichen Charakters gewesen, "die Tätigkeit

der dem bischöflichen Hofe hörigen Handwerker habe sich
ursprünglich in dem engen Kreis der taglichen Dienste fur die
Herrschaft bewegt"(81), der Bischof habe sie erst mit der Zeit
zum Marktverkehr zugelassen und ihre tägliche Arbeit in seinen
Diensten durch das Marktgeld ersetzt, musste er doch m seinem
eigenen Interesse darauf bedacht sein, dem stadtischen Handwerk,

vor allem auch gegenüber der Konkurrenz der fremden
Handler, eine freie Entwicklung zu verschaffen; "die notwendige

Folge davon sei die gewesen, dass die früher von einem
bischöflichen Beamten geübte Handwerkspolizei nun auf die
Genossenschaften selbst uberging, welche fortan festsetzten,
was ihrem Handwerk fromme"(81). Auch Albert Bruckner vertritt
noch weitgehend diese Ansicht, indem er sagt, der Prozess der
Umgestaltung der alteren Innungen, "die dem Bischof zu
vielfaltigem Dienst verpflichtet waren und unter seiner Aufsicht
standen", sei durch den Zuzug persönlich freier Handwerker
erheblich beschleunigt worden (5).
Gustav Steiner dagegen sieht in den Innungen einen Zusammen-
schluss freier Handwerker und verwirft eine Ableitung aus dem
Hofhandwerk. Nur auf diese ursprünglichen Innungen will er
zudem die Definition angewendet wissen, wonach es sich um
"eine von den Angehörigen des gleichen Handwerks oder verwandter

Berufe gebildete Genossame handle, welche die fur das
Handwerk schickliche Berufsordnung aufstellte und handhabte".
Die Zunft sei dagegen nicht nur eine handwerkliche Organisation,

sondern ein politischer Kampfverband gewesen, und er
vergleicht sie mit der Alpgenossenschaft, in der "die
Talleute der inneren Orte scheinbar nur ihre wirtschaftlichen
Interessen pflegten, m Wirklichkeit aber sich zugleich als
Geheimbund" zur Wahrung oder Wiedererlangung ihrer Freiheit
organisierten (87).
Wie dem nun auch sei, wenn auch die Handwerksgenossen selbst
sich jetzt eine Ordnung über den Betrieb ihres Handwerks

89



setzten, die uns erhaltenen Zunftbriefe sind bloss bischofliche
Bewilligungen, die allerdings noch notwendig, aber im 13.

Jahrhundert wenigstens gewiss nicht mehr zu verweigern waren.
Der älteste, der Kurschnerbrief von 1226, sagt ganz deutlich,
dass Heinrich von Thun im Einverständnis mit dem Domkapitel
und seinen Dienstmannen den Kürschnern "die von ihnen neulich
in betreff ihres Handwerks zu Nutz und Ehren unserer Stadt
aufgerichtete Ordnung genehmigt" hat (81). Es steht fest, dass
der Bischof seine wirtschaftlichen und politischen Praeroga-
tiven als Stadtherr wahrte. "Fur alle verkauften Erzeugnisse
musste ihm der Handwerker ein Marktgeld entrichten. Der Zunft
stand ein Zunftmeister aus Dienstmannengeschlecht vor, der die
Zunftgerichtsbarkeit ausübte, ihm zur Seite ein aus den
Zunftgenossen gewählter Meister. Ueber alle setzte der Bischof den
Oberstzunftmeister, den er bis ins 16.Jahrhundert hinein jährlich

aus den Burgern ernannte. Durch diese Massnahme behielt
der Bischof die gleichmassige Lenkung der Zünfte in seiner
Hand... Die Errichtung der Zünfte war (zudem und) nicht
zuletzt eine machtpolitische Massnahme zur Schaffung eines
Gegengewichts gegen die immer starker werdende Geschlechter-
aristokratie der Milites und Cives" (5), der bischöflichen
Ministerialen, die mit den Domherren zusammen den bischofliehen
Rat besetzten, und der Burger, die mit einigen Vertretern
derselben Ministerialen den stadtischen Rat bildeten.
Bischof Heinrich von Neuenburg hatte schon in seiner Handveste
m den 126oer Jahren, um die selbstherrlichen, ihre Vorrechte
verfolgenden Dienstmannen in ihrem Einfluss zu beschranken,
denjenigen der Burger gestärkt, indem er diesen, deren Bestrebungen

starker kommunal ausgerichtet waren, doppelt so viele
Vertreter im stadtischen Rat zubilligte. Wie gefahrlich die
Ministerialen, die Ritter ihm werden konnten, hatte sich dann
mit aller Deutlichkeit in seinem Kampf gegen Rudolf von Habsburg

geoffenbart, da die eine Partei des gegeneinander um die
Fuhrung streitenden Adels, die der Sterner, zum äusseren Feind
uberlief. Graf Rudolf führte unmittelbar nach seiner Wahl zum
deutschen Konig die Sterner in die Stadt zurück und entzog den
rivalisierenden Rittern dadurch, dass er die bisher bischöfliche

Vogtei einem eigenen Lehensmann ubertrug und damit zur
Reichsvogtei werden liess, den hauptsächlichsten Zankapfel.
Die Parteiung des Adels in eine österreichische und eine
bischofliche Gruppe blieb jedoch bestehen.
"Zur erfolgreichen Durchfuhrung seiner antiosterreichischen
Politik" - denn Habsburg hatte sich, wie fur die Eidgenossen,
so allmählich auch fur Basel als der Hauptgegner erwiesen -
"suchte sich nun der Bischof nicht nur die Unterstützung der
bürgerlichen Rate, sondern auch die Zustimmung der Zünfte zu
sichern"(5). Schon Heinrich von Neuenburg hatte bei der
Ausstellung der letzten Zunftbriefe neben den Domherren und
Ministerialen auch den Rat herangezogen und mit den Zünften ein

90





regelrechtes Bündnis mit gegenseitigem Hilfeversprechen
abgeschlossen.
1337 gelang nun den Zünften, dank der politischen Machtekon-
stellation, der zweite grosse Schritt, dessen Bedeutung dem
ersten von der ursprünglichen Innung zur eigentlichen Zunft
durchaus gleichkommt: die Aufnahme in den Rat (86).

* * *

Die Handveste, welche diese wichtige Neuerung sanktionierte,
ist eine der ersten Regierungsmassnahmen des Bischofs Johann
Senn von Münsingen, der volle drei Jahrzehnte, von 1335-1365,
die Basler Kirche leitete.
Sobald dessen Vorganger Johann von Chalon gestorben war, hatte
das Domkapitel ihn zum neuen Bischof erkoren. Er entstammte
einem wenig bekannten Ministerialengeschlecht der Grafen von
Kiburg, seine Mutter hingegen dem damals bedeutenden Grafenhaus

Buchegg, durch sie war er der Neffe des grossen Grafen
Hugo von Buchegg, des verstorbenen Erzbischofs Mathias von
Mainz und des Bischofs Berthold von Strassburg (93). Den Grafen

von Buchegg verdankte denn Johann seine rasche Laufbahn:
Er war bei seiner Wahl zum Bischof nicht nur Domherr m Basel,
sondern auch m Mainz und dort zudem Propst von St.Victor,
zwischenhinein weilte er mehrere Jahre zu juristischen Studien
in Bologna. Sem Oheim Graf Hugo von Buchegg, am päpstlichen
Hof wohlbekannt, reiste auch mit ihm, einigen Domherren und
dem Basler Burgermeister nach Avignon, wo Johann von Papst
Benedikt XII., der die Wahl zunächst nicht anerkannt hatte,
selbst gewählt und geweiht wurde, allerdings erst, nachdem er
feierlich auf alle ihm aus der Wahl entstandenen Ansprüche
verzichtet hatte (3, 9o).
"Als Johann Senn nach einjähriger Abwesenheit wieder m Basel
eintraf, harrte seiner eine grosse Aufgabe. Ueberau, wohin
man blickte, sah man im ganzen Blstum nur Unordnung und
Unfrieden. Interdikt und Kirchenbann lasteten noch immer auf
allen Gotteshausern des Baseischen Kirchensprengels. Das Hochstift

war mit Schulden uberhauft. Die bestandigen Kampfe
(zwischen Bischof und Gegenbischof) hatten das Volk verroht und
verarmt. Man hatte sich bereits daran gewohnt, das bischofliehe

Amt durch Fremde (vor allem Welsche) ausgeübt zu sehen"
(9o). Mit diesen wenigen Sätzen skizziert Johann Baptist Vil-
liger, dem wir einen der wenigen grundlegenden, auf romischen
Archivallen fussenden Beitrage zur Bistumsgeschichte verdanken,
die Ausgangslage bei Regierungsantritt des Bischofs Johann
Senn von Münsingen. Er charakterisiert darauf ebenso knapp
dessen Regierungszeit, die beinahe drei Jahrzehnte dauerte:
"Sie ist freilich nicht so abwechslungsreich wie die bewegten
Zeiten seiner Vorganger. Alles bewegt sich in viel ruhigeren
Bahnen. Die muhevolle Arbeit des Ordnens und Wiederaufbauens
vollzieht sich eben zumeist im Stillen. Nichts Aussergewohn-

92



Abb. 17

93



liches zeichnet Johann Senns Regierunszeit aus. Beinahe konnte
uns dies enttäuschen. Aber gerade in dieser stillen und
gerauschlosen Arbeit liegt die eigentliche Bedeutung Johann
Senns von Münsingen"(9o).
Dieser friedfertigen Gesinnung des Bischofs entsprach in der
Stadt "eine duldsame Auffassung" der durch den Gegensatz
zwischen dem Papst und Konig Ludwig im Reich entstandenen Lage.
Bezeichnend ist dafür die Szene, da am 2o.Dezember 1347, kurz
nach Ludwigs Tod, dessen Gegner Karl IV. vor Basel erschien
und die Burger ihm nur huldigen wollten, wenn das päpstliche
Interdikt aufgehoben wurde. Als der von Karl nach Avignon
gesandte Bamberger Dompropst, gerade rechtzeitig eingetroffen,
von den Baslern verlangte, jeden nicht vom Papste bestätigten
Kaiser künftighin zu verwerfen, trat Bürgermeister Konrad von
Barenfels vor den Konig und seinen Hof und erklarte dem
Bamberger: "Ihr solt wissen, dass wir weder bekennen noch glauben

wollen, dass unser Herr, Kayser Ludwig seliger, jemalen ein
Ketzer gewesen sey, und wir wollen allwegen denjenigen, welchen

uns die Churfürsten, oder derselbigen mehrer Teil, zu
einem Römischen König oder Kayser geben, darfür halten, ob
ihn gleich der Pabst nimmermehr bestätigte, darzu überall
nichts billichen noch eingehen, das des Reichs Teutscher
Nation Rechtung und Herrlichkeit einiger Weis zuwider ist.
Derowegen habt ihr vom Pabst Gewalt, und wollet uns
absolvieren, so seind wir es anzunehmen bereit". Wendete sich
hiemit zum Volk, sprechende: "Gebet ihr hierauf mir und
Conrat Mönchen Ritter Gewalt, die Absolution zu begehren?"

Und als sie es bewilliget", loste sie der Bamberger
vom Banne, und der Gottesdienst wurde wiederhergestellt (83).

* * *

Der gesteigerte Einfluss der Burgerschaft, der gerade auch in
dieser Szene von 1347 zum Ausdruck kam, war ein Jahrzehnt
zuvor in der Handveste von 1337 sanktioniert worden: Bischof
Johann Senn von Münsingen bestätigte darin den Burgern alle
ihre Rechte, Freiheiten und guten Gewohnheiten und Einrichtungen,

"welche man Zünfte nennt ', und versprach ihnen, gegen
alle Feinde - dies auf Gegenseitigkeit - behilflich zu sein
(86). Von da an sassen im stadtischen Rat neben den vier Rittern

und acht Burgern 15 Zunftherren als Vertreter der 15
Zünfte. "Der Sieg der Zünfte war zu Basel einerseits voll-
standiger als an manchen Orten, wo er schwere Kampfe kostete,
indem fortan die Mehrheit der Ratsmitglieder aus Zunftigen
bestand, anderseits aber nicht so durchgreifend wie dort,
indem gerade wegen des ruhigen Gangs der Bewegung die alte Wahlform

aufrecht blieb und nicht den Zünften selbst das Wahlrecht

ihrer Ratsherren gegeben wurde"(81). Die Wahlart der
Kieser wurde nicht geändert, auch nicht, als seit 1382 neben
den 15 Zunftherren noch die 15 Zunftmeister in den Rat
einzogen; sie blieb so bis ms 16.Jahrhundert und ist ja auch

94



in dieser Form zu Beginn in der Schilderung des Zeremonienbuchs

entgegengetreten. Das Domkapitel jedoch reagierte im
selben Jahr 1337 noch auf den Sieg der Zünfte, indem es das
Domstift den nicht ritterburtigen Baslern verschloss, mit der
Begründung, es konnte aus der Teilnahme nicht ritterlicher
Geschlechter dem Kapitel Gefahr und Schaden erwachsen.

* * *

Abgesehen von zweien Malen, 1337, da er nach der Gefangennahme
seines Oheims, des Bischofs Berthold von Strassburg, durch den
dortigen unzufriedenen Domkustos vom Papst zum Administrator
des verwaisten Bistums bestellt wurde und zur Unterstützung
des wieder Freigewordenen nach Avignon reiste, und 1339, da
er im Laupenkrieg an der Koalition gegen Bern teilnahm, von
diesen beiden Ausnahmen also abgesehen, zeigte die Regierung
Johann Senns von Münsingen wenig Tätigkeit nach aussen. "Alles
Andre galt der Sorge fur das eigene Bistum"(57).
Zunächst handelte es sich darum, die grosse Schuldenlast, die
ihm seine Vorganger hinterlassen hatten, abzutragen. Zu diesem
Zweck schritt Bischof Johann zu einer Reihe von Verpfandungen
oder Verkaufen mit Ruckkaufsrecht, verpachtete er die Zolle in
Gross- und Kleinbasel, nahm er gunstige Anleihen bei Basler
Kapitalisten auf. Daneben "ist zu achten auf die methodische
Arbeit Johanns fur Ordnung und Sicherung der Rechte seines
Hochstifts. Sie äussert sich m den zahlreichen Privilegien
und Stadtrechtskodifikationen fur die bischöflichen Städte
Biel, Neuenstadt, Delsberg, St-Ursanne, Pruntrut und Laufen"
(57), die durch die vielen'Kriege meist arg mitgenommen worden
waren (38); "in der Aufzeichnung eines Urbars der Einkünfte
des Bistums, m der grossen Enquete 1352 über Zoll, Waage und
Mass in Basel; in der Neuredaktion des Lehen- und Dienstmannen-
rechts"(57), das im Juni 1351 vor den auf der Basler Pfalz
versammelten Lehensleuten und Beamten verkündet wurde (38);
"in der energischen Wahrung des Martinszinsrechtes" auf den
Hofstatten eines Teils der Altstadt; "im Erlass von neuen Dio-
zesanstatuten"(57). Wie Wackernagel aus all dem ein wohltuendes

Bild der Tätigkeit Bischof Johanns gewinnt, in dem "nichts
von Grossartigkeit und machtiger Leidenschaft ist", um so
mehr aber "Klugheit, Ruhe, Festigkeit" hervortreten, so rühmt
auch Villiger die glückliche Hand des Bischofs, und der Chronist

lobt seine grosse Friedensliebe, die mit dem kriegerischen
Tun seiner Vorganger m wohltuendem Gegensatz stand.

"So kehrten nach und nach wieder Wohlstand und Ordnung in das
Bistum zuruck"(9o).
"Das gleiche Bild des Wiederaufbaus zeigt die kirchliche
Verwaltung des Bistums". Von Johann Senn von Münsingen sind eine
ganze Reihe von Kirch- und Altarweihen bekannt, die er in den
meisten Fallen selber vornahm, im Gnadental zu Basel, in
Pfeffingen, m Altkirch, m Lützel, m Sulz, m Moutier und an
andern Orten (57, 38), Weihen, die alle irgendwie auf Erwei-

95



terung bestehender oder Ersatz zerfallender Kirchenbauten
schliessen lassen. Mit der Benediktinerabtei Beinwil am Fuss
der Hohen Winde regelte er 1338 nach langjährigem Streit die
Abtwahl; den Augustinern, denen offenbar seine besondere
Sympathie galt, schenkte er den Schurhof zur Vergrosserung ihres
Gotteshauses und des Klosters; die Klarissen im Klembasel
unterstutzte er beim Bau ihrer neuen Kirche, deren Chor schon
1531 der Anlage des Clara-Bollwerkes zum Opfer fallen sollte
- die heutige Choranlage stammt bekanntlich erst aus dem 19.
und 2o.Jahrhundert - ; Bischof Johann war auch fur die Ueber-
fuhrung von Reliquien der heiligen Heinrich und Kunigunde
1347 von Bamberg nach Basel besorgt, seit 1348 wurden auf seine

Verordnung hin die Feste des heiligen Kaiserpaares in der
ganzen Diözese feierlich begangen (9o).

***-

Die zweite Hälfte der Regierung Johann Senns von Münsingen
stand unter dem Einfluss einer schier nicht abbrechenden Reihe
von Unheil, Heimsuchungen und Katastrophen: Nachdem schon
wahrend seiner langen Abwesenheit m Avignon zu Beginn seiner
Regierung das bischöfliche Schloss m Pruntrut ein Raub der
Flammen geworden war und der Bischof zu dessen Wiederaufbau
eine Anleihe von looo Goldgulden hatte aufnehmen müssen (9o),
zerstörte ein Erdbeben im September 1346 auch den Bischofshof
hinter dem Munster, wobei Teile des Gebäudes in den Rhein
gestürzt sein sollen und wonach Johann Senn von Münsingen seine
Residenz in den Schurhof an der Einmündung des Schlusselbergs
m den Munsterplatz verlegte.
Dann wurde Basel vom "grossen Sterben", "dem schwarzen Tod"
erfasst, der Pest, die m den Jahren 1347-5o die Bewohner fast
der ganzen damals bekannten Welt heimsuchte und in deren
Beschreibung die Chronisten der Zeit all ihre Phantasie spielen
lassen. "Das Sterben war grosser als je vor oder seither eins

war, ging von einem End der Welt zum andern dies- und
jenseits des Meeres... Manch Land starb ganz aus, dass niemand
mehr da war. Man fand Schiffe auf dem Meere mit Kaufschätzen,
darin die Leut alle gestorben waren und niemand die Schiffe
führte". Und weiter meldet der Elsasser Chronist Königshoven

von Strassburg: "In jedem Kirchspiel waren taglich 8-
lo Leichen. Die Leute, die stürben, stürben all an Beulen
und Drusen, die sich erhoben unter den Armen und oben an
den Beinen" (57, 84). Wie machtlos sich die Menschen der

Seuche gegenüber fühlen mussten, hat Albert Camus, allerdings
ohne Bezug auf das damalige Ereignis, eindrücklich in seinem
Roman "La Peste" dargestellt. Wurstisen (41) meinte, zu Basel
seien "vom Aeschemerthor bis an das Rheinthor herab beyder-
seits nur drey Ehen gantz" geblieben und bei 14ooo Menschen
umgekommen, was schon deshalb nicht stimmen konnte, da die
Stadt damals höchstens loooo Einwohner zahlen mochte. "Die
Qual des Einzelnen, die Trauer um Verlust und Trennung",

96



bemerkt Wackernagel mit Recht, "die scheussliche Erscheinung
(der Seuche), die unheimliche und unzähmbare Wut ihres
Weitergreifens, die Verzweiflung, welche die Menschheit unter dieser
Züchtigung befiel", waren auch bei geringeren Opfern schon
schrecklich genug und machen die darauffolgenden ebenso
schrecklichen, sinnlosen Judenverfolgungen in etwa begreiflich:

Gegen den Widerstand besonnener Adliger und Burger, die
deshalb z.T. aus der Stadt verbannt wurden, erzwang das Volk
die Bestrafung der Juden als der einzig am Unheil Schuldigen.
Am 16.Januar 1349 "wurden die Juden auf einer der Sandbänke
der Birsigmundung m ein hiefur dort errichtetes Holzhaus
eingeschlossen und verbrannt"(57). Die Epidemie griff erst recht
weiter um sich. In Erwartung des Weltendes, das viele Unglückliche

in der Pest zu erkennen glaubten, zogen sie unter der
Kreuzfahne bussend und sich geisselnd durchs Land. Diese
Geisslerfahrten und Flagellantenzuge ergriffen auch Basel.
Erst im folgenden Jahr 135o verschwand die Seuche allmählich,
und die Kirche verkündigte zum Dank und zum Trost der Ueber-
lebenden ein allgemeines Jubeljahr.

* * *

Basel wurde jedoch nur sechs Jahre spater von einem Unheil
ähnlichen Ausmasses betroffen. Nachdem schon m den 4oer Jahren
mehrere Erdstosse Schaden angerichtet und die Menschen
aufgeschreckt hatten, legte am Lukastag, am 18.Oktober 1356, ein
heftiges Erdbeben und ein darauffolgendes Feuer die Stadt m
Schutt und Asche. Einige Monate nach der Katastrophe und noch
unter ihrem Eindruck liess der Rat m sein neuangeschafftes
Ratsbuch schreiben: "Man soll wissen, daz dise stat von dem

ertpidem zerstöret und zerbrochen wart, und beleih enhein
kilche, turne noch steinin hus weder in der stat noch in den
Vorstetten gantz, und wurden grosseclich zerstöret... Von
dem selben ertpidem wurdent ouch noch bi alle kilchen, bürge
und vestinen, die umbe dise stat bi vier milen gelegen wa-
rent - Wurstisen zahlt deren 6o namentlich auf -, zerstöret
und zerfielen, und beleih wenig deheinu gantz"{67).

Wie rasch die Stadt sich erholte, zeigt der stolze Eintrag des
Schreibers m dasselbe Ratsbuch, dass die Stadt innert sechs
Jahren ihre gesamte Schuldenlast getilgt habe, so "dass man
nieman nut me schuldig was, noch nieman kein zins me gab".
Bischof Johann Senn von Münsingen stand seinen Burgern aber
keineswegs nach. Er schritt sofort zum Wiederaufbau, erliess
Appelle - ein Brief an den Klerus des Konstanzer Bistums hat
sich erhalten - und schickte Bettelprediger ins Land. Zur
Deckung der finanziellen Bedurfnisse griff er zum bewahrten
Mittel der Verkaufe mit Ruckkaufsrecht, der Verpfandungen,
und nahm Anleihen von über 5ooo Goldgulden auf. 1363 war der
Munsterchor wenigstens vollendet: Der Freiburger Baumeister
Johannes von Gmund hat auf den romanischen Unterbau, nach dem

Vorbild nordfranzosischer Bauten und m denkbar lebhaftem

97



Kontrast dazu, jenes Glashaus gesetzt, das heute im Munster
zu sehen ist. Die beiden Quersohiffflugel, deren Mauerrisse
durch heute noch sichtbare Elsenklammern geschlossen wurden,
konnten erst um 14oo und das Langhaus gar noch spater neu
überwölbt werden. Der Georgsturm erlangte 1429 und der Martinsturm
schliesslich 15oo ihre endgültige Form, m der sie sich noch
in unseren Tagen als Wahrzeichen dem Blicke darbieten. Die
Schedel'sche Weltchronik von 1493 zeigt den einen Munsterturm
noch im Bau.

Die Vollendung des Chorbaus gestattete immerhin bereits die
Abhaltung von Gottesdiensten, und voller Genugtuung schrieb
Bischof Johann in dem Brief, den er mit den Reliquien im
Hauptaltar deponierte: "Wir,Johann, von Gottes Gnaden und des

Apostolischen Stuhles Gnaden Bischof von Basel tun kund
denen, die diesen Brief sehen, dass unsere Basler Kirche
nach ihrer elendiglichen Zerstörung durah ein Erdbeben am

Tage des hl.Evangelisten Lukas im Jahre des Herrn 1356 mit
Hilfe Gottes und der frommen Spenden der gläubigen Christen
und dank der Sorgfalt und der weitblickenden Leitung des
Werkmeisters Heinrich Völmin, Domherrn dieser Kirche, wieder
geziemend aufgebaut worden ist. Wir haben diesen Hauptaltar
mit den gewohnten Zeremonien zu Ehren der hl.Dreifaltigkeit,
der heiligen und glorreichen Jungfrau Maria und anderer
Heiligen geweiht, wie es im Brief verzeichnet ist, der am Sonntag

nach dem Fest des hl.Johannes des Täufers im Jahr des
Herrn 1363 aufgesetzt worden ist"(38).

Ziemlich genau zwei Jahre spater meldete der Rat den Tod des
Bischofs nach Strassburg: "So het sich leider gefugt, dass

unser gnediger lieber Herre der Bischof von Basel an disem
mentag, als dirre brief geben ist, ein stunde vor mitten
tag gechlingen tot und von dtrre weit gescheiden ist. Davon
wir in grossem kumber sin, das Gotzhuse ze versorgende und
die vestin ze besetzende"(37). Sein Epitaph hangt heute in

der sog.Mainzerkapelle seines Vorgangers Peter von Aspelt.
"In ungewohntem Wortreichtum preist der Anniversarienschreiber
des Doms diesen Fürsten als friedevollen und von allen geliebten

Vater, als Reformator und Mehrer des Bistums"(57). Er war
zweifellos einer der grossten Manner, die m den bewegten Zeiten

des 14.Jahrhunderts auf dem Bischofsstuhl von Basel sassen
(9o), "ein durchgreifender Erneuerer fast aller Grundlagen
des öffentlichen Lebens"(57), in keiner Weise "von seiner
Machtfulle durchdrungen" noch von Grossartigkeit oder machtiger

Leidenschaft geleitet, ein Mann, der vor allen andern -
darin sind sich seine Biographen einig - "einer freien
Entwicklung der Stadt forderlich" war (57).

* * *

98



fliitio * ö0mmi
#,H|v

<£'- <> £>

iriMiltmia oframro *

.r • loftfliiiiK uf fiiiii
tmuas m
am annua - vaimrtMt

Abb. 18

99



Literatur:
(Die Nummern 1-43 sind auf den Seiten 24ff., die Nummern 44-
58 auf den Seiten 48f. und die Nummern 59-76 auf den Seiten
73f. aufgeführt)
77) Paul-Otto Bessire: Histoire du Jura bernois et de l'ancien

eväche de Bäle, Porrentruy 1935
78) Albert Burckhardt: Heinrich von Neuenburg, Bischof von

Basel, Basler Biographien, Bd.2, Basel 19o4
79) Arthur Daucourt: Dictionnaire historique des paroisses

de l'ancien eveche de Bäle, 8 vol., Porrentruy 1897-1913
80) August Gnann: Beitrage zur Verfassung des Domkapitels von

Basel bis zum Ende des 15.Jahrhunderts, Freiburger Diozesan-
Archiv, N.F.Bd.7/19o6

81) Andreas Heusler: Verfassungsgeschichte der Stadt Basel
im Mittelalter, Basel I860

82) Paul Koelner: Unterm Baselstab. Kulturgeschichtliche
Skizzen, 2.Folge, Basel 1922

83) Mathias von Neuenburg: Chronik 1273-135o, hg.von Adolf
Hofmeister, in Monumenta Germaniae Historica, Scriptores
rerum Germanicarum, Nova series, t.4, Berlin 1924-4o

84) Theodor Meyer-Merian: Der grosse Sterben mit seinen
Judenverfolgungen und Geisslern, in: Basel im 14.Jahrhundert,
Geschichtliche Darstellungen zur 5.Sacularfeier des
Erdbebens 1356, hg.von der Basler Historischen Gesellschaft,
Basel 1856

85) C.A.Muller: Das Buch vom Berner Jura, Derendingen 1953
86) Gustav Steiner: Basels Weg zur Stadtfreiheit und zur

eidgenossischen Gemeinschaft. Hundert Jahre Basler Zunftgeschichte

1356-1456, 123.Njbl., Basel 1945
87) Gustav Steiner: Zunft zum goldenen Stern als Zunft der

Wundarzte und Scherer m Basel, Basel 1956
88) Joseph Trouillat/Louis Vautrey: Liber marcarum veteris

episcopatus Basiliensis - Etat de l'ancien eveche de Bäle,
dresse par ordre de Frederic ze Rem, eveque de Bäle en
1441, Porrentruy 1866

89) Henri Turler: Jean Senn de Münsingen eveque de Bäle et sa
famille, in: Actes de la Societe jurassienne d'emulation,
1910/11

90)Johann Baptist Villiger: Das Bistum Basel zur Zeit Johanns
XXII., Benedikts XII. und Klemens'VI.(1316-1352), Analecta
Gregoriana, vol.XV, Rom/Luzern 1939

91) Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt Basel, 2.Band,
l.Teil, Basel 1911

92) Wilhelm Wackernagel: Das Bischofs- und Dienstmannenrecht
von Basel m deutscher Aufzeichnung des 13.Jh., Basel 1852

93) Walther Merz: Oberrheinische Stammtafeln, Aarau 1912

100



Johann von Fleckenstein, Friedrich ze Rin und das Basler Konzil

In seinem Büchlein über "Das Basler Konzil von 1431-1448", das
der Basler Staatsarchivar Paul Roth 1931 aus Anlass der 5oo
Jahre zuvor erfolgten Eröffnung des Konzils veröffentlicht hat,
publiziert er im Anhang das Schreiben, das Papst Martin V. am

lo.April 1424 an Burgermeister und Rat der Stadt Basel gerichtet
hatte: "Martin, Bischof, Knecht der Knechte Gottes,

entbietet seinen geliebten Söhnen, den Prokonsuln, Räten und
der Gemeinde der Stadt Basel Heil und päpstlichen Segen.
Die vor Zeiten durch Uns auf dem Konzil zu Siena eingesetzten

Präsidenten haben mit gutem Vorbedacht, gemäss dem
Dekrete des Konstanzer Konzils in Bezug auf die Wahl eines
zukünftigen Konzilsortes, unter Anhörung der Prälaten und
anderer weiser Männer, denen das allgemeine Wohl der Kvrche
ein Anliegen ist, eure Stadt Basel als Ort des in sieben
Jahren zusammentretenden Konzils erwählt. Indem sie nämlich
den der Kirche daraus zu erwachsenden Nutzen erwogen und
weiterhin die Integrität eures Glaubens, die Reife eures
Urteils für die zu behandelnden Dinge, eure Weisheit und
Würde und insonderheit auch eure vorzügliche Devotion zur
heiligen römischen Kirche und zu Unserer Person wohl beachteten,

haben sie eure Stadt vor allen andern als die würdigste
erachtet, in der mit gutem Frieden und stiller Ruhe

aller, die herzukommen mögen, zur Mehrung der Autorität der
Kirche und zur Förderung des rechten Glaubens das zukünftige
Konzil abgehalten werden könnte"(lo5).

Es kann kaum ein Zweifel darüber bestehen, dass alle die
Tugenden und Vorzuge, die Papst Martin V. den Baslern in dieser
Bulle nachrühmt, nicht viel mehr als Redensarten, als im Grunde

genommen nichtssagende Komplimente sind. Wohl schreibt Enea
Silvio Piccolomini, der längere Zeit in Basel weilte, dem

Konzilsprasidenten Giuliano Cesarini: "Die Basler sind fromme
Leute, halten die Priester in hohen Ehren, wohnen alle der
Messe bis zum Ende bei und gehen zur Kirche nicht nur an
den Festtagen, sondern auch wahrend der Woche"(lo5). Wohl

hatte sich bis ins 15.Jahrhundert die Zahl der Kloster und
Stifte, die ihre Entstehung in vielen Fallen den Bischofen
der Stadt verdanken, noch um etliche Neugrundungen vermehrt:
Zum Cluniazenserpriorat St.Alban von lo83 waren im 12.Jahrhun¬
dert zunächst das Augustinerchorherrenstift St.Leonhard, unter
Heinrich von Thun die Kloster der Reuerinnen, der Barfusser
und der Prediger und das weltliche Chorherrenstift St.Peter,
im selben 13.Jahrhundert die Niederlassungen zweier Ritterorden,

der Johanniter m der nach ihnen benannten Vorstadt
(12o6/19) und der Deutschritter bei Kunos Tor (1268) an der
heutigen Rittergasse, ferner 1276 das von ritterlichen
Geschlechtern begünstigte Augustinerklostei hinzugekommen; dazu
gesellten sich die beiden Klarissenkloster Gnadental m der
Spalenvorstadt (1266) und St.Klara im Kleinbasel (1279) und

101



seit 1274 das Kloster der Augustinerinnen im Klingental, das
aus dem Wehratal hierher übergesiedelt und den Dominkanern
unterstellt war; weniger bedeutend waren die beiden Hauser der
Antonierherren in der St.Johannvorstadt (seit Beginn des 14.
Jh.) und m der Rheingasse (1462), Niederlassungen einer weniger

bekannten Kongregation regulierter Chorherren, die sich
im besonderen der Krankenpflege widmeten; die Reihe schloss
das Kloster der Kartäuser, das gewisser Ueberlieferung nach
schon Bischof Peter von Aspelt kurz vor 13oo seine Entstehung
verdanke und dann ein Jahrhundert lang verwaist gewesen sei,
das jedoch erst 14ol uns fassbar entgegentritt, da Burgermeister

Jakob Zibol den alten Kleinbasier Bischofshof zwischen
St.Theodor und dem Rhein kaufte und ihn den Kartäusern zur
Einrichtung eines Klosters uberliess. Zu Beginn des 15.Jahr¬
hunderts bestanden also in Basel vier Frauenkloster, fünf
Mannerkloster, zwei Ritterhauser, zwei Chorherrenstifte und die
beiden Antonierhofe, und dies alles neben dem Domstift und dem
übrigen bischöflichen Hof (74). Wahrend das sog.Alte Stadtbild
noch die Stadt zeigen will, "wie sie vor alten ziten, ehe darin

Clöster und Stiften waren, gelegen", so zahlt man auf dem
Holzschnitt des Wilhelm Pleydenwurff, der 1493 in der berühmten

Weltchronik des Nürnberger Humanisten Hartmann Sohedel
erschienen ist, nicht weniger als 18 Kirchen und Kapellen dicht
aufeinander zwischen dem Dachergewirr, und noch der grosse
Stadtplan, den Matthaus Merian 1615 peinlich genau und
naturgetreu gezeichnet hat, weist nahezu ein Jahrhundert nach der
Reformation über zwanzig Kirchenbauten auf (99).
Doch die grosse Zahl kirchlicher Niederlassungen zeichnete
damals nicht nur Basel aus, manch andere Stadt hatte sich im
"Herbst des Mittelalters" einer ähnlichen Vielfalt rühmen können.

Und zudem, die Vielzahl der m einer Stadt lebenden Mönche

und Nonnen, Domherren und Kaplane allein war noch keineswegs

Beweis fur "vorzügliche Devotion" und "Integrität des
Glaubens", die Papst Martin V. den Baslern m seiner Konzils-
bulle nachsagte. Gerade die Statuten, die 14ol das Domstift
und 1412 das Petersstift erliessen, und die Klosterreform, fur
die man im Stemenkloster und im Klingental, bei den Predigern
und den Barfussern besorgt war, sprechen eine deutliche Sprache

und zeigen, dass nicht alles zum besten bestellt war. Dass
das Basler Bistum nicht unbedingt zu den untadeligsten oder
gar den frommsten gehören mochte, verrat auch der alte Spruch,
den Christian Wurstisen in seiner Basler Chronik zitiert. Er
charakterisiert die rheinischen Bistumer und meint,

"das Bistum Chur sey Gebirgs halben das höchste,
Costantz von wegen seines Begriffs das gröste,
Basel von seiner Gelegenheit das lustigste,
Strassburg von der Thumherren hohen Geburt das edelste,
Speir um so viel Kaysern und Königen Begräbnuss, auch der

Religionsübung willen das andächtigste,
Worms Vermöglichkeit halb das ärmste,

102





Mavntz vom Churfurstlichen und Ertzbischoff lichen Sitz das
hochwurdigste,

Trter um der Stadt Ursprung willen das älteste,
Coin, welchem das Herzogtum Westphalen zugehörig, das reich¬

ste oder gewaltigste"(41).
Schliesslich ist auch nicht zu vergessen, dass in den grossen
Auseinandersetzungen zwischen Papst und Kaiser der Basler
Bischof und spater mit ihm die Burgerschaft mit Vorliebe sich
auf die Seite des Kaisers schlugen - man denke nur an Bur-
chard von Fenis, der mit Heinrich IV. den Gang nach Canossa
tat - ; diese Haltung zeugt kaum von "vorzüglicher Devotion"
gegenüber dem Haupt der heiligen Kirche.
Es mussten andere Grunde sein, die Basel als Konzilsstadt
empfahlen. Fur die Rheinstadt sprach zunächst seine
unvergleichliche Verkehrslage, die ja schon m früheren Jahrhunderten

die Blicke der deutschen Konige und Kaiser auf sie gezogen
hatte: Die Strasse aus dem Rheinland Uber Burgund oder über
den neuerschlossenen Gotthardpass und diejenige aus dem Osten
durch die Burgundische Pforte nach Sudfrankreich kreuzten sich
hier - m Erkenntnis dieser Tatsache hatten ja Bischof Heinrich

von Thun und die Burgerschaft den wichtigen Bau einer
Brücke, der fur lange Zeit einzigen zwischen Bodensee (oder
zumindest Laufenburg oder Rhemfelden) und Meer, gewagt -
und der Schiffsverkehr war, beim schlechten Zustand der Strassen

und der fehlenden Sicherheit im Landverkehr, bis ins 18.
Jahrhundert von ausschlaggebender Bedeutung - auch die heilige
Ursula hatte den Flussweg fur ihre Fahrt nach Rom benutzt.
Von nicht geringerer Bedeutung war jedoch - auch davon war
schon die Rede - Basels Lage in politischer Hinsicht, seine
Lage an der Grenze zweier wichtiger Kulturen, "auf einer Stelle,

die einst zu Gallien, jetzt aber zu Germanien gerechnet
wurde, dass es der welschen Kirchenprovinz Besanpon angehorte
und doch zur gleichen Zeit deutsch war Diese Konstellation,
die fur die ganze Kultur Basels unerschöpflich wirksam gewesen
ist, war es auch, die jetzt, da der Konzilsort gefunden werden
musste und die Frage deutschen oder franzosischen Einflusses
eine der Hauptfragen war, die Eignung Basels als eine ausser-
gewohnliche und einzigartige erscheinen liess"(57).
Rudolf Wackernagel, der auch fur die Geschichte des Konzils
zahlreiches und aufschlussreiches Material zusammengetragen
hat, zitiert schliesslich noch das Lob Basels, welches m der
Instruktion an die Konziisgesandtschaft nach Konstantinopel
gesungen wird: Die Stadt liege nahezu im Zentrum der ganzen
Christenheit, sei schon gebaut und weise viele Räumlichkeiten
auf, die fur Plenarversammlungen wie fur Sitzungen m kleinerem

Komitee geeignet sind; die Bevölkerung sei ruhig und
friedlich, man sei dort vollkommen in Sicherheit, was nicht
gering zu schätzen sei; Recht werde gegen Einheimische wie
Fremde, gegen reiche wie Arme gleicherweise untadelig gespro-

104



chen; Freiheit herrsche dort fur jeden, solange er nicht zum
Missetater werde; an guten Lebensmitteln sei Ueberfluss;
deshalb sei die Stadt sozusagen bei allen Fürsten der Welt
beliebt (57, 96).
Diese Vorzuge der Rheinstadt mögen schon zu Beginn des
Jahrhunderts von manchen Besuchern und Teilnehmern am Konzil von
Konstanz wahrgenommen worden sein, was die spatere Wahl Basels
einigermassen erklärlich machen kann.

Papst Martin V., den das Konstanzer Konzil erkoren hatte, zeigte
jedoch wenig Eifer, die Konzilien in der ihm von Konstanz

auferlegten Folge einzuberufen, weil er befürchtete, der Pro-
zess der Umwandlung des monarchischen Charakters der Kirche
in einen konstitutionellen werde weitere Fortschritte machen.
Er zögerte lange, die notigen Vorbereitungen fur das Konzil m
Basel zu treffen, das er in seiner Bulle vom lo.April 1424
eigens dem Burgermeister und der Stadt angekündigt hatte. Das
Jahr 1431 nahte, ohne dass er Entscheidendes vorgekehrt hatte,
und alle Vorstellungen des Königs Heinrich VI. von England,
des Dominikaners Johannes von Ragusa, der Pariser Universität
fruchteten nichts. Erst als im November 143o m Rom ein Manifest

an den Papst und die Kardinale in aller Form verlangte,
die Eröffnung des Konzils mochte beschleunigt werden, andernfalls

man dem Papst den Gehorsam verweigere, bequemte sich
Martin V. dazu, den Kardinal Giuliano Cesarini, der als Legat
nach Deutschland ging, um die Hussitenfrage einer Losung
entgegenzufuhren, offiziell zum Präsidenten des Konzils zu
ernennen

Als im Frühjahr 1431 das Konzil eröffnet werden sollte, fand
sich jedoch ein einziger Repräsentant ein, der Abt Alexander
des burgundischen Klosters Vezelay, und er sollte noch wochenlang

allein bleiben. Selbst der Bischof von Basel war abwesend.
Und Kardinal Cesarini befand sich in Böhmen, wo eben ein neues
Reichsheer gegen die Hussiten in Marsch gesetzt wurde. Zwei
Tage, bevor ein Basler Kontingent von 32 Reitern aus dem Stadttor

zog, um sich diesem Heer anzuschliessen, war das Konzil in
aller Form eröffnet worden; drei Wochen spater endete auch dieser

Kampf mit der wilden Flucht des Kreuzheeres, und Kardinal
Cesarini, der kurz darauf, am 9.September, mit grossem Pomp
unter der Fuhrung Henmann Offenburgs und Arnolds von Rotberg
von Laufenburg her m die Stadt geleitet worden war, empfing
seinerseits ein Jahr spater die Fuhrer der Hussiten in der
Konzilsstadt, um friedlich mit ihnen zu unterhandeln.

Der Bischof, m dessen Regierungszeit die erste, von der Kirche

als oekumenisch anerkannte Periode des Konzils fiel und
der kurz vor der Verlegung des Konzils nach Ferrara starb, war

105



Bischof Johann von Fleckenstein, Sohn eines elsassischen
Freiherrn, bei seiner Wahl 1423 zum Bischof von Basel seit mehreren

Jahrzehnten schon Abt des reichen Benediktinerklosters
Selz im Unterelsass. Sein Vorganger in Basel, Hartmann Munch
von Munchenstem, hatte, da er der zunehmenden wirtschaftlichen

Schwierigkeiten des Bistums nicht Herr werden konnte,
nach wenigen Jahren resigniert und dem Papst den elsassichen
Abt als Nachfolger empfohlen; offenbar wurde das Domkapitel
Überhaupt nicht konsultiert, weil man zu der Ueberzeugung
gekommen war, dass nur ein Aussenstehender, von jeglichen
Verpflichtungen und Rucksichten Freier der Aufgabe, die seiner
harrte, gerecht werden konnte. Johann von Fleckensteins
"Persönlichkeit, seine Mittel, seine machtigen Beziehungen, alles
befähigte ihn tatsächlich, das zu werden, was man von ihm
erwartete; der Retter des Bistums", dies bestätigt auch unser
Stadthistoriker Rudolf Wackernagel (57). Johann von Fleckenstein

"selbst hatte ein sicheres Gefühl, wie viel fur den
ehrwürdigen Basler Bischofsstuhl seine Wahl bedeutete". Dafür
spricht allein schon sein prunkender Einzug in Basel, wohin
er sich am 29.Mai 1423 vom Bischof Friedrich von Worms, seinem

Bruder, und von demjenigen von Speyer und 5oo Rittern,
Grafen und Baronen geleiten liess (97). "Frei und frisch stand
er dem in allen Vetterschaften und Miseren des oberrheinischen
Adels verstrickten Domkapitel gegenüber; aber was ihn über
Familienmteressen und auch über nationale Tendenzen hinaus
völlig erfüllte, war der Wille, das Bistum wieder zu Ansehen
zu bringen, und die klare Einsicht m die hiefur notigen Mittel.

Schon dass er nicht Weltgeistlicher war, sondern Mönch,
Cluniazenser, gibt seiner Gestalt einen eigenen Reiz". Auch
der Basler Rat muss von Anfang an im neuen Bischof die starke
und integre Persönlichkeit erkannt haben: Die zahlreichen
Geschenke, die er ihm und seinen Begleitern uberreichte, das
Fest, das er am Abend des Empfangs unter den Linden des
Munsterplatzes und auf der Pfalz gab, "alles zeigt, dass gleich
zu Beginn ein gutes Verhältnis zwischen Rat und Bischof
bestand" (57). Johann von Fleckenstein erteilte denn auch am
selben Tag der Stadt die Handveste.
Doch war der Bischof langst nicht mehr der Stadtherr, der er
einige Jahrhunderte lang gewesen war. Enea Silvio Piccolomini,
der als Sekretär am Basler Konzil weilte, wusste darüber in
seinen Briefen an Kardinal Cesarini (1434) und den Erzbischof
von Tours zu berichten: "Vor Zeiten war Basel in weltlichen

Dingen seinem Bischof Untertan; er besass auch die Gewalt
des Schwertes und richtete die Missetäter. Später aber -
ich weiss nicht, bei welchem Anlass - liess er seine
Herrschaftsrechte fahren (sei es, weil er musste, sei es, weil
er wollte) und behielt nur einen bescheidenen Rest der alten
Machtbefugnisse; er bezieht jährlich von jedem Haushalt
vier Pfennige Zins"{den sog.Martinszins, bis 1524). "Dem
Kaiser aber dienen die Bürger unter Berufung auf gewisse

106



Vertrage so lassig, dass sie geradezu als unabhängig gelten
können"(lo5). In der Tat hatten die Handwerker und die Zünfte,

auf die sich die Bischöfe des 14.Jahrhunderts in ihren
Auseinandersetzungen mit dem selbstherrlichen und zum Teil mit
den Habsburgern paktierenden Adel gestutzt hatten, die fur sie
gunstige Konstellation nutzend, inzwischen die Fuhrung im Rat
erlangt: "Das Regiment der Stadt ist demokratisch", schreibt
Enea Silvio.
Wir erinnern uns, dass Bischof Johann Senn von Münsingen mit
seiner Handveste von 1337 den 15 Zunftherren als Vertretern
der 15 Zünfte den Einzug in den stadtischen Rat gewahrt hatte
und dass 1382 sich erstmals zu ihnen noch 15 von den einzelnen
Zünften selber gewählte und deren Vertrauen besitzende
Zunftmeister gesellt hatten: Von da an bestand der Rat aus 44
Mitgliedern, aus den 3o Zunftvertretern als der Mehrheit, acht
Burgern und vier Rittern und aus dem Burgermeister, dem jetzt
der Vorsitzende des Zunftmeisterkollegs, der Oberstzunftmeister,

als zweites Haupt zur Seite stand (57). Und schon
begann sich nun auch bei den regimentsfahig gewordenen Zünften
eine Oligarchie abzuzeichnen, indem die acht wahlberechtigten
Kieser praktisch stets den alten Rat zum neuen Rat erkoren -
das Leistungsbuch von 1398 nennt ausdrücklich "die alten rate,
die dis gars nuwe sind worden". So wechselten faktisch alter
und neuer Rat jahrlich ab, ja, mit der Zeit vereinigten sich
von Zeit zu Zeit neuer und alter Rat, und um 14oo war es
schon fast zur Regel geworden, dass die beiden zusammen tagten

(81)
Ebenso hielt es der Grosse Rat, der 1373 erstmals nachgewiese-
nermassen m Verfassungsangelegenheiten tatig war. Er setzte
sich aus den Sechsern (d.h.dem Vorstand) aller 15 Zünfte
zusammen, zu ihnen kamen die Mitglieder des Schultheissenge-
richts, der Schultheiss der minderen Stadt und die Vertreter
der Kleinbasier Ehrengesellschaften. "Dieser grosse Rat war
das Mittel, wodurch eine grossere Vertretung der Burgerschaft
in wichtigen Fragen erreicht wurde", allerdings wurde er, da
er bei seiner grossen Mitgliederzahl (rund 2oo) eine eher
schwerfällige Korperschaft war, relativ selten einberufen.
Aus demselben Grund tagte er nicht im Rathaus, sondern
versammelte sich zumeist im Augustinerkloster.
Dass die Zünfte nunmehr das stadtische Regiment übernommen
hatten, die Stadtgemeinde fortan vom bischöflichen Herrn
autonom die Geschäfte führte, zeigte sich bald auch m anderer
Hinsicht. Die finanzielle Misere, m der die Bischöfe
chronisch steckten, geschickt nutzend, gelang es der Stadt, diesen

in kurzer Zeit die entscheidenden Herrschaftsrechte
abzunehmen und sie von da an in eigenem Namen auszuüben. Es begann
1373, da Bischof Johann von Vienne, der zeitlebens ein Fremder
geblieben war und trotz der von seinen Vorgangern geerbten
Schuldenlast sich m alle möglichen Handel hineinziehen liess,

107



der Stadt gegen zwei grosse Darlehen das Zoll- und Munzrecht
verpfändete. Zwei Jahre spater versetzte er an Leopold III.
von Oesterreich das Kleinbasel, so dass sich der Rat bald einmal

gezwungen sah, beim päpstlichen Stuhl eine ausführliche
Beschwerdeschrift wegen der Schädigung des Hochstifts einzugeben

(57). 1386 kam den Baslern die Niederlage Oesterreichs
bei Sempach, wo ihr nächster Gegner Leopold III. selbst den
Tod fand, sehr gelegen: Ihre Gesandten ritten stracks zum
deutschen Konig nach Prag und liessen sich gegen ein Darlehen
von looo Gulden von diesem mit der Reichsvogtei belehnen, die
durch Leopolds Tod ledig geworden war. Ebenso rasch knüpften
sie Verhandlungen mit den bestürzten Söhnen des Toten an, die
dringend finanzieller Hilfe bedurften, und liessen sich von
ihnen die bischöfliche Pfandschaft Kleinbasel um 7ooo Gulden
abtreten; schon sechs Jahre spater (1392) konnten sie die
Pfandschaft beim Bischof gegen Bezahlung von 298oo Gulden
einlösen. Etwa zur selben Zeit (1385) versetzte der Bischof Imer
von Ramstein der Stadt Basel das Schultheissenamt. 1398 führte
die Stadt das stolze und gewaltige Werk der umfassenden Um-

mauerung ihrer Vorstädte zu Ende, das sie drei Jahrzehnte vorher,

kurz nach dem Erdbeben, begonnen hatte. Welche Geldmittel
dafür aufgewendet werden mussten, kann man heute kaum mehr
annähernd schätzen (lo3). Trotzdem konnte die Stadt nur zwei
Jahre spater, 14oo, es wagen, von Bischof Humbrecht fur 22ooo
Gulden die Stadt Liestal, Stadt und Burg Waldenburg und die
Feste Homburg pfandweise zu erwerben.
Diese Reihe bedeutender Unternehmungen zeigt mit aller
Deutlichkeit, wie selbstbewusst die Stadt geworden war - im selben
Jahr 14oo ging sie auch mit Bern und Solothurn einen Bund zur
Wahrung des Landfriedens auf zwanzig Jahre ein - wie stark
ihre wirtschaftliche und finanzielle Stellung war, dass sie
m wenigen Jahrzehnten diese gewaltigen Geldsummen aufbringen
konnte, wie sich demgemass ihr Verhältnis zum ursprünglichen
Stadtherrn gewandelt hatte. Des Bischofs Stellung war entsprechend

geschwächt worden, das Bistum, das noch unter Heinrich
von Neuenburg, etwas mehr als ein Jahrhundert früher, auf dem
besten Weg war, die massgebliche Territorialmacht am Oberrhein
zu werden, sah seine wichtigsten Gebiete an die umliegenden
weltlichen Herren verpfändet und war zu alledem genötigt, um
seine Kreditoren zu befriedigen, alle seine Rechte in Basel
selber an die Stadtgemeinde abzutreten.

* * *

Es zeugt fur den Weitblick des Bischofs Johann von Flecken-
stein und die politische Einsicht, die er mehr als irgend ein
Basler Bischof des 14.und 15.Jahrhunderts besass, dass er das
Heil seiner Kirche augenblicklich und einzig in einer Einigung
mit der Stadt erblickte, dass er, statt der so gut wie verlorenen

Herrschaft über die Stadt, sich im Jura eine feste
Herrschaft und Residenz zu sichern suchte, dass er, "statt m ver-

108



geblichem Kampf mit Basel die letzte Kraft des Stifts zu
verzehren und es einem Nachbar zur Beute werden zu lassen"(81),
sofort daran ging, die verpfändeten Gebiete zurückzugewinnen.
Und als Graf Diebold VIII.von Burgundisch-Neuenburg sich
weigerte, St-Ursanne und die Schlosser der Gegend gegen die Pfandsumme

herauszugeben, schlug Bischof Johann ohne Zaudern los.
Mit einer Armee von 12oo Rittern unter dem Grafen Johann von
Tierstein und einem Basler Kontingent unter Burgermeister
Burkhard ze Rin eroberte er m drei Tagen das Verlangte zurück.
Diebold suchte aber bei seinem Lehnsherrn, dem Herzog Philipp
von Burgund, Hilfe und rüstete zum Krieg. Mit vereinten Kräften

wagten es da der Bischof und die Stadt mit ihren zugewandten
Orten, Stadt und Schloss Hericourt (westlich Beifort), den

Stolz des Grafen Diebold, zu belagern und zu erstürmen, so
dass sich dieser endlich dazu bequemte, die Pfandschaft
herauszugeben (57). Mit geringerer Muhe gelang es darauf dem
Bischof, Laufen, das Birseck, Riehen und Istein zurückzugewinnen.
Dem völlig erschöpften Hochstift kam die Stadt mit Darlehen
zu Hilfe, kam jedoch m ebensolchem Masse die Tatsache zustatten,

dass der Papst dem Bischof vorläufig die Abtei Selz mit
ihren reichen Einkünften gelassen hatte, konnte doch Johann
von Fleckenstein geltend machen, dass die eigentlichen bischöflichen

Einkünfte von früher 4ooo Gulden auf 12o Mark
zurückgegangen waren und mit diesen bescheidenen Mitteln eine
wirtschaftliche Gesundung des Bistums nicht zu erhoffen war.
Die organisatorische und administrative Tätigkeit, die der
Bischof m den folgenden Jahren in seinem Bistum entfaltete,
verrat den selben zielbewussten Plan: Die Burgen, die ihm die
jurassischen Herrschaften sichern sollten, gab er zuverlässigen

Ministerialen zu Lehen; St-Ursanne, Delsberg und Moutier
erteilte er Freiheitsbriefe, den Freibergern verlieh er
Steuerrecht und Markte; 1434 erliess er neue Synodalstatuten (37),
in denen er, durch die Erfahrung gewitzigt, bei Strafe der
Exkommunikation die Verausserung von Kirchengut verbot; im
selben Jahr sprach das kaiserliche Hofgericht der Stadt Basel
das seit 14o7 geltende Burgerrecht mit den Delsbergern ab, so
dass die bischöfliche Herrschaft wieder ungeschmälert ausgeübt

werden konnte (57).
Nicolaus Gerung, der Verfasser einer Chronik der Basler
Bischöfe (97), versichert, Johann von Fleckenstein hatte bei
längerem Leben alle Schulden abbezahlt. "II a bien merite son
titre de liberateur de l'Eveche", meint ein anderer Autor (77),
und Wackernagel schliesslich sagt: "Unzweifelhaft war Johann
eine bedeutende Persönlichkeit, so wenig er sich im einzelnen
erkennen lasst. Er tritt völlig hinter seinem Werke zurück.
Im Kreise der Domherren und des oberrheinischen Wesens
überhaupt blieb er, solange er Bischof war, ein Fremder. Er diente
nicht dem Bistum als lokaler Einzelheit, sondern m ihm der
Kirche, und dies gibt seiner Erscheinung etwas Grossartiges"
(57). Nicolaus Gerung, der nächste Vertraute Johanns von

109



Fleckenstein, da er wahrend sieben Jahren dessen Sekretär und
Kaplan war, in derselben Kammer schlief, ihm am Altar und bei
Tisch diente, mit ihm die Stundengebete sprach und von ihm
erfuhr, was keinem andern verraten wurde, überliefert uns ein
sympathisches Portrait seines Herrn. "Dieser Bischof", schreibt

er in seiner Chronik, "verliess seine Heimat, den Ort der
reichen Fülle und der Wonne, wo er vier prachtige Residenzen
in Setz, Strassburg, Hagenau und Weissenburg besass, und
kam nach Basel, wo er nur zwei völlig teere Hauser vorfand,
evn kleines in Basel, das kaum einem einfachen Kaplan genügen

mochte, ein anderes in Detsberg ohne Dach, wo er bei
Regenwetter kaum für Ttsch und Bett eine Stätte fand. Er gab
sich mit drei oder vier Dienern zufrieden und vermied alle
unnötigen Ausgaben... Er war ein friedliebender, frommer,
barmherziger Mann; keinem Hilfesuchenden versagte er seine
Gnade, keinen wies er einfach an seine Beamten weiter, seine
Tür stand alten offen... Er war freigebig, ohne verschwenderisch

zu sein, vor altem den Armen gegenüber"(97).
Es entspricht diesem Bild eines bescheidenen, zurückgezogenen,
nur der Seelsorge und der Sorge fur sein Bistum lebenden Mannes,

dass er am Konzil, dessen erste, von der Kirche als oe-
kumenisch geltende Sitzungsperiode fast ganz m seine Zeit
fallt, so gut wie gar nicht m Erscheinung trat; die
Reorganisation seines Bistums nahm ihn offenbar genug in Anspruch.
Da ihn kurz vor Weihnachten 1436 ein Schlaganfall hinweggerafft

hatte, wurde er am Thomastag im Beisein der Konzils-
herren in der Mainzerkapelle feierlich beigesetzt; sein Grabmal,

ahnlich demjenigen Arnolds von Rotberg, ist heute m
einer Wandnische der Neuenburgerkapelle zu sehen.

* * *

Sein Nachfolger Friedrich ze Rm (oder zu Rhein), der kurz
darauf aus einer Doppelwahl siegreich hervorging, hat offenbar

wesentlich aktiver an den Konzilsgeschaften teilgehabt,
obwohl die Versammlung schon wenige Monate nach seinem
Regierungsantritt vom Papst nicht mehr anerkannt wurde. Er konnte
noch an der 25.Session, der letzten des Konzils teilnehmen,
bevor dieses von Eugen IV.(1431-47) im September 1437 nach
Femara verlegt wurde, wodurch die Basler Versammlung zu
einer schismatischen Synode hinabsank.
Es kann hier nicht darum gehen, die Konzilsverhandlungen, die
in den Jahren 1431-1448 in 45 Sessionen gefuhrt wurden, in
aller Ausführlichkeit zu schildern. Deren Verlauf ist aus den
Konzilsprotokollen des Notars Pietro Bruneti, aus den
mehrbändigen Konziisgeschichten des Spaniers Johannes de Segovia,
des päpstlichen Legaten Johannes von Ragusa und des Sekretars
Enea Silvio Piccolomini, aus verschiedenen Tagebuchern und
weiteren Quellenpublikationen neueren Datums genauestens
bekannt. Es genüge uns, die Arbeit des Konzils m einen grosse-

110





ren Rahmen einzufügen und darzustellen, wie sich das vielfaltige
Konzilsgeschehen auf die Stadt auswirkte, deren Bischof

Friedrich ze Rin, im Gegensatz zu seinem Vorganger, gerade
dann aktiver am Konzil hervorzutreten scheint, da dieses zu
einer schismatischen Synode entartete.

* * *

In Konstanz hatte man sich auf die Einberufung von weiteren
Konzilien geeinigt, weil die Ziele, die man sich gesetzt hatte,
nur zum Teil erreicht worden waren. Vom Konstanzer Konzil
hatte denn auch die Basler Versammlung die hauptsächlichsten
Aufgaben zu ubernehmen.

Nur eines der Probleme nämlich, welches die damalige Kirche so
schwer belasteten, war in Konstanz, nachdem 14o9 in Pisa ein
erster Versuch fehlgeschlagen hatte, gelost worden: Das grosse
Abendländische Schisma, das 1378 mit der Ruckkehr des Papstes
von Avignon nach Rom begonnen hatte, durch die Doppelwahl von
franzosisch und italienisch bestimmten Päpsten ausgelost worden

war und Europa nahezu vier Jahrzehnte in zwei oder gar
drei Lager zerrissen hatte, war 1417 durch die Absetzung der
drei miteinander regierenden Papste und die Wahl Martins V.
beendet worden (lo6). Der Schaden, welcher der Kirche aus diesem

Schisma erwuchs, und die daraus sich ergebende Verwirrung
der Geister sind nicht zu unterschätzen.Der katholische
Kirchenhistoriker Joseph Lortz, der in seinen Werken vor allem
auch die Frage, wie es zur Reformation gekommen sei, zu
beantworten sucht, bemerkt mit aller Deutlichkeit: Da der Papst m
Avignon aus einem universalen Bischof des Abendlandes gewisser-
massen zu einem franzosischen Hofbischof geworden war, so
"war es verstandlich, dass man ihm etwa in Deutschland nicht
mehr ohne weiteres in allem dieselbe Autorität zuerkannte,
seine Worte nicht mehr alle so aufnahm wie vordem. Es ergab
sich eine Reaktion, die weithin als Absetzbewegung vom Papsttum

zu werten ist... (Zudem), wenn die Papste auch nicht daran
dachten, ihre universalen und universalistischen Ansprüche,
was das Zeitliche anging, zu beschranken, sie vielmehr m denkbar

unzeitgemasser Weise gerade damals weiter steigerten, so
war es doch nicht mehr der echt mittelalterliche religiose
Universalismus. Nicht zufällig, sondern mit innerer Notwendigkeit

bildete Avignon jenes fiskalistische System aus, m dem
der mittelalterliche kirchliche Universalismus pervertiert und
säkularisiert erscheint". Man spottete damals, die päpstliche
Kammer gleiche dem Meere; alle Flusse munden hinein, und doch
laufe es nie aus. "Auch von daher wurde der unersetzliche
religiose Nimbus zerstört, der die Papste umgeben, geschützt
und aus der Reihe aller übrigen Fürsten herausgehoben hatte.
Der Papst wurde zu einem Fürsten unter anderen Fürsten, über
den man redete, mit dem man verhandelte, und den man behandelte
und angriff wie einen andern Fürsten auch..."(lol). Soweit
Joseph Lortz, dessen Urteil durch das Geschehen am Basler

112



Konzil mehr als bestätigt wird. Wenn auch m Konstanz das
eigentliche Schisma beseitigt, die "causa unionis" erledigt worden

war, der demokratische Gedanke, wonach "die Synode als
rechtmassiges allgemeines Konzil ihre Gewalt unmittelbar von
Gott habe, und jeder Christ, auch der Papst, ihr bei Strafe
gehorchen müsse", hatte triumphiert und sollte in Basel noch
viel entschiedener verfochten werden.

Die zweite Hauptaufgabe, die dem Konstanzer Konzil zu losen
aufgegeben war, die "causa fidei", d.h.die Bekämpfung der
Häresie, war durch die einmutige Verurteilung der Lehren des
Wiclif, des Jan Hus und des Hieronymus von Prag gelost worden.
Die Verbrennung der beiden Prager, die sich geweigert hatten,
die vom Konzil verurteilten Irrlehren abzuschwören, erbitterte
aber die Böhmen, die in Hus ihren religiösen und nationalen
Fuhrer verloren hatten, so sehr, dass sie zu gewalttatigen
Methoden ubergingen. Konig Sigismund glaubte, allein gegen
die Emporer nichts ausrichten zu können, und bat Papst und
Reich um Hilfe. In den nun folgenden blutigen Hussitenkriegen
(1419-1436) wurden alle umliegenden Lander heimgesucht und
mehrere Reichsheere entscheidend geschlagen. Das kommende Basler

Konzil hatte deshalb zu diesem Problem nochmals Stellung
zu nehmen und eine neue Losung zu finden, um dem verheerenden
Kriege Einhalt zu gebieten.
Völlig unbefriedigend hatte das Konstanzer Konzil m der dritten,

der Reformfrage geendet. Die "causa reformationis", d.h.
die Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, war mit einigen
gesonderten Konkordaten mit den einzelnen Staaten und mit den
paar wenigen Dekreten, zu denen man sich entschliessen konnte,
keineswegs geregelt. Eine allgemeine und gleichartige Reform
musste als unmöglich aufgegeben, die reformatio m membris
(an den Gliedern) einer künftigen allgemeinen Synode
vorbehalten werden. Das Versagen m dieser entscheidenden Frage
war um so unbefriedigender, als der Ruf nach Beseitigung der
Missstande mindestens schon seit 12oo nicht mehr verstummt war
und aus allen Schichten kam. "Es ist nicht so, als ob nur
einige Kreise abstandiger Christen ihre Unzufriedenheit
geäussert hatten, vielmehr ist das immer wieder Erschütternde
und Entscheidende (wie Lortz meint) dies, dass die Forderung
nach Reform, die Aeusserungen der Kritik aus der Kirche selbst
heraus laut wurden, von treuen und treuesten Dienern des
Papsttums". "Mein Haus zerfallt, stelle es wieder her'" horte
der hl.Franz von Assisi in der Vision von San Damiano. Und
doch war es inzwischen, seit Beginn des 13.Jahrhunderts, nicht
besser, sondern immer schlimmer geworden, die Zersetzung
schritt mit innerer Gesetzmassigkeit fort. "Was sollten grosse

mittelalterliche Städte (wie Mailand und Florenz, aber
auch Basel) denken, wenn sie lo, 2o, 4o Jahre im Interdikt
leben mussten, ausgeschlossen von der Spendung der Gnadenmittel

der Kirche, weil sie mit einem Bischof oder Papst in
politische Konflikte geraten waren7 Was mussten die Volker denken,

113



wenn sie Papst und Papste, Papst und weltliche und geistliche
Fürsten in erbitterten Fehden widereinander wüten sahen7"(66)
Die Klagen gegen die Kurie mehrten sich zusehends, die Welt
war "erfüllt mit ungeduldigen oder wutenden, traurigen oder
revolutionären, trotzigen Rufen gegen die Herrschaft Roms und
des Klerus, gegen seine Bedruckung und Aussaugung, gegen seine
Willkur. Und gegen sein allzu geniesserisches Dasein... Die
Unzufriedenheit äusserte sich uberall, in der Literatur, auf
der Kanzel, m Flugschriften und Liedern, auf den Reichstagen

" (lol).
* * *

Das Basler Konzil, das zur Losung aller dieser hangigen Fragen
auf das Jahr 1431 einberufen worden war, zerfallt deutlich m
zwei Abschnitte: Nur fur die ersten 25 Sessionen von 1431-37
wird es als oekumenisches Konzil von der Kirche anerkannt, in
den Jahren 1437-48 gilt es als ketzerische Synode, als "con-
ciliabule schismatique", wie Louis Vautrey es verächtlich
nennt (38) - das Wort "conciliabule" hat ja mit der Zeit die
Bedeutung einer "geheimen und darum verdachtigen Zusammenkunft"

angenommen. Papst Eugen IV., der eine weitere
Radikalisierung der konziliaren Partei und eine zunehmende
Beeinträchtigung der papstlichen Gewalt befürchtete, verlegte nämlich

im Sommer 1437 das Konzil m aller Form nach Femara und
liess es dort im folgenden Januar zur Aufnahme der
Unionsverhandlungen mit den Griechen eroffnen.
Schon vorher hatte sich Eugen IV. gegenüber dem Konzil womöglich

noch reservierter als sein Vorganger Martin V. verhalten.
"Unrichtige Informationen über die Verhaltnisse in Basel,
Besorgnisse wegen der Verhandlungen des Konzils, ferner Rucksicht

auf die ersehnte kirchliche Union mit den Griechen"
hatten ihn schon im Dezember 1431, also wenige Monate nach der
Eröffnung der Versammlung, "zu dem verhängnisvollen Schritt"
veranlasst, das Konzil aufzulösen. In Basel war dieser papstliche

Entscheid auf lebhaften Widerstand gestossen. "Genährt
durch den Argwohn, der Papst wolle die Reform und deshalb das
Konzil nicht", hatten die Konziisherren die Konstanzer Dekrete
von der Superioritat eines allgemeinen Konzils über den Papst
erneuert und "mit dieser Legitimation" ihre Tätigkeit fortgesetzt,

bis Eugen IV., von Kardinal Cesarini, Konig Sigismund
und den deutschen Kurfürsten dazu gedrangt, allmählich
nachgegeben und Ende 1433 in der Bulle Dudum sacrum das Konzil
wieder anerkannt hatte"(98).
In der Periode der Verbindung mit dem Papst, die m der 16.
Session vom 5.Februar 1434 hergestellt worden war, erliess die
Synode immerhin eine Reihe von heilsamen Reformdekreten: Sie
fussten auf verschiedenen Reformvorlagen, wie derjenigen des
Konstanzer Konzils, auf einem Reformentwurf, den Papst Martin
V. im Hinblick auf dieselbe Synode von Siena hatte ausarbeiten

114



lassen, auf einer Schrift "De concordantia catholica" des Nikolaus

von Cues, m der er sich als eifriger Vertreter der kon-
ziliaren Idee erweist (1433), und auf einem Reformplan, den
der Basler Konzilsprasident Kardinal Cesarini offenbar auf
Grund der ihm eingereichten Reformvorschlage zusammengestellt
hatte. Allgemein ist in diesen Vorschlagen die Forderung der
Reform in der Verwaltung des Kirchenstaates und der kirchlichen

Guter, in Sachen der Pfrundenhaufung, der papstlichen
Reservationen und Exspektanzen (spezifisch päpstlicher
Privilegien), des Prozessverfahrens, der Zucht im Leben und Gottesdienst

sowie des Missbrauohs des Kirchenbanns(95). Die bei der
Synode eingereichten Petitionen gingen an einen Zwolferaus-
schuss, der sie den vier Deputationen, m denen jede Nation
vertreten war, vorlegte, die Reformvorschlage im besonderen
der Deputatio reformationis. Deren Beschlüsse gelangten an die
Plenarversammlung, in der sich alle Mitglieder des Konzils
vereinigten und die gewohnlich im Munster selbst tagte. Dass
die Reformdekrete des Konzils nicht ohne jede Wirkung blieben,
beweist die Tatsache, dass gerade im 15.Jahrhundert, wie
eingangs erwähnt, verschiedene Basler Kloster reformiert wurden,
das der Barfusser auf direkte Intervention der Konzilsvater.
Von den anderen Deputationen hatte sich diejenige"pro fide"
vor allem mit der hussitischen Angelegenheit zu befassen, die
zu Beginn des Konzils im Vordergrund der Aufgaben stand. Die
Verwerfung von Wiclifs Lehre und die Verbrennung des Jan Hus
am Konstanzer Konzil hatten ja einen langjährigen, erbitterten
Krieg in Böhmen entfesselt, der bei der Eröffnung des Basler
Konzils noch andauerte. Im Winter 1432/33 erschien auf dem
Flussweg eine stattliche Gesandtschaft der Hussiten, angeführt
von ihrem geistigen Haupt Jan Rokycana und dem Heerführer
Prokop. Die dreimonatigen Debatten im Predigerkloster, die auf
Konzilsseite vom Dominikaner Johannes von Ragusa gefuhrt wurden,

zeigten, dass nicht nur die Abendmahlslehre der Böhmen zur
Diskussion stand, sondern dass die beiden Parteien auch eine
völlig gegensatzliche Auffassung vom Wesen der Kirche vertraten

(94). Trotzdem kam auf Grund der sog.Prager Kompaktaten
vom lo.November 1433 ein Friede zustande, wonach das Konzil fur
Böhmen den Laienkelch zugestand. Das Schisma war damit
offiziell beseitigt. Praktisch blieb jedoch die Unordnung im Land
bestehen, und die Kompaktaten wurden 1462 von Papst Pius II.
wieder aufgehoben.
Eine dritte Deputatio pro pace setzte sich mit den grossen
Fragen des Weltfriedens auseinander, versuchte in verschiedenen
Konflikten, z.B. zwischen den Konigen von Spanien und Portugal,
zu vermitteln und war offenbar an der Aussöhnung zwischen
Karl VII.von Frankreich und dem Herzog von Burgund 1435
massgeblich beteiligt.

* * *

Die Friedensbemühungen an anderen Orten wurden jedoch in
zunehmendem Masse von den Gegensätzen innerhalb des Konzils,

115



die sich von Jahr zu Jahr zuspitzten, beeinträchtigt (lo5).
"Das Konzil verharrte nämlich m der Opposition gegen den
Papst und uberschritt auch seine Kompetenzen, als es die
Reform der Kurie m Angriff nahm, über die Wahl des Papstes,
fur den es einen Eid vorschrieb, über die Ernennung und Tätigkeit

der Kardinale Beschlüsse fasste und die Annaten sowie die
Reservationen ausser den im Corpus iuris enthaltenen aufhob"
(98). Als eine radikale Gruppe unter der Fuhrung des franzosischen

Kardinals Louis d'Aleman, Erzbischofs von Arles, immer
scharfer gegen Papst Eugen IV. auftrat, schlössen sich die
Gemässigten unter den Konzilsvatern, die der Entwicklung der
Dinge nur mit Sorge entgegenblickten und das Konzil mehr und
mehr von seinen eigentlichen Aufgaben abweichen sahen, zu
einer besonderen "Legatenpartei" zum Schutze des Papstes zusammen

Zum offenen Konflikt kam es in der Glaubensfrage. Die Basler
Konzilsherren glaubten sich auf Grund der Verständigung, die
sie mit den Hussiten gefunden hatten, am ehesten berufen, mit
den Griechen die Unionsverhandlungen zu fuhren, zu denen der
griechische Kaiser Johann VIII.Palaologos sich, allerdings nur
wegen der drohenden Turkengefahr, bereit erklart hatte. Den
Ruhm einer Einigung der beiden Kirchen mochten aber weder das
Konzil dem Papste noch der Papst dem Konzil gönnen. Beide
Parteien verhandelten mit den Griechen in Basel und m Byzanz.
Wenn sich auch am Konzil die Mehrheit fur Basel als den Ort
des künftigen Unionskonzils entschieden hatte und nur die
gemässigte Minderheit mit dem päpstlichen Legaten fur eine
italienische Stadt eingetreten war, gelang es in Byzanz der
geschickteren päpstlichen Gesandtschaft, die Griechen fur die
Abhaltung des Konzils in Femara zu gewinnen. "Als der Papst
dorthin die Synode berief, kannte der Zorn der Basler kein
Mass. Sie waren entschlossen, den Papst zu suspendieren und
abzusetzen. Da verliess der Kardmallegat Giuliano Cesarini,
der einsah, dass der Bruch nicht mehr aufzuhalten war, das
Konzil" (lo7). An die Stelle dieses energisch fur die Reform
streitenden, einsichtsvollen Kirchenfursten trat Kardinal
d'Aleman von Arles das Präsidium einer Versammlung an. Wie
sich nunmehr die Dinge entwickelten, zeigen die folgenden
Daten: "Am 8.Januar 1438 wurde das Konzil zu Femara eröffnet,
am 24.gleichen Monats die Suspension Eugens IV. vom Amte durch
das Basler Konzil erklart; am 25.Juni 1439 sprach das Basler
Konzil die Absetzung des Papstes Eugen aus, am 5.Juli kam in
Florenz die Union mit den Griechen zustande" (57).
Werden schon von den ersten 25 Sitzungen des Konzils vor seiner

Verlegung nach Femara nur diejenigen Dekrete fur oekume-
nisch gehalten, "die m Erfüllung seiner Aufgaben (Ausrottung
der Haeresie, Friedensstiftung und Kirchenreform) vom Konzil
erlassen worden sind und der Autorität des hl.Stuhles nicht
vorgreifen" (98), so kann von einer Oekumenizitat der folgenden

2o Sitzungen naturgemass keine Rede mehr sein. Denn in
den Jahren 1437-1448 liess sich die Basler Versammlung von

116





ihren eigentlichen Aufgaben, zumal der Reform, völlig ablenken
und erblickte schliesslich in der Selbstbehauptung gegenüber
dem romischen Stuhle ihren höchsten Zweck. Als einziger
Kardinal war der Erzbischof Louis d'Aleman von Arles zurückgeblieben,

an Stelle der grossen Herren, die entweder nach Femara
gezogen oder trotz der zahlreichen dringlichen Einladungen

des Konzils nie erschienen waren, traten in zunehmendem Mass,
ahnlich wie schon m Konstanz, Theologen und Kanonisten,
Vertreter der Universitäten, namentlich Paris, ja einfache Mönche
und Priester. Mochten auch Vertreter der konziliaren Theorie
oder spater des reformierten Kirchengedankens diese Ausweitung
begrussen und erwarten, "dass es wirklich bei dieser Zusammensetzung

des Konzils zu einer Reform der Kirche an Haupt und
Gliedern kommen wurde", da gerade die mittleren und niederen
Geistlichen das meiste Interesse an einer Reform hatten (loo),
die Tendenz, dass"nationale und 'demokratische' (oder auch
parlamentarische) Auffassungen m den inneren Organismus der
Kirche einzudringen versuchten, musste an der göttlichen
Einrichtung der Kirche (als einer Art monarchistischer Institution
mit dem Papst an der Spitze) scheitern. Die Kirche ist kein
Parlament, in dem die Mehrheit regiert" (51). In jener Sitzung
vom 25.Juni 1439, da Papst Eugen IV. als Haeretiker abgesetzt
wurde, weil er die neuerdings als Dogmen formulierten Konstanzer

Dekrete von der Superioritat der Konzilien leugnete,
stimmten nur 2o Prälaten ab, darunter 7 Bischöfe, aber 3oo
Doktoren und einfache Geistliche (98).
Als man daraufhin zur Neuwahl schreiten wollte, brach die Pest
aus, wie wenn die Missernten, der Einbruch der Armagnaken ms
Elsass (Frühjahr 1439) und die darauffolgende Teuerung nicht
schon Unglück genug gebracht hatten, und verlangte zahlreiche
Opfer unter den Konzilsteilnehmern wie unter den Stadtbewohnern.

Damals malten unbekannte Kunstler die Totentanzbilder
auf die Kirchhofmauern des Prediger- und des Klingentalklosters.

Wahrend die einen von einem Gottesgericht sprachen,
erwiderten die andern, dass wer fur Christus kämpfe, sich weder
vor Tod noch Teufel zu furchten habe (lo5). Im Oktober endlich
erlosch die Seuche, und man richtete im Haus der Mucke das
Konklave ein und erkor dort am 7.Tag den Herzog Amadeus VIII.
von Savoyen. Dessen Zustimmung einzuholen und ihn nach Basel
zu geleiten, schickte man eine Gesandtschaft an den Genfersee,
zu der neben dem Kardinal auch der Basler Bischof Friedrich
ze Hin und die beiden Burgermeister von Rotberg und von Baren-
fels gehörten. Am 24.Juni 144o traf der Neugewahlte endlich
in der Konzilsstadt ein, einen Monat spater wurde er auf offenem

Munsterplatz wahrend eines feierlichen Gottesdienstes
gekrönt und darauf in ebenso feierlicher Prozession ms
Predigerkloster geleitet, wo ihm zunächst Quartier bereitet war.
Das farbenfrohe, ungewohnte Schauspiel, das sich den Baslern
bot, kennen wir aus einem Brief, den Enea Silvio Piccolomini
dem damals in Bourges weilenden, aber an der Papstwahl betei-

118



ligten spanischen Professor Johannes von Segovia geschickt hat.
Felix V., wie sich der Herzog von Savoyen als Papst nannte,
redete sich offenbar ein, "dass die Christenheit ihn notwendig
hatte, um sie unter der Aufsicht des Konzils zu leiten... Aber
er tauschte sich, wenn er meinte, ein Gegenpapst könne noch
einmal eine Rolle spielen. Die Opfer, die er brachte, waren
umsonst gebracht. Er konnte wohl einige Kardinale ernennen...,
aber er fand nur wenige Fürsten, die bereit waren, ihn
anzuerkennen und fur ihn gegen Eugen IV. Stellung zu nehmen. Felix
V. ist der letzte Gegenpapst gewesen" (lo7).

#**
Was auf die Papstwahl folgte, war ein steter Niedergang bis
zur Auflosung. Die Frequenz nahm standig ab, eine Reihe
markanter Gestalten, wie Cesarini, Nikolaus von Cues, Johann von
Palomar, hatten das Konzil verlassen, weil sie nicht mehr
seine Wege gehen mochten. 1443, kurz nach dem Besuch Konig
Friedrichs III. m Basel, verliess auch Felix V. die Stadt,
der er fur das Munster die grosse Papstglocke gestiftet hatte,
und das Konzil, das sich vergeblich darum bemuht hatte, dass
der von ihm Gewählte von den Fürsten und Städten anerkannt
werde. Gerade die Papstwahl hatte das Ansehen des Basler Konzils

in jeglicher Hinsicht schwer geschadigt; hatten nämlich
frühere Konzilien sich bemuht, Schismen aus der Welt zu schaffen,

so hatte dieses Konzil erst zu einem Schisma gefuhrt. Es

ist deshalb nicht verwunderlich, dass sich verschiedene Staaten

den beiden Päpsten gegenüber neutral verhielten und
Felix V. nicht einmal in Deutschland offiziell anerkannt wurde.
Das Konzil, das sich kaum noch mit Reformvorschlagen befasste,
ging in Pfrundenangelegenheiten und ahnlicher Kleinarbeit auf
und musste machtlos zusehen, wie sich einer nach dem andern
von ihm abwandte.

Im November 1442 kehrte auch Enea Silvio dem Konzil den Rucken
und trat in den Dienst Friedrichs III., indem er fur die
Verständigung zwischen Deutschland und Papst Eugen arbeitete. Er
gewann den Kaiser fur den Papst, sprengte den Kurfurstenbund,
der zunächst seine Neutralltat proklamiert hatte, und nahm an
den Verhandlungen, die zum Aschaffenburger und Wiener Konkordat
von 1447/48 führten, entscheidenden Anteil, womit der Zwist
zwischen dem Reich und dem Papst beseitigt war. Friedrich III.
befahl nun den Baslern in drei aufeinanderfolgenden Mandaten,
ihre Versammlung aufzulösen, kundigte ihnen das Geleit und
verordnete, dass jedermann m Deutschland Nikolaus V. als
Papst anzuerkennen habe (lo7). Als die Basler zögerten, ihren
Schutz dem Konzil wieder zu entziehen, erklarte der Kanzler
Kaspar Schlick ihren Gesandten in Wien: "Wenn ihr, Herr Henman

(Offenburg), von dem Geleite redet, das eure Stadt soll
gegeben haben, so wisset, dass der Konig auch Geleit gegeben
hat; er achtet aber sein Geleit nicht minder als die Stadt
Basel das ihre, und hat doch das seine widerrufen"(57).

119



Der Rat musste nachgeben, und am 4.Juli 1448 verliessen die
letzten Konzilsteilnehmer, auch mit der Dienerschaft noch kaum
mehr als loo Personen, die Stadt. In Lausanne, wohin sie sich
begeben hatten, losten sie das Konzil auf und unterwarfen sich
dem romischen Papst Nikolaus V., nachdem kurz vorher auf
Betreiben des franzosischen Königs Felix V. resigniert hatte.
"Das letzte Schisma war so beseitigt. Aber auch die Konzils-
periode war damit abgeschlossen..." "Diss concilium hatt ein
schonen anfang, aber ein üblen ussgang". "Man erwartete nichts
Gutes mehr von Konzilien, nachdem das Basler ein neues
Schisma hervorgerufen hatte. Damit hatte das Konzil es unmöglich

gemacht, dass aus semen m vieler Beziehung guten Arbeiten
fur die Reform der Kirche etwas Positives herauskam. Die

Uebergriffe, die das Konzil sich anmasste, indem es die Supe-
rioritat über den Papst nicht nur in der Theorie, sondern auch
die Regierung der Kirche über dem Papste m Anspruch nahm,
rief in den zum Papste haltenden Kreisen ein solches Misstrauen

hervor, ja schuf eine solche Feindschaft, dass alles
verurteilt war, was von dieser Seite kam, auch die berechtigten
Arbeiten fur die Kirchenreform"(lo7). Und das war ein Unglück,
denn die Reformbedurftigkeit blieb, und mit der Reformbedurf-
tigkeit blieb der Wunsch nach Reform. "Das Unvermögen der
Kirche zur Selbstreinigung und Selbsterneuerung - trotz
tausendfacher Selbstkritik - wurde hier in Basel in jahrzehntelangen

Diskussionen um das Konzil in einer Weise vor der
Weltöffentlichkeit zur Schau gestellt, die unvergesslich war"(66).
Dasselbe meinte damals, 1448, Enea Silvio in einem Brief an
den Papst: "Es steht eine gefährliche Zeit bevor. Ueberall

drohen Stürme, und man wird die Geschicklichkeit der
Seeleute im Unwetter erkennen. Hoch sind die Basler Wogen nicht
gestillt. Unter dem Wasser ringen noch die Winde... Wir
haben einen Waffenstillstand, keinen Frieden, wir sind der
Gewalt gewichen, sagen jene, nicht uberzeugenden Gründen"

(lo7).
***

Bischof Friedrich ze Hin, der wie sein Vorganger Johann von
Fleckenstein einem elsassischen Geschlecht entstammte (lo2)
und der, wie gesagt, kurz vor der Verlegung des Konzils nach
Femara den Basler Bischofsstuhl bestieg, hielt bis zum
ruhmlosen Ende treu und standhaft zur Synode, die in seiner Stadt
tagte, und zum Papste, zu dessen Wahl er mitgeholfen hatte.
Er war einer der wenigen Pralaten, die im Juni 1439 mit der
Menge der übrigen Konzilsteilnehmer Papst Eugen IV. als
"'hartnäckigen, rebellischen, unkanonischen Zerstörer der kirchlichen

Einheit, als simonistischen, treulosen, unverbesserlichen
und schismatischen Haeretiker und Verschwender des Kirchenguts"

brandmarkten und absetzten; er befand sich unter den
Elektoren, die im November desselben Jahres den Herzog von
Savoyen zum Gegenpapst erhoben; er reiste im Gefolge des Kar-

120





dinals von Arles an den Genfersee, um den Gewahlten nach Basel
zu geleiten, und wusste sich in allen diesen Unternehmungen
von der Burgerschaft seiner Stadt unterstutzt. Er sah aber
seinen Irrtum ein und hatte mit Enea Silvio sagen können: "Ich

habe stets den Wunsch gehabt, nicht etwa Eugen IV. zu schaden,

wohl aber der Kirche zu dienen. Ich habe geirrt, ich
gestehe es, jedoch mit manch anderen und bedeutenderen
Persönlichkeiten zusammen. Ich bin dem Beispiel derer gefolgt,
die doch als Herolde des Rechtes und als Zeugen der Wahrheit
galten... Wer hätte da nicht irren können? Jetzt kehre ich
zu Dvr zurück, Heiliger Vater, und bitte Dich um Verzeihung
für die Beleidigung, derer ich mich, ohne es zu wissen,
schuldig gemacht habe"(lo4). So bekannte Enea Silvio dem

Papst seine Schuld. Ob allerdings der bischofliche Offizial
Gemminger, der noch vor der Abreise des Konzils sich in Rom

m einem öffentlichen Konsistorium Papst Nikolaus V. unterwarf
und daraufhin von diesem eine versöhnende Bulle fur Basel
entgegennehmen durfte, im Namen des Bischofs Friedrich ze Rin
oder aber auf eigenen Antrieb gehandelt habe, ist anscheinend
nicht mehr abzuklären - er wurde jedenfalls bei seiner Ankunft
in Basel eingekerkert und kehrte nach seiner Freilassung nach
Rom zurück.
Wie dem nun auch sei, Bischof Friedrich ze Rm war, als er bald
nach Konzilsende, am 5.Januar 1451, starb, ohne Zweifel Papst
Nikolaus V. treu ergeben. Wenn er auch als gestrenger Herr
offenbar bei seinem Klerus nicht sehr beliebt war, so ist
bekannt, dass er trotz den Konzilsgeschaften sein Bistum keineswegs

vernachlässigt hat. Aus seiner Zeit stammt der Liber Mar-
carum von 1441, der heute im Bischöflichen Archiv m Pruntrut
aufbewahrt wird und der uns auf lo9 prachtigen Pergamentblattern

genaueste Auskunft gibt über die kirchliche Einteilung
und Verwaltung der Diözese und über die Taxen, welche die
Pfarrer und Vikare und die Kloster und Stifte dem Bischof und
dem Domstift zu entrichten hatten (88). Im folgenden Jahre
erliess er auch neue Statuten fur das Landkapitel im Buchsgau.
1447 stiftete er in Delsberg ein Spital und ubertrug dessen
Verwaltung den dortigen Burgern. Die Basler Universitätsbibliothek

hütet noch heute als einen ihrer Schatze das Brevier,
das in den Konziisjahren m Basel fur Friedrich ze Rin
geschrieben und gemalt worden ist (6): Die beiden Codices fur
den Winter- und den Sommerteil bestehen aus über 9oo
sorgfaltig beschriebenen und mit zahlreichen Initialen und ein
paar wenigen Miniaturzeichnungen illustrierten Pergamentblattern

und waren wahrend Jahrhunderten verschollen. Und im
Grossherzoglichen Familienarchiv in Karlsruhe liegt das Lehenbuch

des Basler Bistums aus derselben Zeit, das ebenso
sorgfaltig ausgeführt ist und das u.a. auf einer Miniatur die
Huldigung der Vasallen vor dem bischöflichen Lehensherrn
zeigt (6).

122



Friedrich ze Rin war jedenfalls "durchaus Verwaltungsmensch
und Regent und als solcher von höchstem Werte fur das Bistum,
das unter seiner Leitung das Konzil, die Armagnakeneinfalle,
die Kriege durchzumachen hatte" - die Schlacht bei St.Jakob
fallt mitten in die Konzilsjähre, die Konziisherren selbst
trugen das Ihre zur Vermittlung der Parteien bei. "Aus der
Sorge fur das Bistum erwuchs auch Friedrichs aussergewohnliche
Leistung als Mediator und Obmann. Er wollte soviel als möglich
Ruhe haben im Lande, und da er dies Verlangen unterstutzen
konnte durch Geschaftsgeschick und Weltkenntnis, so bediente
man sich seiner Hilfe gerne". Dies ist das Denkmal, das Rudolf
Wackernagel in seiner Stadtgeschichte (57) dem Bischof Frie-
rich ze Rm gesetzt hat, dessen Regierungszeit fast völlig
vom unglücklich verlaufenen Konzil uberschattet war.

An jene Kirchenversammlung erinnert noch manches m der Stadt:
das Chorgestuhl, das der Basler Rat 1432 fur die Konzilsvater
im Munster aufstellen liess; der Kapitelsaal des Munsters, m
dem die beiden Stellvertreter Cesarinis, Juan de Palomar und
Johannes von Ragusa, am 23.Juli 1431 das Konzil eröffneten
und spater, wie in den Klostern der Prediger, der Barfusser
und der Augustiner, m den Stiftsgebauden von St.Leonhard und
St.Peter, die Deputationen tagten und die Verhandlungen gefuhrt
wurden - der Saal wird heute noch der Konzilssaal genannt;
das Gesellschaftshaus zur Mucke, m dem das Konklave seinen
Papst erkor; die grossen hölzernen Totenschilde der m Basel
wahrend des Konzils verstorbenen Pralaten an den Kirchwanden
der stillen Kartause (6), wo manche Konzilsteilnehmer Wohnung
genommen hatten, wahrend der päpstliche Legat Cesarini bei den
Deutschrittern, Kaiser Sigismund sieben Monate lang bei den
Johannitern, der neugewahlte Papst Felix V. zu St.Leonhard
und bei den Predigern und viele Geistliche und Doktoren in
den Privathausern bei recht hoher Miete logierten.
Noch ware manches kurzweilige Intermezzo am Rande des
Konzilsgeschehens, mancher farbenfrohe Einzug fremder Gesandten, manche

Festlichkeit vor dem Munster und auf dem Petersplatz zu
schildern, wozu uns die Tagebucher und Briefe verschiedener
Konzilsteilnehmer reichlich Stoff liefern konnten (lo9), ware
aber auch zu berichten von den Schwierigkeiten und den
Bemühungen des Rates und der Stadt, fur die Beherbergung der vielen

Fremden den notigen Raum zu finden, fur genügend Lebensmittel

zu sorgen, der Teuerung zu steuern, den Verkehr mit
den verschiedensten Munzsorten zu regeln, die Strassen nachts
zu beleuchten und möglichst rein zu halten, die Sicherheit
der Gaste in und vor der Stadt zu garantieren, das lichtscheue
Gesindel der Diebe, Vagabunden und Dirnen unter Kontrolle zu
halten, und vieles andere mehr.

Wir versagen es uns, um das Bild des Konzils, das wir in grossen
Zügen und mit seinen Bezügen zur damaligen religiösen,

123



kirchenpolitischen und geistesgeschichtlichen Situation zu
zeichnen versuchten, nicht zu beeinträchtigen, die Bischöfe
Johann von Fleckenstein und Friedrich ze Rin, welche die
Kirchenversammlung gewissermassen bei sich zu Gast hatten, nicht
allzusehr in den Hintergrund zu drangen: den ersten, der trotz
des oekumenischen Charakters des Konzils und seiner Anerkennung
durch den Papst an dessen Sessionen kaum in Erscheinung tritt,
und den zweiten, der nach dem Bruch mit Eugen IV. an dessen
Absetzung und der Wahl eines Gegenpapstes massgeblich beteiligt
ist und bis zum Abschluss am Konzil ausharrt, bevor er sich
dem neuen Papst Nikolaus V. unterwirft.
Wir verlassen das "Concilium der streitenden, diskutierenden,
prüfenden und so sehr m die Note, Schwachen, Sehnsuchte,
Aengste und Peinen und Hoffnungen der Zeit verstrickten Kirche",
auf das "von uberall her das Auge der angstvoll harrenden
Christenheit gerichtet" war (56), und erinnern abschliessend
daran, dass noch der Basler Bischof Eugenius Lachat, als er
am Vatikanischen Konzil von 1869/7o in Rom weilte, sich
veranlasst sah, öffentlich Abbitte zu leisten fur die Schmach,
die sein Vorganger dem Heiligen Vater angetan, indem er in
seiner Stadt einen Gegenpapst wählen und kronen liess (38).
"Eine Saat aber -fallt auf fruchtbares Erdreich: Der Bildungshunger

der Burgerschaft ist geweckt, der klassische Gedanke
keimt und blüht auf, und seine Frucht" wird wenige Jahre spater

die Basler Universität (56).

Literatur:
(Die Nummern 1-43 sind auf den Seiten 24ff., die Nummern 44-

58 auf den Seiten 48f., die Nummern 59-76 auf den Seiten 73f.
und die Nummern 77-93 auf der Seite loo aufgeführt)
94) Karl Binder: Der "Tractatus de Ecclesia" Johanns von

Ragusa und die Verhandlungen des Konzils von Basel mit den
Hussiten, Angelicum 28/1951

95) Edmund Bursche: Die Reformarbeiten des Basler Konzils,
Lodz 1921

96) Concilium Basiiiense, Studien und Quellen zur Geschichte
des Concils von Basel, 8 Bde., hg.von Johannes Haller,
Rudolf Wackernagel u.a., Basel 1896-1936

Aeneas Sylvius Piccolomini: Commentanorum historicorum
de concilio Basiliensi libri III, Helmstadn 17oo

Uta Fromherz: Johannes von Segovia als Geschichtsschreiber
des Konzils von Basel, Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft,

Bd.81, Basel 196o
97) Gerung Nicolai dicti Blauenstein: Chronica episcoporum

Basiliensium, Basler Chroniken, Bd.7, Leipzig 1915
98) Emil Goller: Baseler Konzil, in: Lexikon fur Theologie &

Kirche, 2.Bd., Freiburg i.Br.1931 (Sp.15-18)
Joh.Baptist Villiger m der neuen Auflage 1958 (Sp.23ff.)

124



99) Erwin F.Treu: Basel. Ansichten aus alter Zeit, Honnef 1957
(Bilder 2 und 12); vgl. Kunstdenkmaler, Bd.l (Lit.Nr.14)
(Abb.54, 59, 67-7o)

100) Paul Lazarus: Das Basler Konzil. Seme Berufung und
Leitung, seine Gliederung und seine Behörden, Diss.Berlin 1912

101) Joseph Lortz: Wie kam es zur Reformation' Christ heute,
1.Folge, 9.Heft, Einsiedein 195o

102) Walther Merz: Die zu Rhein, in: Oberrheinische
Stammtafeln, Aarau 1912, Tafel 12

103) Christian Adolf Muller: Die Stadtbefestigung von Basel,
l.Teil: Die Befestigungsanlagen m ihrer geschichtlichen
Entwicklung, 133.Njbl., Basel 1955

104) Enea Silvio Piccolomini - Papst Pius II. Ausgewählte
Texte aus seinen Schriften, hg.und ubersetzt von Berthe
Widmer, Basel/Stuttgart 196o

105) Paul Roth: Das Basler Konzil 1431-1448, Bern 1931
106) Karl Schonenberger: Das Bistum Basel wahrend des grossen

Schismas 1378-1415, Basler Zeitschrift fur Geschichte und
Altertumskunde, Bd.26/27, Basel 1927/28

107) Gustav Schnurer: Kirche und Kultur im Mittelalter,
3.Bd., Paderborn 1929

108) Rudolf Thommen: Basel und das Basler Konzil, Basler
Jahrbuch 1895

109) Theodora Von der Muhll: Vorspiel zur Zeitenwende. Das
Basler Konzil 1431-1448, München 1959

Johann von Venningen und die Universität

Auf Sonntag, den 21.September 146o, liessen die Rate der Stadt
Basel durch folgenden öffentlichen Ruf die gesamte Burgerschaft

auf den Munsterplatz aufbieten: "Lieben Herrn und gute
Fründe. Nachdem der Almechtige Got gefüget, dz der allerhei-
ligist in got vatter und herre her Pius der ander des namen
babst von sundern gnaden dise wirdige stat Basel begnadet
und eyn frye hohe schule, in allen zymlichen künsten ze
lesen und ze hören, hie ze sinde und ze halten, ufgesetzt
hat, soliche bebstliche gnade unser herren rete und meister
nüwe und alte eynhelliclich danckbarlich uffgenommen und
daruff alle und yeglich doctor es, meister und Studenten, so
also solich schule ze üben, löblich gefryet hand, nach in-
halt der briefe darüber gemacht, und umb dz menglich wissen
möge allen den, so von solicher schule wegen hie sint und
herkommen werden, zucht und ere ze tunde und sich nyemand
Unwissenheit halb entschuldigen möge,
So wirt man uff morn suntag vor imbiss mit der grossen rats-
glocken eyn zeichen by eyner halben stunde lüten und das
zeichen vor der nünden stunde verlassen. Herumbe so tund
unser herren menglichen ernstlich gebieten, er si edel oder
unedel ze beden Stetten, von zunfften und gesellschaften

125



und sust allermenglich, dz sy also uff morn früe umb die
nünden stunde uff burg by der linden, da man jerlich die
nüwen höupter und rete setzt und der stat friheit liset,
zusamen kommen und
daselbs die benant der stat Basel friheit der hohen schule
geben, die man mitsampt etlichen andern nottürftigen orde-
nungen offenlich lesen wird, zu hören und die ouch eygenlich
innemen und vesticlichen halten by den penen und besserungen
in derselben friheit eigentlichen begriffen. Denn wer darinn
sumvg und hinlessvg werent, solich friheit ze hören, den
soll das, ob er die tn dheinen stücken ze dheinen ziten die
friheit überfar en wurde, nit entschuldigen noch sy vor so-
lichen besserungen dheins wegs schirmen, sunder von inen
unlesslich genomen werden. Darnach mag sich menglich wissen
ze richten"{Rufbuch fol.5b, vgl.118).

Mit dieser öffentlichen Vorlesung der Universitatsprivilegien
wurde vor der versammelten Bürgerschaft die Eröffnung der
Hohen Schule sanktioniert, die am 4.April desselben Jahres im
Munsterchor vor dem gesamten Klerus der Stadt nach zweijährigen

Verhandlungen in Mantua, Rom und Basel gefeiert worden war
und deren 5oo.Wiederkehr I960 festlich zu begehen wir allen
Grund hatten. Die Gründung der Universität ist ohne Zweifel
in erster Linie die Tat und das Verdienst einer kleinen Schar
aufgeschlossener, gebildeter, geistig regsamer Manner, die m
Erinnerung an die eben erst verflossene Konzilszeit, die Wahl
des der Stadt gewogenen Kardinals Enea Silvio Piccolomini zum
Papst Pius II. und die Sorge der Rate um die wirtschaftliche
Entwicklung der Stadt geschickt nutzend, nicht ruhten, bis
sie ihr Ziel erreicht und das Werk vollendet hatten. Bischof
Johann von Venningen, der von Pius II. zum Kanzler der Universität

bestellt wurde, hat offensichtlich, entgegen der Ansicht
des Bistumshistorikers Louis Vautrey (38) und den Beteuerungen
Joseph Stocklins (117), der 19o2 eine ausiuhrliche Biographie
des Bischofs veröffentlicht hat, nichts Wesentliches zur Gründung

einer Hohen Schule in seiner Stadt beigetragen. Die
Universität war in erster Linie eine stadtische Gründung und bezog

auch von der Stadt einen grossen Teil ihrer Mittel; der
Bischof blieb auch als deren Kanzler ziemlich im Hintergrund
und beteiligte sich auch nicht an den Kosten. Diese auffallende

Tatsache veranlasst uns, zunächst kurz auf das Verhältnis
des Bischofs zur Stadt Basel, wie es m den vorausgehenden
Kapiteln untersucht und dargestellt worden ist, zurückzukommen.

Wir erinnern uns, dass Bischof Heinrich von Thun zu Beginn
des 13.Jahrhunderts noch als unbestrittener Stadtherr über die
entscheidenden Herrschaftsrechte verfugte, die er persönlich
vor dem Reichstag zu Ulm mit Erfolg verteidigt hatte. Im selben
Jahrhundert hatte dann Bischof Heinrich von Neuenburg versucht,
am Oberrhein im Kampf gegen seinen Rivalen, den Grafen Rudolf
von Habsburg, ein geschlossenes Territorialfurstentum zu

126



errichten, dessen Grenzen mit denen seines kirchlichen Sprengeis

identisch gewesen waren. Der Erfolg blieb ihm letztlich
versagt. Sein Tod unmittelbar nach der Wahl des Habsburgers
zum deutschen Konig bedeutete denn auch einen Wendepunkt m
der Geschichte des Bistums so gut wie in derjenigen der Stadt
Basel.
Und dies m mehrfacher Beziehung. Da es den Bischofen nicht
gelingen wollte, im elsassischen Teil ihrer Diözese auch die
weltliche Herrschaft zu gewinnen, richteten sie ihr Augenmerk
in zunehmendem Masse - ganz deutlich wurde uns diese Tendenz
bei Bischof Johann von Fleckenstein - auf den Jura: Dort schufen

sie sich mit der Zeit ein geschlossenes Herrschaftsgebiet,
indem sie nach und nach und oft dank finanzieller Unterstützung
durch die Burger von Basel die verpfändeten Gebietsteile alle
zurückgewannen; dorthin verlegten sie auch immer häufiger, vor
allem seit 1395, ihre Residenz, zumal auf ihre Schlosser zu
Pruntrut und zu Delsberg. Basel blieb zwar Bischofsstadt, das
Munster blieb Kathedrale, blieb "Haupt aller übrigen Kirchen
des Bistums"(74). Deshalb wurde ja auch der Bischofshof, den
Nicolaus Gerung als kaum eines Domkaplans würdig bezeichnet
hatte, um die Mitte des 15.Jahrhunderts noch erweitert und
umgebaut: Unterstutzt vom Konzilspapst Felix V., der 1446/47 in
den engen Räumen hatte residieren müssen, hatte noch Bischof
Friedrich ze Rin mit dem Neubau begonnen; sein Nachfolger
Arnold von Rotberg führte das Werk zu Ende, indem er vorne
den Torbau mit der sog.Rotbergstube und hinten die Kapelle
anfugte; zur reichhaltigen Ausstattung und zur Ausschmückung
der grossen Hofstube trug schliesslich auch Bischof Johann von
Venningen das Seine bei.
Wenn also Basel auch Bischofsstadt geblieben war, Stadtherr
war der Bischof im 15.Jahrhundert schon langst nicht mehr. Die
Burger und nach ihnen die Zünfte, auf die er sich zunächst als
seine getreuen Untergebenen gestutzt hatte, um die aufstrebenden

Domherren und die selbstherrlichen Ministerialen m Schranken

halten zu können, hatten dank dieser Konstellation ihre
Stellung standig verbessert und, unaufhaltsam nach Autonomie
und selbständiger Fuhrung der Geschäfte drängend, 1337 den
Einzug in den stadtischen Rat erlangt und bis 14oo die
wichtigsten Herrschaftsrechte eines nach dem andern dem geldbe-
durftigen Stadtherrn abgenommen. Der Bischof hatte schliesslich

eingesehen, dass fur ihn die Herrschaft über die Stadt
verloren war und dass sein Heil, zumindest vorlaufig, einzig
in einer Einigung mit der Stadt lag. Daher hatte die Hand-
veste, die ursprünglich eine Bestätigung der vom Bischof
verliehenen Rechte gewesen und bei jedem Wechsel auf dem Bischofsstuhl

erneuert worden war, allmählich den Charakter eines
Bündnisses mit gegenseitigem Hilfeversprechen angenommen. "Der
Grundsatz, der bis zu den Streitigkeiten Johanns von Venningen
mit der Stadt das Verhältnis zwischen den beiden beherrschte
und selbst m jenen Zwisten nicht ganz verleugnet wurde", so

127



schreibt Andreas Heusler, "war der einer gegenseitigen
Verpflichtung, m allem, was das Interesse des andern berühre,
diesem gegenüber m guten Treuen zu handeln, es ist ein tiefes
Bewusstsein der Zusammengehörigkeit, das alle Verhaltnisse
jener Zeit durchdringt. Jeder Bischof des 14.und 15.Jahrhun¬
derts hat dieselbe Handveste erteilt... Streng ward beiderseits

auf Anerkennung der Handveste gehalten; wie der Rat keinem

Bischof vor Erteilung derselben schwor, so erlaubte er
sich auch nicht, an ihren Bestimmungen über die Ratswahl etwas
zu andern... Das auf solche Weise jährlich erneuerte Gefühl
der Zusammengehörigkeit äusserte sich freilich fast noch einzig
darin, dass der Rat, wenn er ein Bündnis mit andern Städten
oder Herren einging, den Bischof ausnahm, und ihm die
Ehrendienste nicht versagte, welche in alter Zeit der Ausdruck
der Angehorigkeit gewesen, jetzt aber blosse Form waren. Der
Bischof aber hielt sich durch seinen Eid nicht bloss zur Haltung

der Handveste verpflichtet, sondern auch und namentlich
zur möglichsten Vermeidung der Zerstückelung des Bistums"(81).
Dieses Einvernehmen konnte jedoch den Bischof nicht darüber
hinwegtauschen, dass der Konflikt weltlicher und kirchlicher
Gewalt und das Uebergehen der Herrschaftsrechte an den Rat
ihn des Stadtregiments entsetzt, ihn aus einem Herrn zu einem
Nachbarn, und erst noch zum ärmeren Nachbarn einer reich und
machtig gewordenen Stadt gemacht hatte (74). Diese stand praktisch

unabhängig zwischen Bischof und Reich und bemuhte sich,
beide Faktoren klug auswagend, fur sich ein Gleichgewicht der
Kräfte herzustellen und zu halten. Der Bischof war zu einem
auswärts residierenden Schattenregenten geworden (5) - der
meist unbewohnte Bischofshof war dafür gewissermassen zum
Symbol geworden. Johann von Venningen und vor allem dessen
streitbarer Nachfolger Caspar ze Rin suchten zwar noch,
mindestens einen Teil der bisherigen bischöflichen Rechte
zurückzugewinnen. Aber schon die Tatsache allein, dass sie sich
vorzugsweise m ihren jurassischen Residenzen aufhielten -
Johann von Venningen sollte zudem der letzte Bischof sein,
der m seiner Bischofskirche bestattet wurde - zeigt deutlich

genug, dass sich ihre Machtbasis verlagert und ihr Interesse
verschoben hatte, dass das Verhältnis zwischen der Stadt

und ihrem früheren bischöflichen Herrn sich schon weitgehend
gelockert hatte.

« * #

Es wird nach dem Gesagten niemand mehr verwundern, dass
Bischof Johann von Venningen sich fast ausschliesslich den Sorgen

und Aufgaben seines Bistums zuwandte und sich um das
Schicksal seiner kleineren Landstädte im Jura kümmerte, dass
er mit der Stadt Basel zwar in gutem Einvernehmen lebte und
von ihr auch gerne als Schiedsrichter zugezogen wurde, es
ihr aber im übrigen uberliess, ihre Geschäfte selber zu
besorgen und sich die papstlichen und kaiserlichen Privilegien
fur die Errichtung einer Universität und fur die Abhaltung

128





von jährlichen Messen (1471) selber zu verschaffen, dass er
in allen Fallen, auch als die Stadt ihn bat, das Kanzleramt
der Universität anzunehmen, seine eigenen Rechte und Privilegien

wie auch diejenigen der Kirche und des Klerus der Diözese
feierlich vorbehielt und gerade in diesen Fragen, so bei der
Abgrenzung der Kompetenzen des geistlichen und des weltlichen
Gerichts, m einen heftigen, langjährigen Konflikt mit der
Stadt geriet.

* * *

Die Meinungsverschiedenheiten hatten sich schon unter dem
Vorganger, Bischof Arnold von Rotberg, geäussert, der 1451, bald
nach dem ruhmlosen Ende des Konzils, Friedrich ze Em auf dem
Bischofsstuhl gefolgt war, wurden aber noch, da Bischof Arnold
als Sohn und als Bruder eines Burgermeisters mit der Stadt eng
verbunden war, gütlich geregelt: Die Gerichtsordnung, die der
Rat 1457 zur Ausbildung eines Stadtrechts und zur Beschrankung
der Kompetenzen des bischöflichen Offizialats erliess, schwieg
sich noch über die umstrittensten Punkte aus, weil Bischof
Arnold gegen die geplante Verordnung Einspruch erhoben hatte
(81). Von dessen kurzer Regierungszeit ist im übrigen nicht
viel bekannt, er tat eben "ohne Geräusch seine Pflicht des
allmählichen Heilens und Erneuerns" in seinem von den
jahrelangen Kämpfen mit Oesterreich schwer getroffenen Bistum (74).
Er war hervorragend an Wissen und an Frömmigkeit, kunstlie-
bend, wie kaum ein anderer der Basler Bischöfe, wovon der
Kreuzgang und der Bischofshof noch heute zeugen; er war der
Stadt ein gnadiger, stets zum Frieden bereiter Herr, dessen
unerwarteter Tod 1458 (64j.) allgemein betrauert wurde; "An

desselben Herrn abgang der statt und dem lande uebel
beschall, denn er ein frommer geistlicher fürst, und zu allen
zweyungen gutlich oder rechtlich hinzulegen willig und
unverdrossen gewesen ist", lobte ihn der stadtische

Ratschreiber.
* # *

Wenige Tage nach Arnolds Tode, am 17.Mai 1458, wählte das
Domkapitel einstimmig seinen Dekan Johann von Venningen zum neuen
Bischof. Wie einst mit Fleckenstein, so kam auch jetzt eine
in Basler Dingen noch unverbrauchte, von allen Rucksichten
freie Persönlichkeit an die Regierung, die zuversichtlich an
die Wiederaufrichtung des Bistums ging. Der junge Pfalzer,
der 1427-3o in Heidelberg studiert und dort mit dem spateren
Bischof Arnold von Rotberg, seinem eigenen Vorganger, zum
Baccalaureus promoviert hatte, war allerdings schon seit bald
2o Jahren Basler Domherr, weilte aber zunächst m Speyer, in
dessen Domkapitel er seit ungefähr 145o die Wurde eines Dekans
bekleidete. In dieser Eigenschaft war er zweimal in offizieller

Mission nach Rom gereist, 1451, um einen Ablassbrief fur
den Wiederaufbau des durch Feuer zerstörten Speyrer Doms zu
erlangen, und 1456, um fur den neuen Speyrer Bischof Siegfried
von Venningen, seinen Bruder, die päpstliche Bestatigungs-

130



bulle zu holen. Dort, m Rom, muss er mit Kardinal Eneo Silvio
Piccolomini m Kontakt getreten sein, der damals Hauptberater
des alten Papstes Kallixt III. in deutschen Angelegenheiten
war. Rudolf Wackernagel (91) schreibt die Wahl Venningens m
gewisser Hinsicht geradezu der Einwirkung dieses Kardinals zu,
der nur wenige Monate spater seinerseits zum Papst Pius II.
gewählt werden sollte. Johann von Venningen scheint jedenfalls
erst kurz vor seiner Wahl sich bleibend in Basel festgesetzt
zu haben, wo er ebenfalls die Wurde eines Domdekans erlangte.
Wie dem auch sei, seine Wahl wurde offenbar allgemein begrusst.
Auf des Domkaplans Nikolaus Gerung Charakterisierung sich
stutzend, schreibt Wackernagel: "Auch unser Auge ruht mit
Freude auf der Erscheinung dieses Venningen. Sie zeigt nach
keiner Richtung ein Extremes, unter dem das Andre gelitten
haben wurde. Wie er schon im Aeussern durch Schönheit und
stattliche Haltung sich auszeichnete, so ist auch das Bild,
das die geschichtlichen Nachrichten von seinem Wesen geben,
ein durch und durch gesundes, wobei im Gegensatz zu dem
reservierten Arnold von Rotberg so gut wie zu dem ruhelosen Caspar
zu Rhein, seinem Nachfolger, ein Gefühl fürstlicher Wurde und
wahren kraftigen Behagens über Mensch und Umgebung ruht. Er
versah sein Haus aufs beste; er liebte und las Bucher; er
erfüllte alle Pflichten am Altar; er hatte im Ausgeben eine
grosse, im Einnehmen eine gluckliche Hand (weswegen ihm der
Basler Witz alsbald das Wortspiel des Johann von Pfenningen
widmete).... Aber das Erkennbarste ist sein Herrscherbewusst-
sem, das auch den Wert äusserer Repräsentation kannte" (91,
38). Gerade in diesem letzten Punkt unterschied er sich von
seinem Vorganger Arnold von Rotberg. Dieses Herrscherbewusst-
sem zeigt sich denn auch als hervorstechender Zug m all seinen

Unternehmungen, im Bau seiner prachtigen Residenzen m
Pruntrut und in Delsberg, so gut wie auf seinen Reisen an die
grossen Weltversammlungen, an denen er als erster Basler
Bischof nach langer Zeit wieder erschien, am Kongress zu Mantua
146o und auf dem Reichstag zu Regensburg 1471, damit an die
grosse Tradition seiner Vorganger im Hochmittelalter anknüpfend.

Alle diese Unternehmungen finden wir genauestens m der umfangreichen

Biographie, die Joseph Stocklm 19o2 auf Grund des
handschriftlichen Quellenmaterials publiziert hat. Wir konzentrieren

uns hier auf drei Aspekte der zwanzigjährigen
Regierungszeit Johanns von Venningen, auf sein Wirken zum Nutzen
seiner Diözese, zumal im Jura, auf seinen langjährigen Rechtsstreit

mit der Stadt Basel und, um auf unseren Ausgangspunkt
zurückzukommen, auf die Universität, die zwar nicht auf seine
Initiative, so doch gewissermassen unter seinem und des Papstes

Pius II. Protektorat errichtet worden ist.
* * *

Kaum war Johann von Venningen im April 1459 im Basler Munster

131



geweiht worden, so verreiste er nach Wien, um vor Kaiser Friedrich

III. den Treueid abzulegen, sich mit den Regalien belehnen
und seine Rechte und Privilegien bestätigen zu lassen, darauf

an den päpstlichen Hof "in Mantua, wo Pius II. den schlecht
besuchten Furstenkongress zur Bekämpfung der Turkengefahr
abhielt. Bischof Johann kümmerte sich jedoch weniger um das
Kongressprogramm als vielmehr um das,was er von dem ihm
wohlgeneigten Papste fur seine Diözese erlangen konnte... Es war
nicht etwa Egoismus, der ihn nach Mantua gefuhrt, sondern die
Notwendigkeit, seiner bischofliehen Kasse, die seine Vorganger
zumeist geleert, aber selten geaufnet hatten, neue Einnahmequellen

zuzuführen. Dass er hiebei nur das Wohl seiner Diözese
und nicht etwa das eigene im Auge hatte, beweist schon der
Umstand, dass Johann von Venningen wahrend seiner langen Regierung

die Staatsdefizite stets aus seinem eigenen beträchtlichen
Privatvermogen deckte und auch die geldkraftigen Verwandten
seines Geschlechts zu diesen Zwecken heranzog"(117).
Joseph Stocklm errechnet zwar auf Grund des uns erhaltenen
bischöflichen Haushaltungsbuches, dass nahezu ein Drittel
aller Einnahmen auf aufgenommenen Kapitalien beruhte. Wenn also
auch Johann von Venningen gleich seinen Vorgangern ohne fremde
Hilfe nicht auskam, so war doch die Art, wie er sich des Mittels

der Anleihen bediente, eine vollkommen andere. "Wahrend
unter seinen Vorfahren auf dem bischöflichen Stuhl die Stadt
Basel so eigentlich die Pfandleihanstalt geworden war, m
welche allmählich sämtliche bischoflichen Rechte und Privilegien

gegen klingende Münze verschwunden waren oder zu
verschwinden drohten" - Johann von Fleckenstein war darin eine
rühmliche Ausnahme - "so war Bischof Johann von Venningen
vor allem darauf bedacht, die bestehenden Einnahmequellen zu
erhalten, sie wieder ertragreich und ergiebig zu machen, und
wenn immer möglich die alten, verpfändeten, wieder auszulosen"
(117). Um nicht noch mehr m Abhängigkeit von seinen burger-
lichen Untertanen zu geraten, suchte er sich die kleineren
Summen bei seinen personlichen Freunden, bei Adligen, die
grosseren Summen jedoch bei den ihm ergebenen Klostern und
Stiften oder aus dem Kreise seiner reichen Verwandtschaft zu
verschaffen. Am willkommensten waren ihm naturgemass die
"früntlich lychung", die wohl nicht als Darlehen, sondern eher
als freiwillige Abgaben zu betrachten sind; so erhielt er z.B.
1461 je 6oo Gulden vom Petersstift und von der Bruderschaft
St.Johann auf Burg, je 5oo Gulden vom Chorherrenstift St.Mar¬
tin zu Colmar und von St.Ursanne, je 3oo Gulden von der Abtei
Munster im Elsass, der Abtei Bellelay und den Basler Dominikanern

und je 2oo Gulden von St.Martin, St.Leonhard, St.Alban
und den Augustinern zu Basel und dem Stift Thann, zusammen
die respektable Summe von 38oo Gulden. Im selben Jahr 1461
ergab eine Generalkollekte, die der Bischof mit päpstlicher
Bewilligung begonnen hatte, "von der pfaffheit uff dem land
und der laienschafft hinder dem stift gesessen und die eigen

132





sint... ", über 6000 Gulden. Der Gesamtertrag von über 12ooo
Gulden musste hauptsächlich zur Renovation der bischöflichen
Bauten im Bistum dienen (117). Bose Mauler prägten das Wort
von "Hans von Pfenningen", der Domkaplan Johannes Knebel suchte

m seinem Tagebuch den Bischof gar zum hartherzigen Geizhals

zu stempeln. Doch blieben das vereinzelte Stimmen. "Kundig
über gelt und fällig zu gutt, doch freygebig, wo es von noten",
wird er vielmehr von den einen Zeitgenossen gelobt; die andern
schreiben: "Hat wol husgehalten, vil gebuwen und an die stift
von schlossern, husern, wonungen und wider erlöst... durch
disen bischoff war die stifft Basel one zwifel noch mehr
gebessert worden, wo solichs nicht verhindert hätte der burgundische

krieg, so sich anhub anfänglich 1475". Und m der Tat,
trotz der peinlich genauen Buchführung und der Überaus
korrekten Finanzpolitik Johanns von Venningen steht gegen Ende
seiner Regierungszeit im Haushaltungsbuch die Notiz: "Summa

summarum alles ussgeben von dem sieben zehenden tag im meyem
in dem acht und fünffzigist gar biss uff dass acht und sie-
benzigvst gar tuet zusamen in gold gerechnet (ye l pfund
3 Schilling fur ein gulden angeschlagen) sibentzik ein tu-
send funff und zwanzig gulden ein orth und sechzehn pfennig.
Davon abgezogen die sum alles innemmens, die da ist funffzig
siben tusend achthundert funffzig drythalben gulden zehen
Schilling dry pfennig. Also blibt die summ dess Ussgebenss
über die summ dess innemens dry zehen tusend hundert sibent-
zvg zween gulden ein ort zween schilling svben pfennig und
ein utrisch gulden"(117).

An diesem unerfreulichen Tatbestand, an diesem Defizit, waren
nicht nur die Burgunderkriege schuld, an denen Johann von
Venningen als Verbündeter der Eidgenossen, der (elsassischen)
Niederen Vereinigung und des Herzogs Sigismund mit einem
Kontingent von looo Mann beteiligt war und in deren Verlauf stets
von neuem zahlreiche Dorfer der Ajoie zerstört und gebrandschatzt

worden waren. Schon zu Beginn seiner Regierungszeit
hatte sich der Bischof 1461 zu einem Unternehmen entschlossen,
das gewaltige Mittel erforderte, zum Ruckkauf der Stadt und
des Schlosses Pruntrut nebst den dazugehörigen Gebieten der
Ajoie, die einer seiner Vorganger, Bischof Imer von Ramstein
1386 an die Grafen von Mompelgard-Wurttemberg veraussert hatte
(117, 38). Fur diese Gebiete zahlte er am 27.Juni dem Grafen
Eberhard die erkleckliche Summe von 225oo Gulden. Fast ebenso
grosse Mittel verschlang in der Folgezeit die Wiederherstellung

des Schlosses von Pruntrut, seiner völlig verwahrlosten
Residenz, zumal Johann von Venningen in dieser Hinsicht nicht
sparte, "sondern vielmehr nach den ubereinstimmenden Zeugnissen

seiner Zeitgenossen den Neubau des Schlosses im Aeussern
so imponierend und im Innern so luxuriös gestaltete, dass es
fur den Aufenthalt des Kaisers oder des Papstes nicht
herrlicher hatte sein können". Die m den Jahresrechnungen
regelmassig wiederkehrenden Ausgaben und Lohne an Goldschmiede,
Seidensticker, Tuchhandler, an Glaser und Glasmaler, an den

134



Maurermeister Klaus Faesch und den Bildhauermeister Gall aus
Bregenz, die am bischöflichen Hof zu Basel und in den Schlossern

von Delsberg und Pruntrut m jenen Jahren verkehrten,
lassen diese Zeugnisse durchaus glaubhaft erscheinen: Alle
diese Kunstler und Handwerker trugen Wesentliches zum Wiederaufbau

und zur Ausstattung der beiden Residenzen bei, sorgten
zugleich fur die Ergänzung und Erneuerung der kirchlichen
Kultgegenstande in Basel, in Delsberg und m der 1478 gestifteten

Schlosskapelle von Pruntrut und verfertigten ihm die
Messer, Becher und Ringe, die er auf seinen mannigfaltigen
Reisen, an Taufen und Hochzeiten und zu Neujahr zu verschenken
hatte. Und Johann von Venningen zeigte sich m seinen Geschenken

wie in der Entlohnung keineswegs knauserig, so sehr er
sich anderseits gegen Ueberforderung zu wehren wusste.

Schliessen wir unseren Gang durch die bischöfliche Hofhaltung,
den uns sein umfangreiches, nahezu 5oo Folioseiten zahlendes
Haushaltungsbuch gestattet hat, ab mit einem Blick auf die
Ausgaben, die dem Bischof die Reise von 1471 an den Regensburger

Reichstag verursacht hat (117). Wahrend er 1459/6o noch
zu Pferd nach Wien und Mantua gezogen war, liess er sich zu
diesem Anlass einen eigenen prunkvollen Wagen herrichten und
sich von 4o neueingekleideten Berittenen begleiten.
Dementsprechend muss er auch m Regensburg aufgetreten sein; mit
Stolz berichtet jedenfalls sein Kanzler Wunnebald Heidelbeck:

"Es sind vil weidehcher, stolzer, gerader herren, darsuo
ander ritter und knechten hie, aber under allen herren,
geistlichen und weltlichen, Wirt min herr von Basel fur den
geredesten und bas personiertesten herren geachtet, und der
gemein man rett: es wer wol, wurde man an den turken
siechen, das er das paner voran solte tragen"(117).

Dieses herrliche Auftreten verfolgte natürlich den Zweck, seiner

Intervention beim Kaiser in seinem Streit mit der Stadt
Basel, von dem noch zu reden ist, Nachdruck zu verleihen; es
ist jedoch ebensosehr Ausdruck des Herrscherbewusstseins des
Bischofs Johann von Venningen, der sich der reichen Stadt am

Rhein gegenüber zu behaupten suchte.

Neben dieser umfassenden Tätigkeit als weltlicher Reformator
seiner Diözese vergass Bischof Johann keineswegs seine geistlichen

Aufgaben. In seinen Synodalstatuten, deren wichtigere
Bestimmungen auf den ähnlichen Statuten seiner Vorganger seit
Bischof Haito beruhten, fugte er eine Reihe neuer Artikel ein,
in denen sich deutlich seine Sorge um die Reformierung seines
Klerus und um die Beseitigung verschiedener Missstande
äussert: So solle der Klerus die Gewohnheit abstreifen, ohne Not
die seinem Stand und seinem Orden anstehende Kleidung abzulegen

und sich im Volk m gestreiftem Gewand und mit Mutzen
zu zeigen, andernfalls wurden ihm die Einkünfte eines Jahres
entzogen, womit ohne Zweifel eine zur Zeit des Konzils auf-

135



gekommene Unsitte bekämpft werden sollte; der Klerus gebe ferner
das gute Beispiel hinsichtlich der Beobachtung der Fastengebote

und der Sonntagsheiligung, weswegen eine bereinigte
Liste der Fasttage und der arbeitsfreien Feiertage beigegeben
wurde (117, 38).
Ebenso revidierte Bischof Johann von Venningen die Statuten
der meisten Stifte im Jura, in St.Ursanne, St.Michel zu Prun-
trut und Moutier-Grandval, womit am letztgenannten Ort ein
mehrjähriger Streit zwischen dem dortigen Kapitel und dessen
Propst beigelegt wurde. Die Bestimmungen regelten die Rechte
und Pflichten der Kapitel gegenüber dem bischöflichen
Oberherrn, das Jagdrecht, das Strafrecht, die Verpflichtungen fur
gegenseitige Hilfeleistung, das Burgerrecht und die damit
verbundene Pflicht, dem Bischof als dem Landesherrn zu huldigen,
und anderes mehr. Alle diese Urkunden stimmten vor allem in
dem Punkte uberein, dass die souveränen Rechte des Bischofs
über die verschiedenen Teile des Bistums feierlich anerkannt
und bestätigt wurden.

Bald nach seinem Regierungsantritt hatte sich Bischof Johann
ferner an Papst Pius II. gewandt mit einer Klage über die
Zustande, die in vielen Klostern seiner Diözese festzustellen
waren und denen er nicht beikommen konnte, da sie nicht ihm
unterstellt waren. Am schlimmsten schien es mit St.Leonhard
bestellt zu sein. Die lange Liste der Klagen, die sich im
bischoflichen Archiv erhalten hat und die von der mangelhaften
Seelsorge und unwürdigem Benehmen wahrend des Gottesdienstes
bis zu üppigen Kleidern, Waffentragen und Einlass von
Weibspersonen ungefähr alles auffuhrt, spricht da eine deutliche
Sprache. Arnold von Rotberg hatte gegen die "desolatio lrre-
parabilis" nichts ausrichten können; erst dem energischen
Johann von Venningen gelang es, mit päpstlicher Ermächtigung,
"das verlorene Schaf in die Hürde zurückzubringen". Er griff
zu, säuberte das Kloster von allen Insassen und ubergab es im
Dezember 1462 der Windesheimer Kongregation, die vom
niederländischen Kloster gleichen Namens aus sich um eine Ordensreform

im Sinne der Devotio moderna des Laienpredigers Gerhard
Groote, d.h.der vermehrten Schriftlesung und Meditation bemuhte.

Ihre Bemühungen waren von Erfolg gekrönt. Die Chorherren
von St.Leonhard, die über ihre Chorstuhle "Ernst vor dem al-
tor, sucht in dem kor, das ist unser labor" geschrieben hatten,

wurden ihrerseits 1473 mit der Reformation des Stifts
Interlaken betraut (74).
Grosseren Schwierigkeiten begegnete Johann von Venningen im
Kloster St.Alban. Als trotz mehrerer Schreiben an Nicolas de
Bourbon, den Abt von Cluny, nichts unternommen wurde, setzten
der Bischof und der Rat selber einen neuen Prior ein und
bestellten eine Aufsichtsbehörde über die Verwaltung des
Klosters (117). In den selben Jahren verwehrte Bischof Johann,
assistiert vom päpstlichen Legaten Alexander von Forli, den

136





Bettelmonchen ihre Uebergnffe auf die Pfarrrechte des
Weltklerus. Gänzlich misslang Venningens Reformversuch im Kloster
der Klingentaler Nonnen, deren Lebenswandel geradezu zum
öffentlichen Aergernis geworden war. Trotz der päpstlichen Bulle,
die verlesen wurde, trotz der Unterstützung durch den stadtischen

Rat, der meinte, dass "die Sachen des benannten klostevs
halb besserunge nit onnotdurftig sind", blieb die Angelegenheit

liegen, da der Bischof von Konstanz, m dessen Diözese
das Kloster lag, die Einmischung seines Basler Amtsbruders
hintertrieb und die Klosterfrauen dies weidlich ausnutzten.

Zu ebensolchen Schwierigkeiten und ähnlichen Kompetenzstreitigkeiten
kam es beim Versuch Johanns von Venningen, die rechtlichen

Beziehungen zwischen Stadt, Kapitel und Bischof zu
regeln. Der Bischof hatte zwar kurz nach seinem Regierunsantritt
der Stadt die übliche Handveste erteilt und darauf einige Jahre
in recht gutem Einvernehmen mit ihr gelebt. Das Verhältnis
zwischen den Gerichten des Schultheissen und des bischöflichen
Offizialats war jedoch allmählich so schwierig geworden, dass
eine Losung der Fragen einmal erfolgen musste, und zwar auf
rechtlichem Wege, denn beiderseitiges Entgegenkommen war nicht
mehr möglich (81, 91). Der Bischof, der zu einem klaren
Entscheid kommen wollte, beschritt den damals üblichen Prozessweg:
Ein Schiedsgericht sollte 1466 über Klage und Gegenklage
urteilen: Der Bischof wählte zu Schiedsrichtern die zwei von ihm
unabhängigen Ratsmitglieder Bernhard von Laufen und Hans
Bremenstein den Salzmeister, der Rat seinerseits aus den bischoflichen

Dienstmannen Ritter Thuring von Hallwil, Landvogt in
Vorderosterreich, und Heinrich Reich von Reichenstein. Vor
diesem Schiedsgericht erschienen am 12.September 1466 m der
grossen Stube des Bischofshofes die beiden Parteien, einerseits

Bischof Johann von Venningen persönlich und fur das
Kapitel, das ja den Bischof massgeblich zu seinem Vorgehen
gedrangt hatte, der Dompropst Hans Werner von Flachsland mit
dem Juristen Peter zum Luft und anderen Domherren, anderseits
der alt Burgermeister Ritter Hans von Barenfels mit einigen
Ratsherren und dem Stadtschreiber Konrad Kienlin.
In 32 Klagepunkten unterbreitete der Bischof hier seine
Beschwerde (Wortlaut in 117). "Es handelte sich nicht um geringe
Kompetenzstreitigkeiten", so bemerkt Andreas Heusler (81),
der über diese Rechtsfragen in seiner Verfassungsgeschichte
am besten Bescheid weiss, "sondern um die Frage, ob das Schult-
heissengericht ein ausschliessliches Stadtgericht fur alle
Zivilsachen sein und sein Inhaber, der Rat, die gesetzgebende
Gewalt auch fur das Privatrecht üben solle, wie er sie schon
langst fur das Strafrecht übte, oder ob das Schultheissenge-
richt wieder werden solle, was es faktisch schon langst nicht
mehr war, ein bischöfliches Gericht, ob zudem der Offizial
durch Uebergreifen m den Kreis des weltlichen Gerichts auf

138



die ganze Rechtsbildung und das Rechtsleben Einfluss behalten
solle... Der Bischof verlangte nicht einfach die Zurückweisung
des Schultheissengerichts m seine Schranken, sondern in erster
Linie die Aufhebung der Unzuchter"(eines fur die Beurteilung
geringerer Vergehen seit dem 14.Jahrhundert bestehenden
Gerichtes von drei Ratsherren), die dem seinen Eintrag taten.
Daneben standen in der mit wenig Ordnung zusammengestellten
Beschwerdeliste auch Artikel, in denen sich der Bischof fur
die Rechte seines geistlichen Gerichts, des Offizialats, gegen
die Eingriffe desselben Schultheissengerichts wehrte, das er
gegen die Unzuchter zu decken suchte. Alle Klageartikel, vor
allem diejenigen, welche die vom Rat eingeführten Neuerungen,
beispielsweise m der Gerichtsordnung von 1457, verlangten,
fussten eben auf dem Grundsatz, dass das Schultheissenamt,
wenn es auch der Stadt verpfändet war, des Stifts Eigentum
sei, der Bischof also dem weltlichen wie dem geistlichen
Gerichte gleicherweise ihre Kompetenz bestimmen könne, und, da
das geistliche Gericht das älteste sei, niemand gehindert werden

solle, an dieses zu appellieren (81).
"Dazu kam aber noch mehr: Indem der Bischof auf den Inhalt
des alten Bischofsrechts zurückging, musste er dahin gelangen,
Wiederherstellung der bischöflichen Herrschaft zu fordern,
wie sie im Bischofsrecht enthalten war... Er forderte deshalb
auch die Wahl des Burgermeisters durch die Kieser, jährliche
Eidesleistung der ganzen Gemeinde auf Burg, Beisitz der
bischöflichen Lehnsleute im Rat bei Verhandlung bischöflicher
Angelegenheiten, Verzicht der Stadt auf die Umsatzsteuer des
Umgelds und anderes mehr. So war mit einem Male der ganze
zweihundertjahrige Entwicklungsgang der stadtischen Freiheit
wieder m Frage gestellt. Was Johann von Venningen forderte,
war Wiederherstellung des Rechtszustandes zur Zeit Heinrichs
von Neuenburg. Weiter zurückzugehen hinderte ihn die von ihm
selbst beschworene Handveste"(81). Wackernagel fragt sich
angesichts dieses Tatbestandes, wie weit Bischof Johann selber
an die Realisierbarkeit seiner Postulate glaubte, und meint
wohl nicht zu Unrecht, er habe mehr aus Grundsatz, aus einem
Gefühl der Pflicht gegen das ihm anvertraute Bistum als etwa
aus innerem Bedürfnis oder innerster Ueberzeugung gehandelt,
zudem machtvoll gedrangt durch sein Kapitel unter dem ziel-
bewussten Dompropst Hans Werner von Flachsland, vielleicht
auch der allgemeinen Tendenz der Zeit zur Ausbildung und
Formulierung der landesherrlichen Macht folgend, einer Tendenz,
wie er sie etwa in der benachbarten Markgrafschaft, in Bayern
und im Bistum Speyer beobachten konnte (91).
Wie dem auch sei, der Rat antwortete auf jeden einzelnen der
32 Artikel, indem er die Fragen zum Teil prinzipiell erörterte,

meistens aber indem er auf die herkömmliche Uebung und
die Nützlichkeit hinwies. Selbstbewusst erklarte er:

"So befremdet uns mcht unbvlltg, dass unsere Stadt mit
Grund und Boden und andern Stücken der Stift zu Basel von

139



Recht, Natur und Eigenschaft zugehören solle, da wir doch,
solang die würdige Stift gestanden ist und ihre weltliche
Gewaltsame von dem heiligen Reich empfangen hat, gegen
der Stift, soviel wir pfhchtig gewesen, gehorsamlich und
löblich miteinander herkommen sind, und aber nichts desto-
weniger daneben als eine lobliche ziemliche Commune eine
freie Stadt mit allen Herrlichkeiten, Gerechtigkeiten,
Freiheiten, Vorteilen und Gewohnheiten, als andere des heiligen
Reichs freie Städte Coin, Regensburg, Strassburg und andere

in kaiserlichen und königlichen Briefen gewürdigt
und gewidmet worden sind von allen Herren von Basel und
sonst bis auf diese unsers Herrn von Basel zweifelnde
Einrede. Der Bischof möge bedenken, dass man ihm keinen andern
Gehorsam schuldig sei denn als Christenmenschen ihrem geistlichen

Prälaten, und von weltlicher Gewaltsame wegen bloss
den Rappenpfennig von der Eigenschaft der Hofstätten in
unserer Stadt auf St.Martinstag"(81).

Nach Repliken und Dupliken kam endlich 1471 ein vorlaufiges
Ende, nicht mit einem eigentlichen Schiedsspruch, sondern mit
einem Ratschlag, den beide Parteien ins Bedenken nahmen. Er
lautete Überaus gunstig fur den Rat, weil die Schiedsrichter
in ihrer Mehrheit offenbar die herkömmliche Uebung in Basel
hoher achteten als die bischöflichen Ansprüche. Auch auf dem
Regensburger Reichstag, an den Johann von Venningen nach
vorausgehenden längeren Unterhandlungen mit dem Kaiser persönlich
und mit grossem Gefolge gereist war, drang er mit seinen
Begehren nicht durch: Das kaiserliche Privileg vom 31.Juli 1471
schien zwar alles zu gewahren, was der Bischof wünschte, da
es jedoch ganz allgemein gefasst war, blieb es ohne Wirkung.
Und eigene Macht hatte der Bischof nicht mehr, um sich gegen
seine aufstrebende und selbstbewusste Stadt durchzusetzen. Da
er ihr das Recht, ein Umgeld zu erheben, streitig machte,
fragte sie mit Ironie: "Sollte eine Stadt nicht auf sich selbst

Umgeld und Steuern haben legen können, wie hätte sie denn
einem Bischof mögen beholfen und beraten gewesen sein?"

Die Auseinandersetzung dauerte an, eine Vereinbarung kam nicht
zustande, der Disput wurde lediglich durch die Burgunderkriege,

in denen Bischof und Stadt sich mit den Eidgenossen und
den elsassischen Städten gegen den gemeinsamen Gegner
zusammenschlössen, in den Hintergrund gedrangt; zudem residierte
Johann von Venningen all diese Kriegsjahre hindurch auf seinem
starken Schloss zu Pruntrut.
Doch Karl der Kühne hatte noch nicht vor Nancy den Tod gefunden

und der Krieg war noch nicht beendet, als der Streit
zwischen der Stadt und dem Bischof, der hier an den unter dem
päpstlichen Legaten beginnenden Friedensverhandlungen teilnahm,

von neuem und diesmal aufs erbittertste ausbrach. In
einer nächtlichen Schlägerei gegen Ende 1476 hatte der
Theologiestudent Gilg Sonntag einen Famiiiaren des Bischofs, einen

140



Kaplan, verwundet, war vom Rat daraufhin festgenommen, aber
auf eine Intervention des Rektors, der die Gerichtsbarkeit
der Universität geltend machte, wieder freigelassen worden.
Und als zu alledem die Studenten die Examina, die der Bischof
infolgedessen suspendiert hatte, mit Hilfe der in Basel
liegenden eidgenossischen Soldner erzwangen, liess sich Johann
von Venningen dazu hmreissen, die Stadt öffentlich des Meineids

zu bezichtigen: Die Rate hatten schon langst die Hand-
veste gebrochen und sollten gar nicht Macht haben, Rat und
Aemter zu besetzen und Steuern aufzulegen ohne seinen, des
Bischofs Willen. Als der Rat Abbitte verlangte, erschien Johann
von Venningen am 23.Dezember 1476 mit machtigem Gefolge vor
dem versammelten Rat und wiederholte seine Beschuldigungen und
bestritt dem Rate nochmals feierlich das Recht unabhängigen
Regiments. Diese Kriegserklärung rief ungeheure Erregung hervor,

die durch das geschäftige Leben des fur den Zug nach
Lothringen rüstenden Kriegsvolkes und der ein- und ausreisenden
Gesandten nur noch erhöht wurde. Der Rat forderte, der Bischof
solle seine Beleidigungen dort widerrufen, wo er sie ausge-
stossen habe. Johann von Venningen erschien zwar am 11.Februar
1477 im vollbesetzten Ratssaal, antwortete hier auf die Entgegnung

des Rats, der seine Unabhängigkeit weniger auf urkundliches
Recht als auf den herkömmlichen Brauch und die Macht der

Tatsachen gründete, widerrief seine Beschuldigungen aber nicht.
Im Gegenteil, er suchte Hilfe bei den Vasallen des Bistums.
Erst als der Rat an Herzog Sigismund schrieb, er möge dafür
sorgen, dass seine Beamten und Edlen, die zumeist die bischoflichen

Lehnsleute waren, sich stille verhielten, weil die
Stadt sonst das österreichische Gebiet mit Krieg uberziehen
müsse, lenkte der Bischof ein. Im Barfusserkloster, wo der
papstliche Legat Quartier bezogen hatte - so weit kam der Rat
dem Bischof entgegen - entschloss sich Johann von Venningen
am 21.Marz endlich, seine Anschuldigungen zurückzunehmen (81).
So endete der Konflikt. Wenige Monate spater, am 2o.Dezember
1478, starb Bischof Johann von Venningen nach zwanzigjähriger
Regierung, nachdem er noch m seinem Testament seine Beisetzung

bis in alle Einzelheiten festgelegt hatte. Er war der
letzte Basler Bischof, der seine Ruhe m der Kathedrale gefunden

hat, nachdem sein Leichnam von Allschwil her zum Spalentor
hinein von Burgermeister, Raten, Geistlichkeit aller Pfarreien,
Kloster und Stifte, Rektor, Professoren und Studenten der
Universität in feierlicher Prozession in die versöhnte Stadt
geleitet worden war.

***
Wie Rate und Burgerschaft ihren Bischof trotz ihrem festen
Willen, die gewonnenen Herrschaftsrechte und die erlangte
Selbständigkeit gegen ihn zu behaupten, schätzte, bewies nicht
erst das imposante Geleite, das sie ihrem toten Oberhirten
gaben. Schon als Johann von Venningen 1466 und dann wieder
1473, der Auseinandersetzungen mude, sein Amt niederlegen

141



wollte, bemuhte sich die Stadt, mit dem Domkapitel gemeinsam
und jeweilen mit Erfolg, ihn von seinem Vorhaben abzubringen.
Schon diese Tatsache allein widerlegt die einseitige Darstellung

Josephs Stocklins, des Biographen Johanns von Venningen,
als sei der Bischof der um sein Recht Geprellte und der Stadt
jedes Mittel recht gewesen, ihn m seinen Rechten zu schmälern.
Anderseits zeigen die mehrfachen Rucktrittsabsichten des
Bischofs, dass zwischen ihm und der Stadt eine gewisse Entfremdung

eingetreten war. Die Stadt rief 1477 stolz aus, nicht
Kaiser noch Bischof, sondern sie selbst und die Vorfahren hatten

bis auf diesen Tag Basel als eine Freistadt hergebracht,
wie es auch mit Gottes Hilfe ferner geschehen solle. Und der
Bischof, der jahrelang m Pruntrut residierte und sich
angelegentlichst seines Bistums und besonders seiner jurassischen
Teile annahm, zeigte auffallend wenig Interesse fur die
Geschäfte und fur die Politik der Stadt. Wahrend sich z.B.
Basels Burgermeister Hans von Barenfels auf dem Regensburger
Reichstag von 1471 bemuhte, vom Kaiser das Recht einer
jährlichen Messe, ähnlich etwa der in Frankfurt und in Nordlingen,
zu erwirken, und mittels grosserer Zahlungen das Privileg in
der Tat nach Basel heimbrachte (113), ging das Streben des
Bischofs auf demselben Reichstag danach, in seinem Streit
gegen die Stadt recht zu bekommen.

*

Das ähnliche Abseitsstehen konstatierten wir bereits - und
damit kommen wir zum Ausgangspunkt dieses Kapitels zurück -
bei der Gründung der Universität. Diese ist keineswegs eine
bischofliche Stiftung, ist ebensowenig einer Initiative des
Papstes Pius II. zu verdanken, sondern ohne Zweifel eine
Gründung der Stadt, die allerdings dazu eines papstlichen
(oder auch kaiserlichen)Privilegs bedurfte. Wenn auch eine
kleine Minderheit zielbewusster und aufgeschlossener Freunde
der Universitatsidee zunächst durch unermüdliche Verhandlungen

die anfangliche, skeptische Zurückhaltung und allzu
berechnete Gegnerschaft der Ratsherren uberwinden musste, um
das Werk zu vollenden, so bemerkt doch Prof.Edgar Bonjour,
der auf das Jubiläumsjahr eine Geschichte der Universität
publiziert hat, m einem Aufsatz mit Recht: "Dass die Univer-
sitatsfreunde ihre Grundungsidee hochgemut, beharrlich und
klug der Verwirklichung zuführten, gereicht ihnen ebenso zur
Ehre, wie dem gemeinen Mann seine Bereitschaft, die Wissenschaft

zu achten, auf das Wort der Einsichtigen zu hören und
dem projektierten stadtischen Gemeinschaftswerk zuzustimmen"
(llo, 111). Im selben Aufsatz veröffentlicht der Basler
Professor einen Ratschlag an die Rate, den der damalige
Stadtschreiber Konrad Kienlin im Auftrag der Universitatsfreunde
wohl im Marz 146o verfasst hat und der über die
Grundungsgeschichte, über die Argumente der Befürworter wie Uber die
Bedenken und Einwände der Gegner reichlich Aufschluss gibt.

142



Ein erster Faktor, der zur Erwägung, ob nicht eine Hochschule
errichtet werden konnte, beigetragen hat, ist zweifellos die
Erinnerung an die Konzilszeit, m der das geistige und
wissenschaftliche Interesse mancher Basler geweckt worden war. Enea
Silvio Piccolomini, der bekanntlich damals längere Zeit als
Schreiber und Sekretär m Basel weilte, meinte zwar in einem
der Briefe, m denen er unsere Stadt charakterisierte: "Zu
den Wissenschaften sieht es sie nicht hin, auch nicht zur
antiken Literatur; von Cicero oder irgendeinem andern Redner
kennen sie nicht einmal den Namen. Ebensowenig fragt man den
Dichtern nach". Sein Urteil durfte jedoch, wenn auch bei den
meisten Kaufleuten, Handwerkern und Ratsherren eine nüchterne
und sachliche Denkungsart vorherrschen mochte, gar zu hart
ausgefallen sein und eher relative, im Vergleich mit damaligen
Verhaltnissen m seiner italienischen Heimat zutreffende
Bedeutung haben. Die Antike stand hier im Norden freilich noch
nicht im Mittelpunkt des geistigen Lebens; die Schulen, die
in Basel zu St.Leonhard und zu St.Peter, bei den Predigern
und zu St.Theodor bestanden, wie auch die Domschule, die vor
allem der Heranbildung junger Geistlicher diente, waren noch
mittelalterlich-scholastisch orientiert (112). In den Klostern
waren jedoch schon einige verheissungsvolle Ansätze zu regerem
geistigen Leben festzustellen, die von den Beitragen der Kon-
zilsvater nur befruchtet werden konnten. Davon zeugen schon
die reichen Klosterbibliotheken, die den Grundstock unserer
heutigen Universitätsbibliothek bilden: Diejenige der Prediger

war ausgezeichnet durch die literarischen Schatze, die
der Dominikaner Johannes von Ragusa als Konzilsgesandter 1437
von Konstantinopel zurückgebracht und einige Jahre spater dem
Basler Kloster vermacht hatte; eines der darunter befindlichen
Manuskripte (aus dem 8.und lo.Jh.) legte Erasmus von Rotterdam
seiner griechischen Edition des Neuen Testaments zugrunde. Von
Bedeutung wurden, allerdings erst um die Wende zum 16.Jahr¬
hundert, die Klosterbucherei der Barfusser und namentlich
diejenige der Kartäuser, die zweifellos auch von der Anwesenheit
gelehrter Konzilsteilnehmer profitiert hatte und von den
Buchdruckern mit Vorliebe konsultiert und benutzt wurde. Die vierte

uns bekannte Buchersammlung, diejenige des Domstifts, wurde
übrigens von Bischof Johann von Venningen im sog.Kapitel- oder
Konzilssaal über dem Munsterkreuzgang eingerichtet und von
ihm, der von Nikolaus Gerung als Bucherfreund gerühmt wird,
erweitert und bereichert (1).
Wahrend der Konzilsjahre bestand zudem m Basel schon eine Art
Hochschule. Wenn auch über deren Charakter noch keine Klarheit

herrscht, so ist uns immerhin folgendes bekannt: 1432
erwog man schon den Plan, fur die Famiiiaren d.h.fur die zum
Gefolge der Pralaten gehörenden Personen den Magister Simon
de Valle kanonisches Recht lesen zu lassen und den Studenten
auf diese Weise eine akademische Laufbahn zu ermoglichen(116).
Nachdem 1435 anscheinend ein zweiter Versuch geradezu abge-

143



lehnt worden war, ist hingegen fur das Jahr 144o eine Hohe
Schule, ein Studium generale, wie man es damals nannte,
bezeugt: Zum Rektor wurde der Englander Dr.Johannes Giqueli
bestimmt, als Magister sacri Palatn der Gesandte der Pariser
Universität Dionys Sabrevays genannt. Gerade dies zweite Amt,
das zum päpstlichen Hofstaat gehörte, lasst auf eine päpstliche

Universität schliessen, wahrscheinlich jedoch nicht auf
die 1244 von Innozenz IV. schon eröffnete Kurienuniversitat,
sondern auf eine vom Gegenpapst Felix V. neugegrundete Gegen-
universitat. Wie dem auch sei, sicher scheint doch zu sein,
dass in Basel eine Hohe Schule existierte. Sie wurde durch
ein feierliches Heiliggeistamt im Franziskanerkloster eröffnet

und umfasste zunächst m einer einzigen Korperschaft Theologen

und Juristen (116). Eine Reihe von Dozenten italienischer,
franzosischer und deutscher Herkunft sind bekannt,

ebenso sind Promotionen und Disputationen, d.h.Streitgespräche
über juristische und medizinische Fragen, die zum damaligen
wissenschaftlichen Betrieb gehörten, bis 145o nachgewiesen
(114, 115). Mag diese Universität auch nicht von Bestand und
nicht so fest gefugt und organisiert gewesen sein, sie hatte
jedenfalls zur Folge, dass hier in Basel durch diese
wissenschaftliche Lehrtätigkeit und durch die Anwesenheit von
Humanisten, wie Fra Ambrogio Traversari, Enea Silvio Piccolomini
und Tommaso Parentucelli, den spateren Päpsten Pius II. und
Nikolaus V. also, ein Keim gelegt wurde, der ein Jahrzehnt
spater, dank der Initiative derjenigen Basler, die jene Kon-
zilszeit erlebt hatten, zur Gründung einer eigentlichen
Universität fuhren sollte.

Als nämlich am 18.August 1458 Enea Silvio Piccolomini, welcher
der Stadt seit dem Konzil gewogen war, zum Papst Pius II.
gewählt wurde, schickte der Rat sofort ein Gluckwunschschreiben,
das "vast wol und gnediclich" aufgenommen wurde. Der Rat
erhoffte des neuen Papstes Hilfe zur Belebung der stadtischen
Wirtschaft, erinnerte sich der guten Geschäfte, die man bei
dem zum Konzil zusammenströmenden Volk durch hohe Mieten und
oft ubersetzte Lebensmittelpreise gemacht hatte - die Fremden
hatten sich bitter genug darüber beklagt - und dachte offenbar

an ein neues "gemeyn Concilium", wozu Pius II. kaum Lust
haben konnte, an eine Jahrmesse, zu welcher die Basler dann
1471 m Regensburg vom Kaiser ermächtigt wurden - es ist die
noch heutzutage bestehende Herbstmesse - oder an die
Errichtung einer Universität.

"Item wolte man ietzit gedencken, eyn hohe schule hie ze
haben, möchte lichter yetz denn ze andren ziten erworben
werden, dadurch die stat, nachdem sy allen landen wol gelegen

ist, wol wider uffgan möchte"(118). Die Freunde der
Universität nahmen die Gelegenheit wahr und trieben das Geschäft
energisch voran. Im April und Juni 1459 schickten sie
Burgermeister Hans von Flachsland als offiziell Beauftragten nach

144





Rom, im August bestellte der Rat eine eigene Kommission der
sog.Boten oder Deputaten zum Studium der Frage; wahrend dann
der Stadtschreiber Kienlin, nachgewiesenermassen als Konzils-
sehreiber ein früherer Kollege Enea Silvios und ebenfalls
eifriger Verfechter der Universitatsidee, nach Rom reiste, um
das päpstliche Privileg zu erlangen, holte man bei Dr.Heinrich
von Beinheim, der noch von Johann von Fleckenstem nach Basel
berufen worden war und an der Konzilsuniversitat promoviert
hatte, ein Gutachten über die Organisation der Hohen Schule
und die zu erwartenden Kosten ein und besorgte sich Kopien
der Universitatsstatuten von Bologna und Erfurt. Eine neuerliche

Reise des Burgermeisters von Flachsland galt der
Aufgabe, zur Finanzierung der Lehrstuhle die notige Anzahl der
Pfründen sicherzustellen - es gebe ja deren viele, die
gegenwartig ohne Verdienste des Inhabers genossen wurden und kaum
dem allgemeinen Nutzen dienten. Der Papst sprach daraufhin,
neben je zwei Pfründen am Domstift und zu St.Pecer, der zu
grundenden Universität noch fünf weitere Kanonikate zu, zu
St.Felix und Regula in Zurich, St.Mauritius m Zofingen, St.
Urs in Solothurn, St.Martin m Colmar und in St.Ursanne. Am

12.November 1459 traf auch die Stiftungsbulle ein, deren
Einleitung m lateinischem Wortlaut zum Teil an der Fassade des
heutigen Kollegiengebaudes zu lesen ist;

"... Da also, wie eine neulich von Seite unserer geliebten
Söhne, des Burgermeisters, Rates und der Gemeinde der Stadt
Basel an uns gerichtete Bittschrift enthält, sie nicht
allein auf den Nutzen und das Gedeihen des gemeinen Wesens
ihrer eigenen Stadt, sondern auch der andern benachbarten
Gegenden bedacht, gar sehr wünschen, dass in besagter Stadt,
als einem ausgezeichneten und wohlgeeigneten Orte, der sich
einer milden Luft erfreut, wo Ueberfluss an Lebensmitteln
und eine Fülle aller andern zum täglichen Leben nötigen Dinge

gefunden wird... durch den apostolischen Stuhl ein
allgemeines Studium in jeder erlaubten Fakultät gestiftet und
angeordnet werde, damit daselbst der katholische Glaube
verbreitet werde, die Einfältigen unterrichtet werden,
Billigkeit erhalten werde, verstandiges Urteil kräftig gedeihe,
die Geister der Menschen erhellt und ihr Verstand erleuchtet
werden, so bestimmen wir in Betracht der ausgezeichneten

Treue und Ergebenheit, welche sie anerkanntermas-
sen gegen Uns und die römische Kirche tragen, zum Lobe
des göttlichen Namens, zur Verbreitung des vorbenannten
Glaubens und zu Nutzen und Wohlfahrt des gemeinen Wesens
und ordnen an, dass in der Stadt Basel hinfort ein
allgemeines Studium sei und auf alle zukünftige Zeiten in Kraft
bestehe und dass des baslerischen Studiums Kanzler unser
ehrwürdiger Bruder Johannes sei und der jeweilige Bischof
von Basel" - dies blieb auch so nach der Reformation bis
zur Franzosischen Revolution - "und dass die daselbst
Lesenden und Studierenden sich aller und jeglicher Privilegien,

Freiheiten, Ehren, Exemptionen und Immunitäten er-

146



Abb 27

147



freuen und sie geniessen sollen, welche den auf dem
allgemeinen Studium unserer Stadt Bologna verweilenden und
wohnhaften Magistern, Doktoren und Studenten bewilligt sind"(118)

Obwohl die päpstliche Bulle mit dem Universitatsprivileg nun
eingetroffen war, war die Mehrheit der Rate offensichtlich
noch nicht gewonnen: Es wurde ein Wiedererwagungsantrag
gestellt, da die Ausgaben doch wohl grosser werden wurden als
die Einnahmen. Dem suchten die Universitatsfreunde zu begegnen,

indem sie bei sechs gelehrten Doktoren, welche die
Verhaltnisse an andern Hohen Schulen kannten, ein weiteres
Gutachten einholten: Dies waren der bereits genannte Heinrich von
Beinheim, dann Domkaplan Peter von Andlau und die Domherren
Petrus Testoris und Peter zum Luft, die alle drei spater
Rektoren wurden, der Churer Kanoniker Johannes Steinmetz und der
Solothurner Propst Jakob Huglm; sie hatten alle an der Kon-
zilsuniversitat studiert und doziert oder zumindest am Konzil
ein Amt verwaltet und sind ohne Zweifel unter die eifrigsten
Initianten zu rechnen. Ihre Voten vor den Deputaten und vor
dem Rat wurden vom Stadtschreiber Kienlin in den Ratschlag
eingebaut und zeigen, wie die Befürworter taktisch und psychologisch

geschickt vorgingen. Fern allen Bildungshochmuts und
abstrakter Weltferne bedienten sie sich der Sprache und bewegten

sie sich in der Vorstellungswelt ihrer Zuhörer. Sie
appellierten an die Burgerehre der Ratsherren, die doch sicherlich
nicht durch die Ruckweisung der päpstlichen Stiftungsbulle
das Ansehen der Stadt kompromittieren wollten, streiften nur
kurz den ideell-christlichen Wert eines Studium generale und
erörterten um so eingehender die gunstigen praktischen Folgen
einer Universität: "... was nutzes und guts usz der sache der

hohen schule komen möge, denn dass die sache gemeynen
umbligenden landen, ouch der stifft und stat Basel, geistlichen

und weltlichen personen nutzes sye, ouch zytlich
in mengen weg, als das in vil notwendigen stucken wol er-
scheynt werden mag. Es sye gelerte lute wider alle ketzerye
und unglouben ze disputeren, ouch prediger, gelert priester
und bichter, die umb und umb ze seien sorge vast notturftvg
sind, ouch in geistlichen und keyserlichen rechten wise
lute ze raten, ze tagen und ze reden, desglich gelert artzet
und sust vernunfftig lute, der stat kinde und ander gelert
dadurch werden mogent, der man in mengen weg gefrowet werden
mag"(llo). Und schliesslich meinten sie: "So gehöre doch
allem tapfern regiment die eygenschafft zu, dz man dhein
guts, und besonder eyn so gross loblich gotlich und gemeyner
kristenheit trostlich gut und dheynerley zaghafftiger und
menschlicher forcht willen underwegen laszen, sunder me dem
mit der hilff gots redlich nachgan denn ob das nit also
von anfang aller regimenten gehalten worden, sunder alwege
die menschliche forcht des argen fur die crafft guter Zuversicht

und hoffnunge getrungen were, so were nye dhein nam-
hafftig sache furgenomen noch zu ende bracht worden"(llo).

148



An einer neue Ratssitzung gelang es den Universitatsfreunden
endlich, den Widerstand zu uberwinden. Man beschloss, "dz man

in namen gots die bebstlichen frzheit offenlioh verkünden
und die schule angan lassen solle"(llo).

* * *

Am 3.April 146o, dem Vorabend der Eröffnung, erschienen
Abgeordnete des Rats im Bischofshof und uberreichten Johann von
Venningen die papstliche Stiftungsbulle, worauf der Bischof
nach kurzer Ueberlegung das Amt eines Kanzlers annahm. Am nächsten

Tag, dem Fest des heiligen Ambrosius, versammelte sich
frühmorgens der gesamte Klerus der Stadt im Munsterchor, wo
der Bischof "in pontificalibus", in vollem Ornat, eine feierliche

Messe vom Heiligen Geist zelebrierte. Nach dem Credo traten
die Ritter Hans von Flachsland und Peter Rot, Oberstzunftmeister

Hans Bremenstein und andere Abgeordnete des Rats vor
den Bischof, uberreichten ihm nochmals offiziell die Bullen,
die darauf vom bischoflichen Notar laut verlesen wurden. Der
Chor sang die Antiphonie "Veni sancte spiritus", und nach
einer Ansprache des Bischofs erklarten dieser und alt
Burgermeister Hans von Flachsland gemeinsam die Universität im Namen
der heiligen Dreifaltigkeit fur eröffnet. Der Bischof bestimmte
Dompropst Georg von Andlau zum ersten Rektor und nahm dessen
Eid ab. Mit dem Versprechen der Ratsdeputierten, fur das Wohl
und die Forderung der Anstalt sorgen zu wollen, und mit dem

feierlichen Tedeum schloss die Feier.
Schon am folgenden Tag beauftragte der Rektor Georg von Andlau
einige Gelehrte, mit den Vorlesungen im Unteren Kollegium am

Rheinsprung zu beginnen, in dem Gebäude, in welchem noch bis
1939 Vorlesungen gehalten wurden, da das Obere Kollegium im
ehemaligen Augustinerkloster schon langst ausgedient und dem

neuen Museum hatte weichen müssen. Von den Privilegien, die
der stadtische Rat auf Vorschlag der Deputaten allen Univer-
sitatsangehorigen noch im Mai gewahrt und die er am 21.Septem¬
ber auf dem Munsterplatz vor versammelter Burgerschaft verkündet

hatte, profitierend, schrieben sich im ersten Halbjahr
bereits 121 in die Matrikel ein, die mit einer Abbildung der
Eroffnungsszene geschmückt worden war. So begann unsere Alma
Mater vor mehr als einem halben Jahrtausend ihr Wirken, als
Gründung der Stadt, mit dem Segen der Kirche, ihres Oberhauptes

Pius II., eines echten Freundes der Konzilsstadt, und des
Bischofs Johann von Venningen, der eben erst sein Amt angetreten

hatte. Sie erlebte eine erste Blute noch vor der Reformation,

wozu die Buchdruckerkunst, von den Papiermühlen eines
Heinrich Halbisen vor dem Riehentor (seit 144o) und der Pie-
montesen Gallizian u.a. am Albanteich angezogen, seit eben
denselben 146oer Jahren Wesentliches beitrug: Nicht umsonst
nannten die Drucker die Stadt, die ihnen als Vertretern einer
freien Kunst, ähnlich den ihr benachbarten artes liberales der
Universität, zahlreiche Vorteile gewahrte, die inclyta, die

149



nobilis, die egregia, die insignis, die precelsa urbs Basilea
(74). Und obwohl unsere Universität in den Jahren der Reformation

und um die Wende zum 19.Jahrhundert zwei kritische Phasen
durchlief, m denen das akademische und wissenschaftliche Leben
sozusagen erstorben war, hat sie I960 ihr 5oojahriges Bestehen
feiern können.

* * *

So beenden wir unseren Gang durch die Geschichte unseres Bistums
mit dem Bericht von jener Stiftung, schliessen die Reihe der
darzustellenden Bischofsgestalten mit derjenigen, unter der
als ihrem ersten Kanzler unsere Universität ihren Anfang genommen

hat. Wenn es auch nicht mehr der Bischof war, der die
Initiative zu dieser fur die folgende Geistesgeschichte Basels
entscheidenden Gründung ergriff, sondern die reiche, angesehene,
von ihrem bischöflichen Herrn autonome Stadt, so wiederholen
wir doch, was schon zu Beginn mit gutem Recht festgestellt
worden ist: "Die Stat ist am Bistum aufgewachsen wie das Ebhäuw
an einer Mauren". Dieselbe unbestreitbare Tatsache charakterisiert

Siegfried Streicher auf einer Seite seines schon genannten
Basler Buches, mit der wir schliessen wollen,folgender-

massen: "Basel ist ja Bischofsstadt. Dem Bischof verdankt es
seine erste Kultur, dem Bischof die 'frühzeitige und rasche
Entwicklung seiner bürgerlichen Freiheit'. Der Bischof ist
alles: Vater, Stadtherr und Reichsfurst; er fuhrt geistlich
und weltlich Regiment, übt die Gerichtsbarkeit, verfugt über
Münze, Zoll und Gefall und verwaltet den Markt. Diese Basler
Bischöfe1 Wir finden sie im Verlaufe des Mittelalters uberall:

als Ratgeber, Freunde und Kanzler des Kaisers auf allen
Rom- und Heerfahrten und Kreuzzugen, in allen Hoflagern, auf
allen Reichstagen, auf allen Konzilien und Synoden, ihre
Namen auf den wichtigsten kaiserlichen und kirchlichen Urkunden
und Dekreten. Ein erlauchter Zug geistes- und willensstarker
Persönlichkeiten, die der Stadt Ansehen und Ehre im Reich
und bei den Völkern der Christenheit sichern. Goldene Blatter

im Buch der Geschichte und widerstrahlend vom Reichtum
der Dinge und Taten, doch auch dunkel und blutig beschriebene.
Aber wenn eines Tages Rat und Burgerschaft ihre Geschichte
selbst in die Hand nehmen und dem Bischof sich feindlich
entfremden und gänzlich entziehen, so galt auch fur Basel
das Wort vom guten Wohnen unter dem Krummstab"(56).

Literatur:
(Die Nummern 1-43 sind auf den Seiten 24ff., die Nummern 44-
58 auf den Seiten 48f., die Nummern 59-76 auf den Seiten 73f.,
die Nummern 77-93 auf der Seite loo und die Nummern 94-lo9
auf den Seiten 124f. aufgeführt)
llo) Edgar Bonjour: Zur Grundungsgeschichte der Universität,

Basler Zeitschrift fur Geschichte & Altertumskunde 54/1955

150



151



111) Edgar Bonjour: Die Universität Basel von den Anfangen bis
zur Gegenwart, Basel 196o

112) Daniel Albert Fechter: Basel im 14.Jahrhundert. Geschichtliche
Darstellungen zur 5.Sacularfeier des Erdbebens 1356,

hg.von der Basler Historischen Gesellschaft, Basel 1856
113) Markus Furstenberger/Ernst Ritter: 5oo Johr Basler Mass,

Basel 1971
114) Virgil Redlich: Eine Universität auf dem Konzil in Basel,

Historisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft 49/1929
115) Julius Schweizer: Zur Vorgeschichte der Basler Universität

(1433-1448), in: Aus 5 Jahrhunderten schweizerischer
Kirchengeschichte, Festschrift Paul Wernle, Basel 1932

116) Johannes de Segobia: Historia gestorum generalis synodi
Basiliensis, Wien & Basel 1873-1935, in: Monumenta Conci-
liorum Generalium Saeculi XV, t.II-IV

117) Joseph Stoecklin: Johann von Venningen, Bischof von Basel,
Diss.Basel, Solothurn 19o2

118) Wilhelm Vischer: Geschichte der Universität Basel von der
Gründung 146o bis zur Reformation 1529, Basel I860

119) Renee Weis-Muller: Die Reform des Klosters Klingental
und ihr Personenkreis, Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft,

Bd.59, Basel 1956

152



Zu den Abbildungen:

Abb.1 Das Haupt des hl.Pantalus, Bustenreliquiar aus dem
Munsterschatz (127o), Historisches Museum Basel

Abb.2 Kaiser Heinrich II. und Kaiserin Kunigunde. Stein-
statuen vom Uhrgehäuse der Marktfassade des
Rathauses zu Basel, Historisches Museum Basel (19ol.28)

Abb.3 Die "goldene Altartafel"(Altarvorsatz), Anfang 11.Jh.
(12o cm hoch, 177,5 cm breit), Musee de Cluny,
Paris

Abb.4 Die Orgelflugel von Hans Holbein d.J. aus dem Basler
Munster, 1526/28 (linker Flügel: Kaiser Heinrich II.
und seine Gemahlin Kunigunde; rechter Flügel: Maria
mit dem Kinde und der hl.Pantalus), Kunstmuseum
Basel (Inv.321)

Abb.5 Die Abteikirche von Cluny vor ihrer Zerstörung, nach
einer Lithographie von Emile Sagot (nach 1798),
Bibliotheque Nationale (Cabinet des Estampes) Paris
(aus Georges Duby: Das Europa der Mönche und Ritter,
Genf 1984)

Abb.6 Aposteltafel, wohl einst Chorschrankenrelief, um lo9o,
heute im südlichen Seitenschiff des Basler Munsters

Abb.7 St.Alban in der gleichnamigen Vorstadt, Ausschnitt aus
dem Vogelschauplan von Matthaus Merian d.Ae., 1615,
Staatsarchiv Basel-Stadt (Negativsammlung F 3o2)

Abb.8 Der fruhromanische Kreuzgang von St.Alban (Foto Lilly
Braunschweiger)

Abb.9 "Die Alte und Erste Stadt" um 15oo, anonymer Holz¬
schnitt (18.Jh.), Staatsarchiv Basel-Stadt
(Bildersammlung Falk.A 1)

Abb.lo Das Stadtsiegel von Basel, 1256, Staatsarchiv Basel
(Negativsammlung 25449)

Abb.11 Die Pfalz und die Rheinbrucke, Kupferstich aus "Topo-
graphia Helvetiae" von Matthaus Merian d.Ae., 1642

Abb.12 Ostflugel des Predigerklosters, Kirche, Gottesacker
und St.Johann-Vorstadt von Nordosten her, lavierte
Federzeichnung von Emanuel Büchel, 1773, Kupfer-
stichkabinett der Oeffentlichen Kunstsammlung
Basel (Inv.1886.9 Skb. A lo2 fol.8)

Abb.13 St.Peter (oben 4) und Predigerkirche und -kloster
(unten 14), Ausschnitt aus dem Vogelschauplan von
Matthaus Merian, 1615, Staatsarchiv Basel (Negativsammlung

A 3314)

Abb.14 Epitaph des Bischofs Heinrich von Neuenburg (1263-
bis 1274) im nordl.Seitenschiff des Basler Munsters

153



Abb.15 Wachtordnung der Basler Zünfte vom Jahre 1415,
Staatsarchiv Basel-Stadt (Negativslg. A 46o6)

Abb.16 Die Schifflande mit Schiffleutenzunfthaus, Rheinlager-
haus und Salzturm, vor 1829, Staatsarchiv Baselstadt

(Negativsammlung A 2261)

Abb.17 Krumme eines Bischofsstabs m Zellenschmelz, 13.Jh.,
aus dem Grab des Basler Bischofs Johann von Venningen

(15.Jh.), Histor.Museum Basel (187o.33o)
Abb.18 Epitaph des Bischofs Johann Senn von Münsingen (1335

bis 1365) im nordl.Seitenschiff des Munsters
Abb.19 Ansicht der Stadt Basel von Nordosten, Holzschnitt

(rechte Hälfte) von Wilhelm Pleydenwurff in Hartmann
Schedels Weltchronik, Nürnberg 1493, Kupferstich-
kabinett der Oeffentl.Kunstsammlung Basel

Abb.2o Nikolaus von Cues (14ol-1464), Marmorrelief von seinem
Epitaph in S.Pietro in Vincoli zu Rom

Abb.21 Gesellschaftshaus "zur Mucke" am oberen Schlusselberg
(unten links 18), wo 1439 das Konklave stattfand,
Ausschnitt aus dem Vogelschauplan von Matthaus Merian
d.Ae., 1615, Staatsarchiv Basel, Negativslg.A 432o)

Abb.22 Totenschild des Thomas Polton, Bischofs von Worcester
(+ 1433), in der Basler Kartause (Aufnahme des
Basler Staatsarchivs B 34o)

Abb.23 Der Bischofshof, fur Bischof Arnold von Rotberg (1451
bis 1458) ausgebaut

Abb.24 Der grosse Kreuzgang neben dem Munster, 1429ff. (Foto
Benedikt Rast)

Abb.25 Das Kloster Klingental, Ausschnitt aus dem Vogelschau¬
plan von Matthaus Merian d.Ae., 1615, Staatsarchiv
Basel-Stadt (Bildersammlung 1,291)

Abb.26 Päpstliche Stiftungsurkunde der Universität, am 12.Nov.
1459 in Mantua ausgefertigt, Staatsarchiv Basel-
Stadt (Stadt.Urkunde No.1658)

Abb.27 Grundungsfeier der Universität im Munster am 4.April
1460 (Bischof Johann v.Venningen ernennt den
Dompropst Georg v.Andlau zum Rektor und gibt die
Stiftungsurkunde Altburgermeister Johann v.Flachsland),
Titelminiatur der Rektoratsmatrikel, Universitätsbibliothek

Basel
Abb.28 Das Schloss von Pruntrut, ehemalige Residenz der Bi¬

schöfe von Basel, 13./14.Jh., mit beachtlichen
Neubauten um 159o-17oo

154


	Basler Bischofsgestalten der vorreformatorischen Zeit

