Zeitschrift: Jahrbuch / Schweizerische Gesellschatft fir Familienforschung =
Annuaire / Société suisse d'études généalogiques

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Familienforschung

Band: - (1983)

Artikel: Ein merkwurdiger Fund Pfaferser Pfarrbuch : die Taufe toter Kinder
Autor: Joos, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-697424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-697424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein merkwiirdiger Fund im Pfaferser Pfarrbuch:

Die Taufe toter Kinder

Von Fritz Joos, Bern

Am Westausgang des St. Galler Oberldnder Dorfes Pfdfers, an
der Strasse in das Taminatal, steht eine Kapelle mit einem
hiibschen, barocken Zwiebelhelm als Dachreiter. Sie ist dem hl.
Evort geweiht und dient heute, wie auch der angrenzende Fried-
hof andeuten mag, vorwiegend als Begrdbniskapelle. Frilther kam
ihr grossere Bedeutung zu; sie war Pfarrkirche des Ortes und
seines hiigeligen Hinterlandes und verfligte als solche liber ge-
sonderte Einklnfte und einen eigenen Pfarrer. Von den Tauf-,
Ehe- und Totenrodeln, die der Geistliche zu St. Evort fihrte,
sind vier Bdnde auf unsere Tage gekommen. Der dlteste wurde
1665 angelegt; er ist jedoch nicht der erste. Wie aus dem Vor-
wort zu seinen Eintragungen hervorgeht, wurden "schon weit
friher Verzeichnisse der zu St. Evort Getauften, in die Ehe
Gegebenen und Verstorbenen" gefilihrt, doch gingen sie 1665

beim Brand des Klosters Pfdfers, in dessen Gewahrsam sie sich
befanden, verloren.

Besondere Aufmerksamkeit verdient der zweite Band. Er enthdlt
einige Eintragungen, die recht ungewohnt sind und die deshalb
das Interesse des Familienforschers finden. So liest man etwa
auf dem Blatt des Ehepaars Petrus Jos und der Maria Dlinscher
im "Liber seu catalogus coniugatorum de anno 1728" einen
Taufvermerk, der (aus dem Lateinischen Ubersetzt) lautet:

"Am 23. Mdrz (1751) kam ein totes Kind zur Welt, welches 'ad
Schrunium' vor die Reliquien der hl. Benedicta, Theodors und
der Celestina getragen wurde. Nachdem es deutlich ein rotli-
ches Gesicht gezeigt hatte, wurde es bedingungsweise getauft
und von Pater Carolus Dominicus Weinzirle am 25. Mdrz begra-
ben, wie aus dem Zeugnis dieses Ortspfarrers hervorgeht."

Beim ersten Durchlesen kdnnte der Gedanke hochsteigen, es hand-
le sich um die Erwdhnung eines Wunders, wie sie in den spdt-
mittelalterlichen Mirakelblichern aufgezeichnet sind. F&llt
jedoch der Blick auf die liberndchste Eintragung, so wird man
doch etwas stutzig. Da steht unter dem Datum des 23. Mai 1755:
"Wiederum gebar die ungliickliche W6chnerin ein totes Kind,
welches ebenfalls 'ad Schrunium' gebracht wurde. Nachdem dort
Lebenszeichen becbachtet werden konnten, wurde es bedingt ge-
tauft und daselbst der geweihten Erde libergeben, gemdss Zeug-
nis des Kurators 'in Schron' ". Mehr noch: Bldttert man den
Band aufmerksam durch, so kdnnen noch weitere derartige Ein-
trdge gefunden werden, womit natlirlich die Vermutung entfdllt,
der Pfarrer zu Pfidfers habe der Nachwelt ein einmaliges Wun-
der Uberliefern wollen.

Um was handelt es sich nun ? Um diese Frage beantworten zu
kénnen, miisste zuerst der Begriff "Schrunium" bzw. "Schron"
gekldrt werden. Dass es sich hierbei um eine Ortsbezeichnung
handeln miisse, ging aus den beiden Prdpositionen ad = nach

167



(6rtlich) und in = in hervor. Sowohl in der ndheren als auch
weiteren Nachbarschaft des Geburtsortes konnte indessen kei-
ne Oertlichkeit gefunden werden, deren heutiger Name auf
Schrunium oder Schron zurilickgehen konnte; auch die Heiligen-
namen Benedicta, Theodor und Celestina wiesen in keilne be-
stimmte Richtung. Erst als der Kreis der Nachforschung uber
die Landesgrenze zu Oesterreich hinaus gezogen wurde, konnte
der Tauf- und Bestattungsort der Pfdferser Kinder ermittelt
werden: Schruns im Vorarlberg, jenseits des Gebirgszuges, der
das Montafon vom R&tikon trennt. Wie seine Geschichte zeigte,
war Schruns im 18. Jahrhundert ein bedeutender Wallfahrtsort
und zwar ein Pilgerort ganz besonderer Art. Beim Volk hatte
sich ndmlich der Glaube verbreitet, die in der Pfarrkirche
verehrten Heiligen konnten durch ihre Flirbitte ungetauft
verstorbene Kinder zum Leben erwecken, wenn sie vor ihre Re-
liguien gebracht wlirden. Viele Eltern wandten sich deshalb
dorthin, sie kamen von iliberall her, das tote Kind im Arm,
manche aus betridchtlicher Entfernung und alle in der Erwartung,
dass das Kind getauft werde. Denn nicht das Leben an sich war
es, das man begehrte, damit das Kind aufwachse und gross werde.
Im Gegenteil, der Kinderreichtum war in den meisten Familien
so gross, dass das Leben eines Kindes wenig wog und der Ver-
lust oft als Erleichterung empfunden wurde. Jeder Mund weniger
am Tisch bedeutete weniger Hunger der andern und weniger Sor-
ge der Eltern um die Beschaffung des tdglichen Brotes. Was

man hingegen wilinschte, war die Taufe. Sie wurde in Schruns ge-
spendet, wenn kraft der Flirbitte der Heiligen am toten Kind
Lebenszeichen beobachtet werden konnten, und dies war meistens
der Fall. Im Band III der Schrunser Taufmatrikeln gibt es
einen Anhang mit der Ueberschrift "Catalogus infantium
infelici partu progenitorum ad ss. Reliquias adportatorum...",
in dem allein fiir die drei Jahre 1781/1784 insgesamt 205 tote
Kinder verzeichnet sind, von denen nur 12 nicht getauft wer-
den konnten. Schruns war jedoch nicht der einzige Wallfahrts-
ort dieser Art; im 18. Jahrhundert bestanden neben ihm noch
andere und vor allem: es hatte sie schon immer gegeben. Die
Wallfahrten mit toten Kindern sind deshalb mit Bezug auf ihr
Alter als eigentlicher und zdhlebiger, im Volksglauben tief
verwurzelter Brauch zu betrachten, von dem heute allerdings
kaum jemand mehr etwas weiss. Deshalb soll im folgenden iber
seine Entstehung und Entwicklung berichtet werden.

Ursprung des Brauches

Der Volksbrauch wurzelt in der Bedeutung der Taufe, wie sie
von der Kirche gelehrt wurde. Nach dieser Lehre tritt der
Mensch durch die Geburt in das natlirliche und silindige Leben
ein. Um auch mit Gott in die Lebensgemeinschaft treten zu
kdnnen, bedarf er der Abwaschung der Erbsiinde. Dies geschieht
durch das Sakrament der Taufe. Sie ist das Bad der Wieder-
geburt (Joh. 3,5) und der Bund eines guten Gewissens mit Gott
(1 Petr..3;2L). Wer nichtigetauft ist, kann nicht: Glied

am Leibe Christi sein, er bleibt ein Unreiner, ein Heide und
fillt nach seinem Tode der Verdammung anheim. Dies gilt im

168



Prinzip auch flir die ohne Taufe verstorbenen Kinder, doch

hat hier die kirchliche Lehrmeinung differenziert: Weil die
Seelen solcher Kinder mit der Erbsilinde behaftet sind, bleiben
sie von der Ubernatlirlichen Anschauung Gottes ausgeschlossen,
anderseits tragen sie noch keine eigene Schuld. Ihr jenseiti-
ger Aufenthaltsort ist deshalb weder der Himmel noch das
Fegefeuer und auch nicht ganz die H&lle, sondern der Limbus
(Vorhdlle). Dort bewegen sie sich im Zustand einer vdllig
leidensfreien, allerdings auch freudlosen Seligkeit.

Dieses traurige Bild vom Schicksal ungetaufter Kinder legte
sich beklemmend auf die Seele der Gldubigen, und je undeut-
licher es gezeichnet wurde = was verstdndlich war, weil
schliesslich niemand {iber jenen Aufenthaltsort Zuverldssiges
aussagen konnte -, um so stdrker und schreckensvoller prdgte
es sich in das Bewusstsein ein. Kam eine Frau ins Wochenbett
und ging die Geburt gut voriliber, so beeilten sich die Ange-
hérigen, es nach der Weisung der Kirche so schnell wie mdég-
lich taufen zu lassen. Kam aber das Kind tot zur Welt oder
starb es nach der Geburt, ohne dass es hatte getauft werden
konnen, weil - was auch in Pfdfers wiederholt vorkam - hoher
Schnee, vereiste Wege oder reissende Schmelzwasserbdche den
Weg zur Kirche unpassierbar gemacht hatten, dann kann man sich
vorstellen, in welche Gewissensnot solche Eltern gerieten.
Erinnerungen daran haben sich bis heute im Geddchnis des
Volkes erhalten, und selbst in reformierten Teilen unseres
Landes haben Jahrhunderte nicht vermocht, den Glauben an das
beklagenswerte Los ungetauft verstorbener Kinder voéllig weg-
zuwischen. Auch Jeremias Gotthelf hatte als Pfarrer von
Litzelfllih noch damit zu kdmpfen, was aus dem folgenden Ab-'
schnitt aus seiner Geschichte "Freuden und Leiden eines Schul-
meisters" zweifelsfrei hervorgeht (leicht gekilirzt):

"Als es Morgen ward, kamen Weiber zu uns, die gehért hatten,
unser Kind werde sterben. Sie brachten allerlei mit, dem Kind
und der Mutter zur Labung. "Du hast doch recht", sagte eins
der Weiber zu meiner Frau, "tust du nicht so wilist und ndtli
wie menge G6hl. Dem Kind ist es wohl gegangen; es ist manchem
ab." - "Ja", sagte eine andere mit bedenklichem Gesicht, "wenn
es nur getauft gewesen widre; aber so ungetauft kann mich das
Kind doch erbarmen; denn kein Mensch weiss jetzt, wie es ihm
geht." - "Ja, du hast recht", sagte die erste, "an das habe
ich gar nicht gsinnet. Es sind mir auch vier Kinder gestorben,
gottlob! aber gottlob keins vor der Taufe. Ich glaube, ich
hdtte mich hintersinnet. Mi seyt zwar, si chOmme nit i di
hingeristi H61l; aber es wird vornache o no heiss gnue sy.

Die arme TroOpf." Und der Erzdhler figt hinzu: "Diesen Glauben,
der noch allgemein aus der alten Katholizitdt her verbreitet
ist, kannte ich gar wohl: ich hatte aber nie dariliber nachge-
dachkt."

Die Verminderung oder gar der Verlust der Seligkeit wurde zu
allen Zeiten als Unglick empfunden. Zusdtzlich litten die Glau-
bigen darunter, dass einem ungetauft verstorbenen Kind die Be-
stattung im ordentlichen Friedhof verwehrt war; es wurde entwe-
der ausserhalb der Friedhofmauer oder im Wald, beides an Orten,

169



wo auch die Verbrecher begraben wurden, beerdigt. Es konnte
deshalb nicht ausbleiben, dass die Eltern solcher Kinder alles
unternahmen, damit diese getauft wurden. Bemlihungen in dieser
Richtung k&nnen schon in der frilhchristlichen Kirche festge-
stellt werden; man lese etwa die Bemerkung des Apostels Pau-
lus in 1. Kor. 15.29: "Wie kdmen sonst manche dazu, sich fir
die Toten taufen zu lassen ?" (Menge-Bibel). Wir wissen,

dass diese Stelle auch andere Interpretationen zuldsst, die
vorherrschende Meinung ist Jjedoch die, dass sich Gldubige
iber den Grdbern Verstorbener taufen liessen, um auch ihnen
stellvertretend die Gnade der Taufe und damit die Gemein-
schaft mit Christus zukommen zu lassen. Auch das Konzil von
Karthago (397) hatte sich mit den Taufen fir die Toten aus-
einanderzusetzen. Auch wenn nur allgemein von "Toten" ge-
sprochen wird, sind darunter keineswegs nur Erwachsene, son-
dern sicher auch Kinder zu verstehen.

Auch im Mittelalter fehlte es nicht an Versuchen, sich des
Beistandes eines vertrauten Geistlichen zu versichern und ihn
zu bewegen, die Taufe am toten Kind zu vollziehen. Dass Eltern
im einen oder andern Fall die Hilfe gewdhrt wurde, darf als
sicher gelten, sind solche Fdlle sogar noch im letzten Jahr-
hundert vorgekommen. Zu irgendeinem Zeitpunkt muss der Ge-
danke erwacht sein, sich der Flirbitte der Heiligen, vorab

der Mutter Gottes, anzuvertrauen. Vielleicht mochten Eltern
in ihrer seelischen Not ein totes Kind vor das Bild ihres
Heiligen, der ihnen in so vielen andern Angelegenheiten ge-
holfen hatte, gelegt haben, und sie konnten dann beobachten,
wie sich die Starre des KOrpers l1lOste, worauf der schnell
herbeigerufene Priester, dies ebenfalls als Zeichen wieder-
gekehrten Lebens deutend, die Taufe vornahm. Auf diese Weise
kam das Bild bald in den Ruf, wundertdtig zu sein, womit die
Voraussetzung filir die Wallfahrt gegeben war.

Die Entwicklung der Wallfahrt in der Schweiz

Das dlteste bisher bekannt gewordene Zeugnis der Wiederer-
weckung eines toten Kindes vermittelt uns das Chartular von
Notre—-Dame in Lausanne. Unter dem 13. April 1236 steht zu
lesen, dass "am 1. Sonntag nach der Osteroktav eine Frau von
Turin kam und sagte, ihr Kndblein seil gestorben. Sie brachte
es der Mutter Gottes dar, worauf es sofort wieder lebte." Von
einer Taufe ist nichts vermerkt, nur dass die Mutter als Dank
fir die gewdhrte Hilfe das Hemdlein des Kindes als Opfergabe
darbrachte. Als eigentlicher Wallfahrtsort ist spdter das
waadtldndische Chatillens anzusprechen, wochin hauptsidchlich
tote Kinder aus der Genferseegegend von Morges und Rolle
getragen wurden, die vor dem angeblich wundertdtigen Bild

des hl. Pankraz zum Leben erweckt und anschliessend getauft
wurden. Zu hdufigen Wallfahrten kam es auch nach Neuenburg,
namentlich im 15. Jahrhundert. Die Verehrung galt hier dem
hl. Wilhelm, dem Stadtpatron. Das Geriicht von der Kraft seiner
Flirbitte musste offenbar bis in ferne Lande gedrungen sein,
denn 1478 kamen sogar Leute aus der Provence, um ein totes
Kind erwecken und taufen zu lassen. Bemerkenswert ist, dass

170



die Stadtnotare von Neuenburg die Wiedererweckungen nota-
riell beglaubigten und zwar sowohl mit Nennung der Namen

der Zeugen, die die Vorgidnge beobachtet hatten, als auch

mit dem genauen Beschrieb der Lebenszeichen. Regen Zulaufs
erfreute sich in der Westschweiz das Augustinerkloster in
Genf, in dessen Kapelle der Herzog René von Savoyen ein
schbnes Marienbild hatte malen lassen. Die MOnche entwickel-
ten eine derartige Geschdftigkeit, dass man geradezu von ei-
nem Taufgewerbe sprechen konnte.

Der weitaus beriihmteste Wallfahrtsort in der Eidgenossen-
schaft in reformatorischer Zeit war Jjedoch das bernische
Oberbiiren, ein Weiler beim Stddtchen Blren an der Aare. Seine
Marienkapelle, eine Griindung der Grafen von Strassberg, war
durch das wundertdtige Marienbild weit Uber die Landesgrenzen
hinaus berlhmt geworden. Die bernische Regierung, der das
Kollaturrecht (Recht zur Einsetzung in die Pfriinde) liber die
Kapelle zustand, war eifrig bemliht, ihren Ruf zu mehren. In
Zeiten der Not verordnete sie Wallfahrten und z&gerte nicht,
den Untertanen durch die Teilnahme an solchen Bittgdngen ein
Beispiel des Glaubens an das Wunderwirken Mariens zu geben.
Als im Juli 1480 verheerende Gewitter Uber das Land herein-
brachen und die Wasser Hduser und Stdlle wegschwemmten und
selbst die Stadt in Bedrdngnis brachten, entsandte der Rat
fromme Brider mit Priester und Kreuz an der Spitze nach Ober-
bliren, um von "Unserer Lieben Frowen" das Ende der Wassersnot
zu erbitten. Auch an Tagen, an denen keine Not drohte, legte
die Regierung Wert darauf, dass die Huld der Mutter Gottes
durch eine Fahrt wachgehalten werde. So wurden, wie der Berner
Chronist Anshelm berichtet, die Schwyzer, die im Januar 1486
nach Bern gekommen waren, um mit dessen Bewohnern in freund-
eidgendssischer Weise die Fastnacht zu begehen, nach dem fest-
lichen Empfang in der Stadt nach Oberbliren geleitet und dort
von der Regierung so vortrefflich bewirtet, dass wenige Wochen
darauf eigens eine schwyzerische Gesandtschaft mit Landammann
Dietrich an der Halden nach Bern kam, um sich flir die erwie-
sene Gastfreundschaft beim Rat zu bedanken.

Neben den ungezdhlten Pilgern aus dem Volk, die zu Tausenden
nach Oberbliren str&mten, suchten auch Wallfahrer mit Rang

und Namen das wundertdtige Bild auf. Dem Bruderschaftsrodel
der Wallfahrtskirche mit den Namen von Pilgern aus der Eid-
genossenschaft, aus Schwaben, Tirecl, Piemont, Savoyen und
Burgund ist zu entnehmen, dass unter anderem Erzherzog
Sigismund von Oesterreich mit seiner Frau, Ritter Adrian von
Bubenberg, Jost von Silenen (Bischof von Sitten), Graf Philipp
von Hochberg (Herr zu Neuenburg) mit seiner jungen Gattin,
Rudolf von Erlach (Schultheiss von Bern) und Frau Katharina
Hof fmann (Aebtissin des Klosters Fraubrunnen) nach Oberbiliren
kamen. Der Zustrom der Wallfahrer brachte dem Ort hohes An-
sehen und seinen Wirten und Krédmern den Wohlstand. Zeitweise
war der Andrang so stark, dass der Berner Rat den Markt im na-
hen Stddtchen Biiren sperren musste, um die eigene Versorgung
nicht zu gefdhrden. Auch der Kirche flossen reichlich Spenden

171



und Gaben zu. Wie der Reformator Berchtold Haller an Zwingli
berichtete, bezifferten sich die Einkinfte aus der Taufe toter
Kinder auf 30 000 Pfund. Es verwundert deshalb nicht, wenn die
Kapelle dauernd vergr&ssert und immer kostbarer ausgestattet
wurde. Aber der Reichtum an goldenen und silbernen Gefédssen,
Bildern und andern Zierden blieb nicht ungefdhrdet; mehrere
Male lockte er Diebe an. Grosses Aufsehen erregte folgender
Vorfall:

Ein gewisser Hans Stefan hatte 1485 das Sakrament "mit synem
gefdss", das heisst, die Monstranz, gestohlen und war zu Bern
mit dem Tod durch Ertrdnken in der Aare verurteilt worden.

Die Henkersknechte amteten wie gewohnt ihres Amtes und warfen
ihn, nachdem sie ihn an Hdnden und Filssen gebunden hatten,

in den Fluss. Allein, als sie ihn nach anderthalb Stunden

aus dem Wasser zogen, war er wohl etwas benommen, aber durch-
aus lebendig. Befragt, wem er sein Leben verdanke, antwortete
er, der lieben Frau zu Oberbliren. Er habe ihr, die doch so
viele tote Kindlein zum Leben erwecken kodnne, die Wallfahrt
nach Rom und Santiago de Compostela gelobt, wenn sie ihn
errette. Der Rat von Bern war von diesem Geschehnis so beein-
druckt, dass er Stefan nicht nur laufen liess, sondern ihm

zu seiner Fahrt einen Geleit- und Empfehlungsbrief ausstellte.
Anshelm, der diese Geschichte berichtet, versichert, viele
Menschen hidtten das Wunder mitangesehen und Gottes Barmherzig-
keit gepriesen.

Worin bestanden nun die Lebenszeichen, nach denen geschlossen
wurde, das Gnadenbild von Oberbliren habe den toten Kindern
flir einen Augenblick das Leben zurlickgegeben, damit man sie
taufen kdnne ? Es waren die mehr oder weniger deutlich sicht-
baren Verdnderungen, die der starre, im Winter oft durchfrore-
ne Korper zeigte, wenn er einige Zeit bei den wdrmenden Kerzen
des Altars gelegen hatte. Wir wilrden sie aus der heutigen Sicht
als natlirliche, physikalische Erscheinungen bezeichnen, dem
Gldubigen frlherer Zeiten erschienen sie jedoch, weil sie

sich wdhrend seines Gebetes ereigneten, als Antwort Marias,
als Erfillung seiner Bitte. Flir ihn waren es echte Lebens-
dusserungen, wenn das Antlitz seines Kindes sich rosig ver-
firbte, das Fleisch sich weich anflihlte, die Stirnader an-
schwoll, ein Augenlid zuckte oder ein Beinchen oder Aermchen
sich reckte. Da die Hebammen, die meist dabei waren, es be-
stdtigten und sich die Geistlichen dazu nicht &dusserten, weil
sie die Lebenszeichen Neugeborener nicht genau kannten oder
nicht kennen wollten, weil schliesslich jede Taufe eine Opfer-
gabe einbrachte, so nahm die Wallfahrt immer grdssere Aus-
masse an, denn Totgeburten und kurz nach der Geburt Verstor-
bene gab es viele.

Indes, nicht jedermann fand Gefallen am Betrieb, wie er in
Oberbiliren herrschte; viele standen den Wundern mit Skepsis und
Ablehnung gegeniiber. Einer von ihnen war der Bischof von
Konstanz, dem als Oberhaupt der Didzese Konstanz auch die
"Pfarrkirche der heiligen Jungfrau bei der Stadt Bliren"

172



unterstellt war. Den stdndig zunehmenden Wundern gegenliber
misstrauisch geworden, beauftragte er den Dekan von Biliren,
die Vorgdnge in der Marienkirche in Oberbiliren zu beobachten
und Bericht zu erstatten. Als der Rat von Bern davon erfuhr,
reagierte er sofort und scharf. Er forderte den Dekan auf,
die Untersuchung unverziglich einzustellen, und liess den Bi-
schof wissen, er mdge sich jeder Einmischung enthalten, da
sie nur Unruhe ins Volk trage und der Wallfahrt abtr&dglich
sei. Allein der Bischof liess sich nicht einschiichtern, er
wandte sich nach Rom. In einem ausfilhrlichen Schreiben an den
Papst gab er seiner hochsten Befremdung liber die Machenschaf-
ten in Oberbliren Ausdruck. Unter dem Schein der Frdmmigkeit,
so schrieb er, brdchten viele, namentlich Ungebildete, Friih-
geburten, tote Kinder, manchmal sogar solche, die nicht ein-
mal ausgeformte Glieder besdssen und gleichsam nur Klumpen
bildeten, in grosser Zahl nach Oberbiiren. Manche k&men nicht
nur aus seinem eigenen, sondern auch aus andern Bistilimern.

In letzter Zeit seien 2000 solcher Kinder in die Kapelle ge-
bracht worden. Nun glaubten diese Leute, die Toten und Frih-
geburten, deren manche iberhaupt kein Leben im Mutterleib
empfunden hatten, wlirden in wunderbarer Weise zum Leben er-
weckt. Doch was geschehe ? Der Rat habe Frauen bestellt, wel-
che die Kinder mittels gliihender Kohlen und ringsum aufge-
stellter Kerzen und Lichter erwdrmen mussten. Dann wiirden den
warm gewordenen Kindern eine ganz leichte Feder auf die Lippen
gelegt. Floge die Feder infolge eines Luftzuges oder der
Warme der Kohlen weg, dann erkldrten die Weiber, dies sei das
Zeichen des Atems und damit des neu erweckten Lebens, worauf
sogleich unter Glockengeldute und Lobgesdngen die Taufe voll-
zogen werde. Schliesslich wlirden die Korper der angeblich
lebendig gewordenen und sofort wieder verstorbenen Kinder
kirchlich begraben, zum Hohn des wahren christlichen Glaubens
und der kirchlichen Sakramente. Er, der Bischof, bitte den
Papst um eine Untersuchung und die r&mische Kurie um Mass-
nahmen. Allein, er stiess mit seinem Hilferuf auf taube Ohren.
Der Papst antwortete nicht, und so blieb in Oberbiliren alles
beim alten. Der Berner Rat erfreute sich weiterhin an den
Einklinften und munterte die Geistlichen sogar auf, mit dem
Taufen toter Kinder weiterzufahren. Als im Jahre 1518 die
Zzahl der Kaplaneien erhdht wurde, bezeichnete er es anliss-
lich der Investitur der zusdtzlichen Geistlichen als ihre
ganz besondere Aufgabe, die toten Kinder "zu versdchen".

Abhilfe vom abergldubischen, aber recht lukrativen Wallfahrts-
betrieb schuf erst zehn Jahre spdter die Reformation in Bern,
daflir aber um so griindlicher. Der Rat befahl innert weniger
Tage nach ihrer Einflihrung, die Messe einzustellen, das
Marienbild und die Altdre abzutun. Das geschah denn auch,

und die "lang und wytgesuchte und vererte Maria, darzu ir
wunder und werkstatt mit sampt allen iren gétzen" wurde "nit
ohne grusen verschytet und verbrennt". Als das wundertdtige
Bild vom Ratsboten Anton Noll vor den Augen des versammelten
Volkes ins Feuer geworfen wurde, erhofften viele, wie Berch-
told Haller an 2Zwingli berichtete, Zeichen vom Himmel.

173



Weil die Wallfahrer die Kapelle aber auch nach dieser R&umung
weiterhin besuchten, befahl die Berner Regierung, die Kirche
abzubrechen. Doch der Wallfahrerstrom versiegte immer noch
nicht. Bern erliess deshalb die Weisung, dass "der Turm zu
Oberbiliren sol uff die wurzen hin weggeschlissen" werden. Und
als auch diese Massnahme die Anziehungskraft des Wunderortes
nicht zu brechen vermochte, mussten selbst die wenigen Ueber-
reste der Kapelle mitsamt der Erde, auf der das Gotteshaus
einst gestanden hatte, weggefiihrt werden. Noch 1534 kamen Leu-
te aus den Gerichten Huttwil, Luzern und Wangen und brachten
Hennen, Geld und andere Opfergaben mit. Als sie den Platz
leer fanden, liessen sie die Hlhner laufen und legten das
Geld auf die Erde.

In Bern hatte 1528 ein einziger Federstrich genligt, die Re-
formation einzufiihren und den Wallfahrtsort Oberbliren aus-
zutilgen. Was weiterhin blieb, war die Frage nach dem Schick-
sal der ohne Taufe verstorbenen Kinder. Die Reformatoren
und spdter die protestantische Kirche suchten sie mit dem Hin-
wels zu beantworten, dass fiir alles menschliche Wissen die
Heilige Schrift massgebend sei. In dieser seli aber iber sol-
che Kinder nichts zu finden, es seli deshalb miissig, untersu-
chen zu wollen, wohin ungetaufte Kinder kdmen, ob in die HO1l-
le, in die Vorhdlle oder an einen andern Ort. Man m&ge doch an
die Worte Jesu denken: "Lasset die Kindlein zu mir kommen,
denn ihrer ist das Himmelreich". Wer dies gesagt habe, werde
sich auch derer erbarmen, die ohne Taufe gestorben seien. An
diese neue Lehre konnte sich das Volk nur allmdhlich und gegen
grosse Widerstdnde im eigenen Denken gewdhnen. Wiederholt
wurden totgeborene Kinder heimlich, etwa von Hebammen, getauft,
obwohl darauf strenge Strafen standen und die Kirchensynoden
die Haustaufen als ungliltig erkldrten und sagten, die Taufe sei
nur wirksam, wenn sie vor allem Volk und in der Kirche voll-
zogen werde. Oder abér, man suchte, auf einem "tauf&dhnlichen"
Weg des Seelenheil des Kindes zu sichern. Jeremias Gotthelf
gibt hiefiir ebenfalls ein Beispiel:

i
"Anddchtig brachte ich des andern Morgens frih die kleine
Leiche, die wir vorher noch briinstig geklisst hatten, dem Toten-
gréber auf den Kirchhof. Derselbe hatte das kleine Grdbchen
in der Dachtraufe gemacht und gar nicht tief. Ich frug ihn,
warum er es gerade hier gemacht, wo es ihm mehr Mihe gegeben
hidtte. Er sah mich kurios an und sagte endlich, ich sei ja
ein Schulmeister und werde das wohl wissen.... je ndher man
der Kirche begraben werde, desto sicherer sei man vor den bo-
sen Erdgeistern, und da die ungetauften Kinder nicht durch
die Taufe vor ihnen geschiitzt wlirden, so tue man sie an die
Kirche, um durch die Kirche selbst geschiitzt zu werden. Dann
tue man sie ins Dachtrauf, damit sie noch hier getauft wilirden.
Wenn ndmlich der Pfarrer das Taufwasser bsegne, so werde alles
Wasser in und an der Kirche zu Taufwasser (das heisst,

174



der Heilige Geist komme in dasselbe), so dass, wenn es ein-
mal stark regne zu selber Zeit, so werde auch Regenwasser auf
dem Dach Taufwasser, und wenn es nun hinunterrinne und bis

zu dem Kinde dringe, so werde das Kind am Boden so gut und
gliltig getauft als das Kind in der Kirche."

Solche Bestattungen kamen im Bernbiet bis in die neuere Zeit
hinein vor, und manch alter Berner weissnoch heute davon.

Sie werden auch belegt durch eine Aeusserung in der bernischen
Tageszeitung "Der Bund" vom 18. Juli 1971. Der Verfasser ei-
nes Aufsatzes lUber die Taufliturgie der Berner Kirchen schrieb
damals: "... ich erinnere mich gut, dass frither in Heimen-
schwand die Leichen ungetaufter Kinder unter der Dachtraufe
der Kirche begraben wurden." Auch in der Ostschwelz war die
Sitte, ungetaufte Kinder nahe an die Kirche zu legen, bekannt.
Als in den Jahren 1964/66 bei der St. Jakobs-Kapelle, aus
deren Chor das dlteste Glasgemdlde der Schweiz, die beriihmte
"Madonna von Flums" stammt, Grabungen vorgenommen wurden,
zeigte sich, dass dicht an den Mauern der Sakristei, des Cho-
res und des Kirchenschiffes Kinderskelette hingebettet lagen,
davon ein Neugeborenes bis unmittelbar an das Kapellenfunda-
ment. Im Grabungsbericht wird kein Zweifel gelassen, dass

es sich bei St. Jakob, der ehemaligen Kapelle Sta. Maria in
Serris, um Grablegungen ungetaufter Kinder handelt, die "ver-
trauensvnll der Gnade der Heiligen Maria lbergeben wurden, um
doch noch das ewige Heil erlangen zu kOnnen."

Bei den katholisch gebliebenen Stdnden blieb der Brauch der
Kindertotentaufe weiterhin lebendig. Im 17. Jahrhundert be-
kam er sogar frische Impulse durch die von den Jesuiten ge-
forderte Marienverehrung. Da und dort entstanden neue Wall-
fahrtsorte, die die Tradition von Oberbliren, Genf und den
Ubrigen verschwundenen Wallfahrtsorten fortsetzten. Zu er-
wadhnen sind Pruntrut, Arruffens bei Romont (St. Anna),
Gillarens (Notre-Dame-des Champs) im Westen; Muri (Aargau)
und Rigi in der Landesmitte, sowie Berschis (Walenstadt),
Fellers, Brienz (GR) und Disentis im Osten. Zu ihnen gesellten
sich, zum Teil erst im 18. Jahrhundert, die beiden Kapellen
Zen Hohen Flihen und Notre-Dame-des=Corbelins (Chandolin) im
Wallis, Schattdorf (Uri), St. Gallen (Hl. Kreuz), St. Martin
(Obersaxen) und das nahe an der Schwelzergrenze gelegene vor-—
arlbergische Schruns.

Um Missbrduche vermehrt auszuschliessen, wurde den Geistli-
chen zur Pflicht gemacht, bei der Beurteilung der Lebenszeichen
Vorsicht zu lben und in allen zZweifelsf&dllen die Taufe nur
bedingt zu spenden, das heisst, sie sollte nur gililtig sein,
wenn das Kind im Moment des Getauftwerdens wirklich lebte.

Mit dieser Verordnung wurde sowohl den kritischen Stimmen
innerhalb der Kirche, die auf die Abschaffung der Taufe toter
Kinder drdngten, als auch den Beflirwortern, welche mit dem Ar-
gument fochten, unter den Totgeburten k&nnte es auch Schein-
tote haben, deren Seelenheil man nicht leichtfertig aufs Spiel
setzen dlirfe, Rechnung getragen. Das Problem, die echten von

175



den scheinbaren Lebenszeichen zu unterscheiden, war immer
gross gewesen und hatte die Missbrduche auch erst m&glich ge-
macht. Selbst Aerzte waren oft nicht imstande, zwischen Tod
und Scheintod zu entscheiden, weil sie die Herztdtigkeit nur
durch Herz- und Pulsschlag, nicht aber durch geeignete Aus-
kultation beurteilten. Dafiir spricht der folgende Fall, den
Vasella zitiert.

"Am 16. Dezember 1766 wurde ein nach dem Tode der Mutter

(l4. Dez.) von einem beriihmten Arzt entbundenes Kndblein zum
hl. Kreuz in St. Gallen getragen. Der Seelsorger in St. Fiden,
Dr. theol. Anselm Bochsler, beschreibt als Augenzeuge, wie

das Kind, schwarz-blau und blau-rot im Gesicht, nach der hl.
Messe und den Gebeten bis zum 3. Tag so schdn im Gesicht zu
werden begann, dass man es schdner nicht hdtte malen k&nnen.
Drei Tage lang lag es beim hl. Kreuz, beili grdsster Winterkdlte,
und doch waren alle Gliedmassen des Kindes ungemein weich, so
welich, dass das Blut bei entsprechendem Druck auf das Fleisch
wich und darauf wieder nachfloss, wie es bei Lebenden ge-
schieht. Nirgends zeigte sich Leichengeruch. Der Arzt, dariliber
verwundert, liess das Kind zur Ader, worauf helles Blut heraus-
floss und weiterfloss, sogar durch ein "dreyfaches Blischlein".
Darauf wurde das Kind bedingt getauft. Hernach begann es nach
dem Zeugnis der Leute, des Mesmers und der Hebamme zu

schwitzen und so ungestalt zu werden, wie es bei der Entbin-
dung war. Auf den Bericht an die geistliche Obrigkeit hin wur-
de das Kind in geweihter Erde bestattet."

Von Zeit zu Zeit wurden die Gebote, die Lebenszeichen wvorsich-
tig zu beurteilen, erneuert. Zuerst waren es die Bischéfe,

die mahnten, schliesslich nahm sich auch die . r&mische Kurie
der Sache an. Im Werk "De synodo diocesana" des Papstes Bene-
dikt XIV. erkldrte sie, dass Farbwechsel, Kontraktion der
Glieder, Bluterguss durch die Nase und Schwitzen als Lebens=-
zeichen abzulehnen seien, da nach dem Urteil der Physiker sol-
che Erscheinungen ohne weiteres der Wdrme zuzuschreiben seien,
welche zufolge der Lichter erzeugt werde. Der Papst machte
kein Hehl daraus, dass er fiir seine Person auch die bedingt
gespendete Taufe ablehne. Er sagte, entweder seien die Kinder
tot, dann dlirfen sie nicht getauft werden, oder sie seien
wunderbar erweckt, dann miissten sie bedingungslos getauft
werden. Der letztere Fall miisse jedoch sorgfdltig gepriift

und durch unzweifelhafte Zeugen bewiesen werden. Nie sei bis
jetzt vom Weinen oder Wimmern der Kinder berichtet worden.

Das Winschen und Denken des Volkes liess sich aber nicht so
leicht aus den gewohnten Bahnen herausmandvrieren. Und was
bedeuteten den einfachen Gldubigen schon Dekrete der Bischofe
oder pédpstliche Stellungnahmen gegeniiber der Gewissensnot,
die ihnen jede Totgeburt auferlegte! Zu lange war ihnen
gepredigt worden, es sei ihre Pflicht, das traurige Los ei-
nes ungetauften Kindes zum Guten zu wenden; zu lange hatten
die Geistlichen die Wallfahrten als Heilmittel empfohlen und
gefordert, auch eine mehrtdtige Reise mlisste ernsthaft erwo-
gen werden, um die Seele des Kindes zu retten; und allzulange

176



waren von allen Kanzeln herunter die Taufwunder gepriesen
worden, die an den Wallfahrtsorten geschahen.

Wie tief der Glaube an die wunderbare Wiedererweckung kraft
der Flirbitte der Heiligen im Volk Wurzel geschlagen hatte,
ist an der Zahl der Kinder abzulesen, die allein in der Klo-
sterkirche Ursberg, dem bedeutendsten Wallfahrtsort im slid-
deutschen Raum, festgehalten ist. Dort wurden in der Zeit
von 1686 bis 1720 nicht weniger als 24 000 tote Kinder sub
conditione getauft. Die Zahl zeigt aber auch, wie erschreckend
hoch die Kindersterblichkeit frilherer Zeiten war. Nicht min-
der ldsst sie ahnen, welchem Druck die niederen Geistlichen
ausgesetzt waren, wenn sie so vielen Gldubigen gegeniliber-
standen, die allein um des ewigen Seelenheils des Kindes
willen und im festen Vertrauen auf Hilfe dahergekommen wa-
ren. Dass es unter dem Zwang der Verhdltnisse immer wieder
zu Verstdssen gegen die Gebote der kirchlichen Oberen kam
und Taufen erteilt wurden, die gegen jede Vernunft versties-
sen, muss aus dem Fiihlen und Empfinden jener Zzeit heraus
einfach verstanden werden. Ein derartiger Fall, der uns
heute v&llig unbegreiflich erscheint, ist im Taufbuch wvon
Seelisberg im Urnerland unter dem 9. Januar 1740 festge-
halten:

"Am 6. des Monats kam infolge eines ungliicklichen Abortus

ein totes Kind des Johann Jakob und der Eva Trutmann zur Welt.
Es wurde vorerst in geweihter Erde begraben und dann, nach-
dem es dort wdhrend acht Tagen gelegen hatte, wurde es

auf ndhere Erkundigungen hin wieder ausgegraben und nach
Disentis getragen. Nach langen Gebeten gab das Kind Zeichen
des Lebens und wurde bedingungsweise getauft und in geweih-
ter Erde bestattet."

Die Taufe am abortiven Kind war in der Dorfkirche von Disen-
tis vollzogen worden, wo der aus Italien stammende Kapu-
zinerpater Florian 1707 die Wallfahrt mit toten Kindern ein-
gefliihrt hatte. Von 1710 an sind zahlreiche Fdlle von Wieder-
erweckung bezeugt, wie sich aus den Taufblichern von Wassen,
Spirigen, Dardin, Ruis, Realp, Attinghausen und Andermatt
ergibt. Kurz vor 1715 wurden sogar 4 Kinder aus der Lombar-
dei nach Disentis getragen, um dort getauft zu werden. Lei-
der muss das Ausmass der Totentaufen in Disentis ein Geheim-
nis bleiben, da 1799 das Pfarrhaus, in dem das Taufbuch
aufbewahrt wurde, eingedschert wurde. Gleichzeitig brannte
auch das Innere der Pfarrkirche aus, wobei 200 Ex-Vototafeln
verloren gingen. Man darf annehmen, dass sich die meisten
davon auf die Taufe toter Kinder bezogen.

Auch der Pfarrer in Schruns musste sich - und damit kehren
wir an den Ausgangspunkt unserer Betrachtung zurilick - ver-
schiedentlich von seinen kirchlichen Vorgesetzten belehren
und gar tadeln lassen. Wann dort die Wallfahrten einsetzten,
ist nicht bekannt. Jedenfalls waren sie Ende des 17. Jahr-
hunderts bereits in Gang. Ihr Aufschwung dilirfte einerseits
mit dem Neubau der Kirche von 1682 und anderseits mit dem

157



krdftigen Durchgangsverkehr ins innere Montafon und von da
in das Prdtigau und nach Italien zusammenhdngen. Als die im
Pfarrbuch Pfdfers verzeichneten Eltern nach Schruns pilger-
ten - eine Reise, die wohl mehr als einen Tag in Anspruch
nahm - stand die Wallfahrt in die Pfarrkirche hoch im Kurs,
bei der Churer Aufsichtsbehtrde dagegen in Misskredit. Der
Bischof, Joseph Benedikt von Rost, hatte sich kurz vorher
gendtigt gesehen, die Taufbrduche scharf zu riligen, aller-
dings ohne nachhaltigen Erfolg, wie der folgende Vorfall
zeigt:

Am 28. August 1728 war der Kurie in Chur zur Kenntnis gebracht
worden, dass in Schruns unter Anteilnahme einer grossen Volks-
menge ein Kind getauft wurde, obschon dessen Kopf und Leib
getrennt zur Welt gekommen waren. Nach der Taufe gab man ihm
ein Begrdbnis in geweihter Erde und nicht genug damit: in
Bludenz wurde zu seinem mehreren Seelenheil ein feierlicher
Gottesdienst abgehalten. Der Pfarrer wurde aufgefordert, in
einem schriftlichen Bericht die am Kind beobachteten Lebens-
zeichen genau zu schildern, Uberhaupt den ganzen Vorgang zu
erkldren und namentlich anzugeben, wer jeweils anldsslich
der Taufe toter Kinder ein Entgelt entgegenzunehmen pflege.
Offenbar war der Kurie zu Ohren gekommen, dass in Schruns
ein Tauftarif bestand, der auch andernorts zur Anwendung
gelangt war. Dieser sah vor: Der Kirche 5 Batzen oder 20
Kreuzer an Wachs, dem Mesmer fiir das Begraben 4 Batzen oder
16 Kreuzer, dem Pfarrer flir seine Obliegenheiten 30 Kreuzer,
den beiden Mdnnern (wohl Zeugen) Jje }2 Gulden und den beiden
Hebammen (fiur Hilfeleistungen) Jje 3 Batzen. Wie sich der
Pfarrer rechtfertigte und wie der Handel beigelegt wurde,
ist nicht mehr in Erfahrung zu bringen. Es erstaunt jedoch,
dass nur wenige Jahrzehnte spdter erneut Klagen iber die
Schrunser Taufsitten laut wurden. Sie gingen vom Geistlichen
Rat in Konstanz aus, woraus sich schliessen lédsst, dass
zahlreiche Pilger sogar aus dem Konstanzer Bistum nach dem
Montafoner Wallfahrtsort strdmten. Der Rat berief sich auf
die Constitutio Benedikts XIV. und forderte das Ordinariat
Chur auf, den Unfug mit der Taufe toter Kinder abzustellen.
Als dies nichts nlitzte, griff die Osterreichische Regierung
ein, was den Bischof veranlasste, energisch durchzugreifen.
Im August 1777 liess er von den Kanzeln seines Bistums das
Verbot aller Wallfahrten zum Zwecke der Taufe toter Kinder
verklnden.

Damit kam auch im &6stlichen Landesteil der Brauch in Abgang,
heimlich aber wurden tote Kinder bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein getauft: 1809 im Wallis (Zen hochen Flihen), 1815 und
1842 in Graublinden (Disentis und im Lugnez). Seither sind
mehr als 100 Jahre vergangen; die Zeit hat ausgereicht, auch
die letzten Erinnerungen an die Wallfahrten auszul®schen.
Der Brauch ist verschwunden, weil das Problem der Totgebur-
ten, das so schwer auf unseren Vorfahren lastete, nicht

mehr besteht. Das Verdienst kommt dabei nicht der Kirche,
sondern dem Staat zu: Er sorgte daflir, dass die Kindersterb-
lichkeit auf ein Minimum abgesenkt wurde, indem er die

178



Wissenschaften fdrderte, der Ausbildung tlichtiger Aerzte
und Hebammen seine Aufmerksamkeit schenkte und die Mittel
bereitstellte, um die den Frauen und Kindern drohenden
Gefahren rechtzeitig erkennen und ihnen begegnen zu k&nnen;
man denke beispielsweise an den Kaiserschnitt bei Geburts-
hindernissen.

Die Wallfahrten sind tot, niemand pilgert mehr mit einem

toten Kind zu einem Heiligenbild, um ihm einen Platz im Him-
mel zu sichern. Vom einstigen Brauch, der manchem unserer
Vorfahren Hilfe in seiner Gewissensnot gebracht haben mochte,
der allerdings auch berechtigter Kritik ausgesetzt war, sind
nur noch Andeutungen in den Pfarrblichern vorhanden. Es sind
zugleich Zeugnisse der tiefen Volksfrommigkeit eines Zeit-
alters, welches die natlirlichen Zusammenhdnge noch wenig zu er-
kennen vermochte, und eines Glaubens, der unsere Achtung
verdient.

Quellen

Pfarrblicher Pfadfers

Vasella Oskar: Ueber die Taufe totgeborener Kinder in der
Schweiz, Zschr. f. schweiz. Kirchengesch. 1966/Heft I/II

Knoll-Heitz, Franziska: Zusammenfassung der Ergebnisse der
Grabungen bei St. Jakob von 1964 - 1966, Sarganserland
1967 Nr. 9/10

Miiller Iso: Die churrdtische Wallfahrt im Mittelalter,
Schriften der Schweiz. Ges. f. Volkskunde, Bd. 43, Basel
1964

Derselbe: Zur Taufe totgeborener Kinder im Bilindnerland,
Schweiz. Archiv f£. Volkskunde, 1958 Heft 4

Mitteilung des Pfarramtes Schruns vom 9.6.1971

1782



	Ein merkwürdiger Fund Pfäferser Pfarrbuch : die Taufe toter Kinder

