
Zeitschrift: Jahrbuch / Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung =
Annuaire / Société suisse d'études généalogiques

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: - (1983)

Artikel: Ein merkwürdiger Fund Pfäferser Pfarrbuch : die Taufe toter Kinder

Autor: Joos, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-697424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-697424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein merkwürdiger Fund im Pfäferser Pfarrbuch:
Die Taufe toter Kinder

Von Fritz Joos, Bern

Am Westausgang des St. Galler Oberländer Dorfes Pfäfers, an
der Strasse in das Taminatal, steht eine Kapelle mit einem
hübschen, barocken Zwiebelhelm als Dachreiter. Sie ist dem hl.
Evort geweiht und dient heute, wie auch der angrenzende Friedhof

andeuten mag, vorwiegend als Begräbniskapelle. Früher kam
ihr grössere Bedeutung zu; sie war Pfarrkirche des Ortes und
seines hügeligen Hinterlandes und verfügte als solche über
gesonderte Einkünfte und einen eigenen Pfarrer. Von den Tauf-,
Ehe- und Totenrodeln, die der Geistliche zu St. Evort führte,
sind vier Bände auf unsere Tage gekommen. Der älteste wurde
1665 angelegt; er ist jedoch nicht der erste. Wie aus dem
Vorwort zu seinen Eintragungen hervorgeht, wurden "schon weit
früher Verzeichnisse der zu St. Evort Getauften, in die Ehe
Gegebenen und Verstorbenen" geführt, doch gingen sie 1665
beim Brand des Klosters Pfäfers, in dessen Gewahrsam sie sich
befanden, verloren.

Besondere Aufmerksamkeit verdient der zweite Band. Er enthält
einige Eintragungen, die recht ungewohnt sind und die deshalb
das Interesse des Familienforschers finden. So liest man etwa
auf dem Blatt des Ehepaars Petrus Jos und der Maria Dünscher
im "Liber seu catalogus coniugatorum de anno 1728" einen
Taufvermerk, der (aus dem Lateinischen übersetzt) lautet:
"Am 23. März (1751) kam ein totes Kind zur Welt, welches 'ad
Schrunium' vor die Reliquien der hl. Benedicta, Theodors und
der Celestina getragen wurde. Nachdem es deutlich ein rötliches

Gesicht gezeigt hatte, wurde es bedingungsweise getauft
und von Pater Carolus Dominicus Weinzirle am 25. März begraben,

wie aus dem Zeugnis dieses Ortspfarrers hervorgeht."
Beim ersten Durchlesen könnte der Gedanke hochsteigen, es handle

sich um die Erwähnung eines Wunders, wie sie in den
spätmittelalterlichen Mirakelbüchern aufgezeichnet sind. Fällt
jedoch der Blick auf die übernächste Eintragung, so wird man
doch etwas stutzig. Da steht unter dem Datum des 23. Mai 1755:
"Wiederum gebar die unglückliche Wöchnerin ein totes Kind,
welches ebenfalls 'ad Schrunium' gebracht wurde. Nachdem dort
Lebenszeichen beobachtet werden konnten, wurde es bedingt
getauft und daselbst der geweihten Erde übergeben, gemäss Zeugnis

des Kurators 'in Schron' ". Mehr noch: Blättert man den
Band aufmerksam durch, so können noch weitere derartige
Einträge gefunden werden, womit natürlich die Vermutung entfällt,
der Pfarrer zu Pfäfers habe der Nachwelt ein einmaliges Wunder

überliefern wollen.
Um was handelt es sich nun Um diese Frage beantworten zu
können, müsste zuerst der Begriff "Schrunium" bzw. "Schron"
geklärt werden. Dass es sich hierbei um eine Ortsbezeichnung
handeln müsse, ging aus den beiden Präpositionen ad nach

167



(örtlich) und in in hervor. Sowohl m der näheren als auch
weiteren Nachbarschaft des Geburtsortes konnte indessen keine

Oertlichkeit gefunden werden, deren heutiger Name auf
Schrunium oder Schron zurückgehen konnte; auch die Heiligen-
namen Benedicta, Theodor und Celestma wiesen in keine
bestimmte Richtung. Erst als der Kreis der Nachforschung über
die Landesgrenze zu Oesterreich hinaus gezogen wurde, konnte
der Tauf- und Bestattungsort der Pfaferser Kinder ermittelt
werden: Schruns im Vorarlberg, jenseits des Gebirgszuges, der
das Montafon vom Ratikon trennt. Wie seine Geschichte zeigte,
war Schruns im 18. Jahrhundert ein bedeutender Wallfahrtsort
und zwar ein Pilgerort ganz besonderer Art. Beim Volk hatte
sich nämlich der Glaube verbreitet, die m der Pfarrkirche
verehrten Heiligen konnten durch ihre Fürbitte ungetauft
verstorbene Kinder zum Leben erwecken, wenn sie vor ihre
Reliquien gebracht wurden. Viele Eltern wandten sich deshalb
dorthin, sie kamen von uberall her, das tote Kind im Arm,
manche aus betrachtlicher Entfernung und alle m der Erwartung,
dass das Kind getauft werde. Denn nicht das Leben an sich war
es, das man begehrte, damit das Kind aufwachse und gross werde.
Im Gegenteil, der Kinderreichtum war m den meisten Familien
so gross, dass das Leben eines Kindes wenig wog und der Verlust

oft als Erleichterung empfunden wurde. Jeder Mund weniger
am Tisch bedeutete weniger Hunger der andern und weniger Sorge

der Eltern um die Beschaffung des täglichen Brotes. Was
man hingegen wünschte, war die Taufe. Sie wurde m Schruns
gespendet, wenn kraft der Fürbitte der Heiligen am toten Kind
Lebenszeichen beobachtet werden konnten, und dies war meistens
der Fall. Im Band III der Schrunser Taufmatrikeln gibt es
einen Anhang mit der Ueberschrift "Catalogus mfantium
mfelici partu progenitorum ad ss. Reliquias adportatorum...",
in dem allein fur die drei Jahre 1781/1784 insgesamt 205 tote
Kinder verzeichnet sind, von denen nur 12 nicht getauft werden

konnten. Schruns war jedoch nicht der einzige Wallfahrtsort
dieser Art; im 18. Jahrhundert bestanden neben ihm noch

andere und vor allem: es hatte sie schon immer gegeben. Die
Wallfahrten mit toten Kindern sind deshalb mit Bezug auf ihr
Alter als eigentlicher und zählebiger, im Volksglauben tief
verwurzelter Brauch zu betrachten, von dem heute allerdings
kaum jemand mehr etwas weiss. Deshalb soll im folgenden über
seine Entstehung und Entwicklung berichtet werden.

Ursprung des Brauches

Der Volksbrauch wurzelt m der Bedeutung der Taufe, wie sie
von der Kirche gelehrt wurde. Nach dieser Lehre tritt der
Mensch durch die Geburt m das natürliche und sundige Leben
ein. Um auch mit Gott m die Lebensgemeinschaft treten zu
können, bedarf er der Abwaschung der Erbsunde. Dies geschieht
durch das Sakrament der Taufe. Sie ist das Bad der Wiedergeburt

(Joh. 3,5) und der Bund eines guten Gewissens mit Gott
(1 Petr. 3,21). Wer nicht getauft ist, kann nicht Glied
am Leibe Christi sein, er bleibt ein Unreiner, ein Heide und
fallt nach seinem Tode der Verdammung anheim. Dies gilt im

168



Prinzip auch fur die ohne Taufe verstorbenen Kinder, doch
hat hier die kirchliche Lehrmeinung differenziert: Weil die
Seelen solcher Kinder mit der Erbsunde behaftet sind, bleiben
sie von der übernatürlichen Anschauung Gottes ausgeschlossen,
anderseits tragen sie noch keine eigene Schuld. Ihr jenseitiger

Aufenthaltsort ist deshalb weder der Himmel noch das
Fegefeuer und auch nicht ganz die Holle, sondern der Limbus
(Vorholle). Dort bewegen sie sich im Zustand einer völlig
leidensfreien, allerdings auch freudlosen Seligkeit.
Dieses traurige Bild vom Schicksal ungetaufter Kinder legte
sich beklemmend auf die Seele der Glaubigen, und je undeutlicher

es gezeichnet wurde - was verständlich war, weil
schliesslich niemand über jenen Aufenthaltsort Zuverlässiges
aussagen konnte -, um so starker und schreckensvoller prägte
es sich m das Bewusstsem ein. Kam eine Frau ms Wochenbett
und ging die Geburt gut vorüber, so beeilten sich die
Angehörigen, es nach der Weisung der Kirche so schnell wie möglich

taufen zu lassen. Kam aber das Kind tot zur Welt oder
starb es nach der Geburt, ohne dass es hatte getauft werden
können, weil - was auch m Pfafers wiederholt vorkam - hoher
Schnee, vereiste Wege oder reissende Schmelzwasserbache den
Weg zur Kirche unpassierbar gemacht hatten, dann kann man sich
vorstellen, m welche Gewissensnot solche Eltern gerieten.
Erinnerungen daran haben sich bis heute im Gedachnis des
Volkes erhalten, und selbst m reformierten Teilen unseres
Landes haben Jahrhunderte nicht vermocht, den Glauben an das
beklagenswerte Los ungetauft verstorbener Kinder völlig
wegzuwischen. Auch Jeremias Gotthelf hatte als Pfarrer von
Lutzelfluh noch damit zu kämpfen, was aus dem folgenden
Abschnitt aus seiner Geschichte "Freuden und Leiden eines
Schulmeisters" zweifelsfrei hervorgeht (leicht gekürzt):
"Als es Morgen ward, kamen Weiber zu uns, die gehört hatten,
unser Kind werde sterben. Sie brachten allerlei mit, dem Kind
und der Mutter zur Labung. "Du hast doch recht", sagte eins
der Weiber zu meiner Frau, "tust du nicht so wust und notli
wie menge Göhl. Dem Kind ist es wohl gegangen; es ist manchem
ab." - "Ja", sagte eine andere mit bedenklichem Gesicht, "wenn
es nur getauft gewesen ware; aber so ungetauft kann mich das
Kind doch erbarmen; denn kein Mensch weiss jetzt, wie es ihm
geht." - "Ja, du hast recht", sagte die erste, "an das habe
ich gar nicht gsinnet. Es sind mir auch vier Kinder gestorben,
gottlob) aber gottlob keins vor der Taufe. Ich glaube, ich
hatte mich hintersinnet. Mi seyt zwar, si chomme nit 1 dl
hingeristi Holl; aber es wird vornache o no heiss gnue sy.
Die arme Tropf)" Und der Erzähler fugt hinzu: "Diesen Glauben,
der noch allgemein aus der alten Katholizitat her verbreitet
ist, kannte ich gar wohl: ich hatte aber nie darüber nachgedacht

"

Die Verminderung oder gar der Verlust der Seligkeit wurde zu
allen Zeiten als Unglück empfunden. Zusätzlich litten die
Glaubigen darunter, dass einem ungetauft verstorbenen Kind die
Bestattung im ordentlichen Friedhof verwehrt war; es wurde entweder

ausserhalb der Friedhofmauer oder im Wald, beides an Orten,

169



wo auch die Verbrecher begraben wurden, beerdigt. Es konnte
deshalb nicht ausbleiben, dass die Eltern solcher Kinder alles
unternahmen, damit diese getauft wurden. Bemühungen in dieser
Richtung können schon in der frühchristlichen Kirche festgestellt

werden; man lese etwa die Bemerkung des Apostels Paulus

m 1. Kor. 15.29: "Wie kämen sonst manche dazu, sich für
die Toten taufen zu lassen ?" (Menge-Bibel). Wir wissen,
dass diese Stelle auch andere Interpretationen zulässt, die
vorherrschende Meinung ist jedoch die, dass sich Gläubige
über den Gräbern Verstorbener taufen liessen, um auch ihnen
stellvertretend die Gnade der Taufe und damit die Gemeinschaft

mit Christus zukommen zu lassen. Auch das Konzil von
Karthago (397) hatte sich mit den Taufen für die Toten
auseinanderzusetzen. Auch wenn nur allgemein von "Toten"
gesprochen wird, sind darunter keineswegs nur Erwachsene,
sondern sicher auch Kinder zu verstehen.

Auch im Mittelalter fehlte es nicht an Versuchen, sich des
Beistandes eines vertrauten Geistlichen zu versichern und ihn
zu bewegen, die Taufe am toten Kind zu vollziehen. Dass Eltern
im einen oder andern Fall die Hilfe gewährt wurde, darf als
sicher gelten, sind solche Fälle sogar noch im letzten
Jahrhundert vorgekommen. Zu irgendeinem Zeitpunkt muss der
Gedanke erwacht sein, sich der Fürbitte der Heiligen, vorab
der Mutter Gottes, anzuvertrauen. Vielleicht mochten Eltern
in ihrer seelischen Not ein totes Kind vor das Bild ihres
Heiligen, der ihnen m so vielen andern Angelegenheiten
geholfen hatte, gelegt haben, und sie konnten dann beobachten,
wie sich die Starre des Körpers löste, worauf der schnell
herbeigerufene Priester, dies ebenfalls als Zeichen
wiedergekehrten Lebens deutend, die Taufe vornahm. Auf diese Weise
kam das Bild bald m den Ruf, wundertätig zu sein, womit die
Voraussetzung für die Wallfahrt gegeben war.

Die Entwicklung der Wallfahrt m der Schweiz
Das älteste bisher bekannt gewordene Zeugnis der Wiedererweckung

eines toten Kindes vermittelt uns das Chartular von
Notre-Dame m Lausanne. Unter dem 13. April 1236 steht zu
lesen, dass "am 1. Sonntag nach der Osteroktav eine Frau von
Turin kam und sagte, ihr Knäblem sei gestorben. Sie brachte
es der Mutter Gottes dar, worauf es sofort wieder lebte." Von
einer Taufe ist nichts vermerkt, nur dass die Mutter als Dank
für die gewährte Hilfe das Hemdlem des Kindes als Opfergabe
darbrachte. Als eigentlicher Wallfahrtsort ist später das
waadtländische Chätillens anzusprechen, wohin hauptsächlich
tote Kinder aus der Genferseegegend von Morges und Rolle
getragen wurden, die vor dem angeblich wundertätigen Bild
des hl. Pankraz zum Leben erweckt und anschliessend getauft
wurden. Zu häufigen Wallfahrten kam es auch nach Neuenburg,
namentlich im 15. Jahrhundert. Die Verehrung galt hier dem
hl. Wilhelm, dem Stadtpatron. Das Gerücht von der Kraft seiner
Fürbitte musste offenbar bis m ferne Lande gedrungen sein,
denn 1478 kamen sogar Leute aus der Provence, um ein totes
Kind erwecken und taufen zu lassen. Bemerkenswert ist, dass

170



die Stadtnotare von Neuenburg die Wiedererweckungen notariell

beglaubigten und zwar sowohl mit Nennung der Namen
der Zeugen, die die Vorgange beobachtet hatten, als auch
mit dem genauen Beschrieb der Lebenszeichen. Regen Zulaufs
erfreute sich m der Westschweiz das Augustinerkloster m
Genf, in dessen Kapelle der Herzog Rene von Savoyen ein
schönes Marienbild hatte malen lassen. Die Mönche entwickelten

eine derartige Geschäftigkeit, dass man geradezu von
einem Taufgewerbe sprechen konnte.

Der weitaus berühmteste Wallfahrtsort m der Eidgenossenschaft
m reformatorischer Zeit war jedoch das bernische

Oberburen, ein Weiler beim Stadtchen Buren an der Aare. Seine
Marienkapelle, eine Gründung der Grafen von Strassberg, war
durch das wundertatige Marienbild weit Uber die Landesgrenzen
hinaus berühmt geworden. Die bernische Regierung, der das
Kollaturrecht (Recht zur Einsetzung in die Pfründe)über die
Kapelle zustand, war eifrig bemuht, ihren Ruf zu mehren. In
Zeiten der Not verordnete sie Wallfahrten und zögerte nicht,
den Untertanen durch die Teilnahme an solchen Bittgangen ein
Beispiel des Glaubens an das Wunderwirken Mariens zu geben.
Als im Juli 1480 verheerende Gewitter über das Land
hereinbrachen und die Wasser Hauser und Stalle wegschwemmten und
selbst die Stadt m Bedrängnis brachten, entsandte der Rat
fromme Bruder mit Priester und Kreuz an der Spitze nach
Oberburen, um von "Unserer Lieben Frowen" das Ende der Wassersnot
zu erbitten. Auch an Tagen, an denen keine Not drohte, legte
die Regierung Wert darauf, dass die Huld der Mutter Gottes
durch eine Fahrt wachgehalten werde. So wurden, wie der Berner
Chronist Anshelm berichtet, die Schwyzer, die im Januar 1486
nach Bern gekommen waren, um mit dessen Bewohnern m freund-
eidgenossischer Weise die Fastnacht zu begehen, nach dem
festlichen Empfang m der Stadt nach Oberburen geleitet und dort
von der Regierung so vortrefflich bewirtet, dass wenige Wochen
darauf eigens eine schwyzerische Gesandtschaft mit Landammann
Dietrich an der Halden nach Bern kam, um sich fur die erwiesene

Gastfreundschaft beim Rat zu bedanken.

Neben den ungezählten Pilgern aus dem Volk, die zu Tausenden
nach Oberburen strömten, suchten auch Wallfahrer mit Rang
und Namen das wundertatige Bild auf. Dem Bruderschaftsrodel
der Wallfahrtskirche mit den Namen von Pilgern aus der
Eidgenossenschaft, aus Schwaben, Tirol, Piemont, Savoyen und
Burgund ist zu entnehmen, dass unter anderem Erzherzog
Sigismund von Oesterreich mit seiner Frau, Ritter Adrian von
Bubenberg, Jost von Silenen (Bischof von Sitten), Graf Philipp
von Hochberg (Herr zu Neuenburg) mit seiner jungen Gattin,
Rudolf von Erlach (Schultheiss von Bern) und Frau Katharina
Hoffmann (Aebtissin des Klosters Fraubrunnen) nach Oberburen
kamen. Der Zustrom der Wallfahrer brachte dem Ort hohes
Ansehen und seinen Wirten und Kramern den Wohlstand. Zeitweise
war der Andrang so stark, dass der Berner Rat den Markt im
nahen Stadtchen Buren sperren musste, um die eigene Versorgung
nicht zu gefährden. Auch der Kirche flössen reichlich Spenden

171



und Gaben zu. Wie der Reformator Berchtold Haller an Zwingli
berichtete, bezifferten sich die Einkünfte aus der Taufe toter
Kinder auf 30 000 Pfund. Es verwundert deshalb nicht, wenn die
Kapelle dauernd vergrossert und immer kostbarer ausgestattet
wurde. Aber der Reichtum an goldenen und silbernen Gefassen,
Bildern und andern Zierden blieb nicht ungefährdet; mehrere
Male lockte er Diebe an. Grosses Aufsehen erregte folgender
Vorfall:
Em gewisser Hans Stefan hatte 1485 das Sakrament "mit synem
gefass", das heisst, die Monstranz, gestohlen und war zu Bern
mit dem Tod durch Ertranken m der Aare verurteilt worden.
Die Henkersknechte amteten wie gewohnt ihres Amtes und warfen
ihn, nachdem sie ihn an Händen und Fussen gebunden hatten,
in den Fluss. Allem, als sie ihn nach anderthalb Stunden
aus dem Wasser zogen, war er wohl etwas benommen, aber durchaus

lebendig. Befragt, wem er sein Leben verdanke, antwortete
er, der lieben Frau zu Oberburen. Er habe ihr, die doch so
viele tote Kmdlein zum Leben erwecken könne, die Wallfahrt
nach Rom und Santiago de Compostela gelobt, wenn sie ihn
errette. Der Rat von Bern war von diesem Geschehnis so
beeindruckt, dass er Stefan nicht nur laufen liess, sondern ihm
zu semer Fahrt einen Geleit- und Empfehlungsbrief ausstellte.
Anshelm, der diese Geschichte berichtet, versichert, viele
Menschen hatten das Wunder mitangesehen und Gottes Barmherzigkeit

gepriesen.

Worm bestanden nun die Lebenszeichen, nach denen geschlossen
wurde, das Gnadenbild von Oberburen habe den toten Kindern
fur einen Augenblick das Leben zurückgegeben, damit man sie
taufen könne Es waren die mehr oder weniger deutlich sichtbaren

Veränderungen, die der starre, im Winter oft durchfrorene
Korper zeigte, wenn er einige Zeit bei den warmenden Kerzen

des Altars gelegen hatte. Wir wurden sie aus der heutigen Sicht
als natürliche, physikalische Erscheinungen bezeichnen, dem
Glaubigen früherer Zeiten erschienen sie jedoch, weil sie
sich wahrend semes Gebetes ereigneten, als Antwort Marias,
als Erfüllung seiner Bitte. Fur ihn waren es echte
Lebensausserungen, wenn das Antlitz seines Kindes sich rosig
verfärbte, das Fleisch sich weich anfühlte, die Stirnader
anschwoll, ein Augenlid zuckte oder ein Beinchen oder Aermchen
sich reckte. Da die Hebammen, die meist dabei waren, es
bestätigten und sich die Geistlichen dazu nicht äusserten, weil
sie die Lebenszeichen Neugeborener nicht genau kannten oder
nicht kennen wollten, weil schliesslich jede Taufe eine Opfergabe

einbrachte, so nahm die Wallfahrt immer grossere
Ausmasse an, denn Totgeburten und kurz nach der Geburt Verstorbene

gab es viele.
Indes, nicht jedermann fand Gefallen am Betrieb, wie er in
Oberburen herrschte; viele standen den Wundern mit Skepsis und
Ablehnung gegenüber. Einer von ihnen war der Bischof von
Konstanz, dem als Oberhaupt der Diözese Konstanz auch die
"Pfarrkirche der heiligen Jungfrau bei der Stadt Buren"

172



unterstellt war. Den ständig zunehmenden Wundern gegenüber
misstrauisch geworden, beauftragte er den Dekan von Büren,
die Vorgänge in der Marienkirche in Oberbüren zu beobachten
und Bericht zu erstatten. Als der Rat von Bern davon erfuhr,
reagierte er sofort und scharf. Er forderte den Dekan auf,
die Untersuchung unverzüglich einzustellen, und liess den
Bischof wissen, er möge sich jeder Einmischung enthalten, da
sie nur Unruhe ins Volk trage und der Wallfahrt abträglich
sei. Allein der Bischof liess sich nicht einschüchtern, er
wandte sich nach Rom. In einem ausführlichen Schreiben an den
Papst gab er seiner höchsten Befremdung über die Machenschaften

in Oberbüren Ausdruck. Unter dem Schein der Frömmigkeit,
so schrieb er, brächten viele, namentlich Ungebildete,
Frühgeburten, tote Kinder, manchmal sogar solche, die nicht einmal

ausgeformte Glieder besässen und gleichsam nur Klumpen
bildeten, in grosser Zahl nach Oberbüren. Manche kämen nicht
nur aus seinem eigenen, sondern auch aus andern Bistümern.
In letzter Zeit seien 2000 solcher Kinder in die Kapelle
gebracht worden. Nun glaubten diese Leute, die Toten und
Frühgeburten, deren manche überhaupt kein Leben im Mutterleib
empfunden hatten, würden in wunderbarer Weise zum Leben
erweckt. Doch was geschehe Der Rat habe Frauen bestellt, welche

die Kinder mittels glühender Kohlen und ringsum
aufgestellter Kerzen und Lichter erwärmen mussten. Dann würden den
warm gewordenen Kindern eine ganz leichte Feder auf die Lippen
gelegt. Flöge die Feder infolge eines Luftzuges oder der
Wärme der Kohlen weg, dann erklärten die Weiber, dies sei das
Zeichen des Atems und damit des neu erweckten Lebens, worauf
sogleich unter Glockengeläute und Lobgesängen die Taufe vollzogen

werde. Schliesslich würden die Körper der angeblich
lebendig gewordenen und sofort wieder verstorbenen Kinder
kirchlich begraben, zum Hohn des wahren christlichen Glaubens
und der kirchlichen Sakramente. Er, der Bischof, bitte den
Papst um eine Untersuchung und die römische Kurie um
Massnahmen. Allein, er stiess mit seinem Hilferuf auf taube Ohren.
Der Papst antwortete nicht, und so blieb in Oberbüren alles
beim alten. Der Berner Rat erfreute sich weiterhin an den
Einkünften und munterte die Geistlichen sogar auf, mit dem
Taufen toter Kinder weiterzufahren. Als im Jahre 1518 die
Zahl der Kaplaneien erhöht wurde, bezeichnete er es anlässlich

der Investitur der zusätzlichen Geistlichen als ihre
ganz besondere Aufgabe, die toten Kinder "zu versächen".

Abhilfe vom abergläubischen, aber recht lukrativen Wallfahrtsbetrieb
schuf erst zehn Jahre später die Reformation in Bern,

dafür aber um so gründlicher. Der Rat befahl innert weniger
Tage nach ihrer Einführung, die Messe einzustellen, das
Marienbild und die Altäre abzutun. Das geschah denn auch,
und die "lang und wytgesuchte und vererte Maria, darzu ir
wunder und Werkstatt mit sampt allen iren götzen" wurde "nit
ohne grusen verschytet und verbrennt". Als das wundertätige
Bild vom Ratsboten Anton Noll vor den Augen des versammelten
Volkes ins Feuer geworfen wurde, erhofften viele, wie Berch-
told Haller an Zwingli berichtete, Zeichen vom Himmel.

173



Weil die Wallfahrer die Kapelle aber auch nach dieser Räumung
weiterhin besuchten, befahl die Berner Regierung, die Kirche
abzubrechen. Doch der Wallfahrerstrom versiegte immer noch
nicht. Bern erliess deshalb die Weisung, dass "der Turm zu
Oberbüren sol uff die würzen hin weggeschlissen" werden. Und
als auch diese Massnahme die Anziehungskraft des Wunderortes
nicht zu brechen vermochte, mussten selbst die wenigen Ueber-
reste der Kapelle mitsamt der Erde, auf der das Gotteshaus
einst gestanden hatte, weggeführt werden. Noch 1534 kamen Leute

aus den Gerichten Huttwil, Luzern und Wangen und brachten
Hennen, Geld und andere Opfergaben mit. Als sie den Platz
leer fanden, Hessen sie die Hühner laufen und legten das
Geld auf die Erde.

In Bern hatte 1528 ein einziger Federstrich genügt, die
Reformation einzuführen und den Wallfahrtsort Oberbüren
auszutilgen. Was weiterhin blieb, war die Frage nach dem Schicksal

der ohne Taufe verstorbenen Kinder. Die Reformatoren
und später die protestantische Kirche suchten sie mit dem
Hinweis zu beantworten, dass für alles menschliche Wissen die
Heilige Schrift massgebend sei. In dieser sei aber über solche

Kinder nichts zu finden, es sei deshalb müssig, untersuchen
zu wollen, wohin ungetaufte Kinder kämen, ob in die Hölle,

in die Vorhalle oder an einen andern Ort. Man möge doch an
die Worte Jesu denken: "Lasset die Kindlein zu mir kommen,
denn ihrer ist das Himmelreich". Wer dies gesagt habe, werde
sich auch derer erbarmen, die ohne Taufe gestorben seien. An
diese neue Lehre konnte sich das Volk nur allmählich und gegen
grosse Widerstände im1 eigenen Denken gewöhnen. Wiederholt
wurden totgeborene Kinder heimlich, etwa von Hebammen, getauft,
obwohl darauf strenge Strafen standen und die Kirchensynoden
die Haustaufen als ungültig erklärten und sagten, die Taufe sei
nur wirksam, wenn sid vor allem Volk und in der Kirche vollzogen

werde. Oder abör, man suchte, auf einem "taufähnlichen"
Weg des Seelenheil des Kindes zu sichern. Jeremias Gotthelf
gibt hiefür ebenfall? ein Beispiel:

l

"Andächtig brachte ich des andern Morgens früh die kleine
Leiche, die wir vorher noch brünstig geküsst hatten, dem
Totengräber auf den Kirchhof. Derselbe hatte das kleine Gräbchen
in der Dachtraufe gemacht und gar nicht tief. Ich frug ihn,
warum er es gerade hier gemacht, wo es ihm mehr Mühe gegeben
hätte. Er sah mich kurios an und sagte endlich, ich sei ja
ein Schulmeister und werde das wohl wissen.... je näher man
der Kirche begraben werde, desto sicherer sei man vor den bösen

Erdgeistern, und da die ungetauften Kinder nicht durch
die Taufe vor ihnen geschützt würden, so tue man sie an die
Kirche, um durch die Kirche selbst geschützt zu werden. Dann
tue man sie ins Dachtrauf, damit sie noch hier getauft würden.
Wenn nämlich der Pfarrer das Taufwasser bsegne, so werde alles
Wasser in und an der Kirche zu Taufwasser (das heisst,

174



der Heilige Geist komme in dasselbe), so dass, wenn es einmal

stark regne zu selber Zeit, so werde auch Regenwasser auf
dem Dach Taufwasser, und wenn es nun hinunterrinne und bis
zu dem Kinde dringe, so werde das Kind am Boden so gut und
gültig getauft als das Kind in der Kirche."

Solche Bestattungen kamen im Bernbiet bis in die neuere Zeit
hinein vor, und manch alter Berner weiss noch heute davon.
Sie werden auch belegt durch eine Aeusserung in der bernischen
Tageszeitung "Der Bund" vom 18. Juli 1971. Der Verfasser
eines Aufsatzes über die Taufliturgie der Berner Kirchen schrieb
damals: "... ich erinnere mich gut, dass früher in Heimenschwand

die Leichen ungetaufter Kinder unter der Dachtraufe
der Kirche begraben wurden." Auch in der Ostschweiz war die
Sitte, ungetaufte Kinder nahe an die Kirche zu legen, bekannt.
Als in den Jahren 1964/66 bei der St. Jakobs-Kapelle, aus
deren Chor das älteste Glasgemälde der Schweiz, die berühmte
"Madonna von Flums" stammt, Grabungen vorgenommen wurden,
zeigte sich, dass dicht an den Mauern der Sakristei, des Chores

und des Kirchenschiffes Kinderskelette hingebettet lagen,
davon ein Neugeborenes bis unmittelbar an das Kapellenfundament.

Im Grabungsbericht wird kein Zweifel gelassen, dass
es sich bei St. Jakob, der ehemaligen Kapelle Sta. Maria in
Serris, um Grablegungen ungetaufter Kinder handelt, die
"vertrauensvoll der Gnade der Heiligen Maria übergeben wurden, um
doch noch das ewige Heil erlangen zu können."

Bei den katholisch gebliebenen Ständen blieb der Brauch der
Kindertotentaufe weiterhin lebendig. Im 17. Jahrhundert
bekam er sogar frische Impulse durch die von den Jesuiten
geförderte Marienverehrung. Da und dort entstanden neue
Wallfahrtsorte, die die Tradition von Oberbüren, Genf und den
übrigen verschwundenen Wallfahrtsorten fortsetzten. Zu
erwähnen sind Pruntrut, Arruffens bei Romont (St. Anna),
Gillarens (Notre-Dame-des Champs) im Westen; Muri (Aargau)
und Rigi in der Landesmitte, sowie Berschis (Walenstadt),
Fellers, Brienz (GR) und Disentis im Osten. Zu ihnen gesellten
sich, zum Teil erst im 18. Jahrhundert, die beiden Kapellen
Zen Hohen Flühen und Notre-Dame-des-Corbelins (Chandolin) im
Wallis, Schattdorf (Uri), St. Gallen (Hl. Kreuz), St. Martin
(Obersaxen) und das nahe an der Schweizergrenze gelegene
vorarlbergische Schruns.

Um Missbräuche vermehrt auszuschliessen, wurde den Geistlichen
zur Pflicht gemacht, bei der Beurteilung der Lebenszeichen

Vorsicht zu üben und in allen Zweifelsfällen die Taufe nur
bedingt zu spenden, das heisst, sie sollte nur gültig sein,
wenn das Kind im Moment des Getauftwerdens wirklich lebte.
Mit dieser Verordnung wurde sowohl den kritischen Stimmen
innerhalb der Kirche, die auf die Abschaffung der Taufe toter
Kinder drängten, als auch den Befürwortern, welche mit dem
Argument fochten, unter den Totgeburten könnte es auch Scheintote

haben, deren Seelenheil man nicht leichtfertig aufs Spiel
setzen dürfe, Rechnung getragen. Das Problem, die echten von

175



den scheinbaren Lebenszeichen zu unterscheiden, war immer
gross gewesen und hatte die Missbrauche auch erst möglich
gemacht. Selbst Aerzte waren oft nicht imstande, zwischen Tod
und Scheintod zu entscheiden, weil sie die Herztätigkeit nur
durch Herz- und Pulsschlag, nicht aber durch geeignete
Auskultation beurteilten. Dafür spricht der folgende Dali, den
Vasella zitiert.
"Am 16. Dezember 1766 wurde ein nach dem Tode der Mutter
(14. Dez.) von einem berühmten Arzt entbundenes Knablem zum
hl. Kreuz in St. Gallen getragen. Der Seelsorger in St. Fiden,
Dr. theol. Anselm Bochsler, beschreibt als Augenzeuge, wie
das Kind,schwarz-blau und blau-rot im Gesicht, nach der hl.
Messe und den Gebeten bis zum 3. Tag so schon im Gesicht zu
werden begann, dass man es schöner nicht hatte malen können.
Drei Tage lang lag es beim hl. Kreuz, bei grosster Winterkalte,
und doch waren alle Gliedmassen des Kindes ungemein weich, so
weich, dass das Blut bei entsprechendem Druck auf das Fleisch
wich und darauf wieder nachfloss, wie es bei Lebenden
geschieht. Nirgends zeigte sich Leichengeruch. Der Arzt, darüber
verwundert, liess das Kind zur Ader, worauf helles Blut heraus-
floss und weiterfloss, sogar durch ein "dreyfaches Buschlein".
Darauf wurde das Kind bedingt getauft. Hernach begann es nach
dem Zeugnis der Leute, des Mesmers und der Hebamme zu
schwitzen und so ungestalt zu werden, wie es bei der Entbindung

war. Auf den Bericht an die geistliche Obrigkeit hin wurde
das Kind m geweihter Erde bestattet."

Von Zeit zu Zeit wurden die Gebote, die Lebenszeichen vorsichtig
zu beurteilen, erneuert. Zuerst waren es die Bischöfe,

die mahnten, schliesslich nahm sich auch die römische Kurie
der Sache an. Im Werk "De synodo diocesana" des Papstes Benedikt

XIV. erklarte sie, dass Farbwechsel, Kontraktion der
Glieder, Bluterguss durch die Nase und Schwitzen als Lebenszeichen

abzulehnen seien, da nach dem Urteil der Physiker solche

Erscheinungen ohne weiteres der Warme zuzuschreiben seien,
welche zufolge der Lichter erzeugt werde. Der Papst machte
kein Hehl daraus, dass er fur seine Person auch die bedingt
gespendete Taufe ablehne. Er sagte, entweder seien die Kinder
tot, dann dürfen sie nicht getauft werden, oder sie seien
wunderbar erweckt, dann mussten sie bedingungslos getauft
werden. Der letztere Fall müsse jedoch sorgfaltig geprüft
und durch unzweifelhafte Zeugen bewiesen werden. Nie sei bis
jetzt vom Weinen oder Wimmern der Kinder berichtet worden.

Das Wünschen und Denken des Volkes liess sich aber nicht so
leicht aus den gewohnten Bahnen herausmanovrleren. Und was
bedeuteten den einfachen Glaubigen schon Dekrete der Bischöfe
oder papstliche Stellungnahmen gegenüber der Gewissensnot,
die ihnen jede Totgeburt auferlegte) Zu lange war ihnen
gepredigt worden, es sei ihre Pflicht, das traurige Los eines

ungetauften Kindes zum Guten zu wenden; zu lange hatten
die Geistlichen die Wallfahrten als Heilmittel empfohlen und
gefordert, auch eine mehrtatige Reise musste ernsthaft erwogen

werden, um die Seele des Kindes zu retten; und allzulange

176



waren von allen Kanzeln herunter die Taufwunder gepriesen
worden, die an den Wallfahrtsorten geschahen.

Wie tief der Glaube an die wunderbare Wiedererweckung kraft
der Fürbitte der Heiligen im Volk Wurzel geschlagen hatte,
ist an der Zahl der Kinder abzulesen, die allein in der
Klosterkirche Ursberg, dem bedeutendsten Wallfahrtsort im
süddeutschen Raum, festgehalten ist. Dort wurden in der Zeit
von 1686 bis 1720 nicht weniger als 24 000 tote Kinder sub
conditione getauft. Die Zahl zeigt aber auch, wie erschreckend
hoch die Kindersterblichkeit früherer Zeiten war. Nicht minder

lässt sie ahnen, welchem Druck die niederen Geistlichen
ausgesetzt waren, wenn sie so vielen Gläubigen gegenüberstanden,

die allein um des ewigen Seelenheils des Kindes
willen und im festen Vertrauen auf Hilfe dahergekommen
waren. Dass es unter dem Zwang der Verhältnisse immer wieder
zu Verstössen gegen die Gebote der kirchlichen Oberen kam
und Taufen erteilt wurden, die gegen jede Vernunft versties-
sen, muss aus dem Fühlen und Empfinden jener Zeit heraus
einfach verstanden werden. Ein derartiger Fall, der uns
heute völlig unbegreiflich erscheint, ist im Taufbuch von
Seelisberg im Urnerland unter dem 9. Januar 1740 festgehalten

:

"Am 6. des Monats kam infolge eines unglücklichen Abortus
ein totes Kind des Johann Jakob und der Eva Trutmann zur Welt.
Es wurde vorerst in geweihter Erde begraben und dann, nachdem

es dort während acht Tagen gelegen hatte, wurde es
auf nähere Erkundigungen hin wieder ausgegraben und nach
Disentis getragen. Nach langen Gebeten gab das Kind zeichen
des Lebens und wurde bedingungsweise getauft und in geweihter

Erde bestattet."
Die Taufe am abortiven Kind war in der Dorfkirche von Disentis

vollzogen worden, wo der aus Italien stammende
Kapuzinerpater Florian 1707 die Wallfahrt mit toten Kindern
eingeführt hatte. Von 1710 an sind zahlreiche Fälle von
Wiedererweckung bezeugt, wie sich aus den Taufbüchern von Wassen,
Spirigen, Dardin, Ruis, Realp, Attinghausen und Andermatt
ergibt. Kurz vor 1715 wurden sogar 4 Kinder aus der Lombardei

nach Disentis getragen, um dort getauft zu werden. Leider
muss das Ausmass der Totentaufen in Disentis ein Geheimnis
bleiben, da 1799 das Pfarrhaus, in dem das Taufbuch

aufbewahrt wurde, eingeäschert wurde. Gleichzeitig brannte
auch das Innere der Pfarrkirche aus, wobei 200 Ex-Vototafein
verloren gingen. Man darf annehmen, dass sich die meisten
davon auf die Taufe toter Kinder bezogen.
Auch der Pfarrer in Schruns musste sich - und damit kehren
wir an den Ausgangspunkt unserer Betrachtung zurück -
verschiedentlich von seinen kirchlichen Vorgesetzten belehren
und gar tadeln lassen. Wann dort die Wallfahrten einsetzten,ist nicht bekannt. Jedenfalls waren sie Ende des 17.
Jahrhunderts bereits in Gang. Ihr Aufschwung dürfte einerseits
mit dem Neubau der Kirche von 1682 und anderseits mit dem

177



kräftigen Durchgangsverkehr ins innere Montafon und von da
in das Prätigau und nach Italien zusammenhängen. Als die im
Pfarrbuch Pfäfers verzeichneten Eltern nach Schruns pilgerten

- eine Reise, die wohl mehr als einen Tag in Anspruch
nahm - stand die Wallfahrt in die Pfarrkirche hoch im Kurs,
bei der Churer Aufsichtsbehörde dagegen in Misskredit. Der
Bischof, Joseph Benedikt von Rost, hatte sich kurz vorher
genötigt gesehen, die Taufbräuche scharf zu rügen, allerdings

ohne nachhaltigen Erfolg, wie der folgende Vorfall
zeigt:
Am 28. August 1728 war der Kurie in Chur zur Kenntnis gebracht
worden, dass in Schruns unter Anteilnahme einer grossen Volksmenge

ein Kind getauft wurde, obschon dessen Kopf und Leib
getrennt zur Welt gekommen waren. Nach der Taufe gab man ihm
ein Begräbnis in geweihter Erde und nicht genug damit: in
Bludenz wurde zu seinem mehreren Seelenheil ein feierlicher
Gottesdienst abgehalten. Der Pfarrer wurde aufgefordert, in
einem schriftlichen Bericht die am Kind beobachteten Lebenszeichen

genau zu schildern, überhaupt den ganzen Vorgang zu
erklären und namentlich anzugeben, wer jeweils anlässlich
der Taufe toter Kinder ein Entgelt entgegenzunehmen pflege.
Offenbar war der Kurie zu Ohren gekommen, dass in Schruns
ein Tauftarif bestand, der auch andernorts zur Anwendung
gelangt war. Dieser sah vor: Der Kirche 5 Batzen oder 20
Kreuzer an Wachs, dem Mesmer für das Begraben 4 Batzen oder
16 Kreuzer, dem Pfarrer für seine Obliegenheiten 30 Kreuzer,
den beiden Männern (wohl Zeugen) je 1/2 Gulden und den beiden
Hebammen (für Hilfeleistungen) je 3 Batzen. Wie sich der
Pfarrer rechtfertigte und wie der Handel beigelegt wurde,
ist nicht mehr in Erfahrung zu bringen. Es erstaunt jedoch,
dass nur wenige Jahrzehnte später erneut Klagen über die
Schrunser Taufsitten laut wurden. Sie gingen vom Geistlichen
Rat in Konstanz aus, woraus sich schliessen lässt, dass
zahlreiche Pilger sogar aus dem Konstanzer Bistum nach dem
Montafoner Wallfahrtsort strömten. Der Rat berief sich auf
die Constitutio Benedikts XIV. und forderte das Ordinariat
Chur auf, den Unfug mit der Taufe toter Kinder abzustellen.
Als dies nichts nützte, griff die österreichische Regierung
ein, was den Bischof veranlasste, energisch durchzugreifen.
Im August 1777 liess er von den Kanzeln seines Bistums das
Verbot aller Wallfahrten zum Zwecke der Taufe toter Kinder
verkünden.

Damit kam auch im östlichen Landesteil der Brauch in Abgang,
heimlich aber wurden tote Kinder bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein getauft: 1809 im Wallis (Zen hohen Flühen), 1815 und
1842 in Graubünden (Disentis und im Lugnez). Seither sind
mehr als 100 Jahre vergangen; die Zeit hat ausgereicht, auch
die letzten Erinnerungen an die Wallfahrten auszulöschen.
Der Brauch ist verschwunden, weil das Problem der Totgeburten,

das so schwer auf unseren Vorfahren lastete, nicht
mehr besteht. Das Verdienst kommt dabei nicht der Kirche,
sondern dem Staat zu: Er sorgte dafür, dass die Kindersterblichkeit

auf ein Minimum abgesenkt wurde, indem er die

178



Wissenschaften forderte, der Ausbildung tüchtiger Aerzte
und Hebammen seine Aufmerksamkeit schenkte und die Mittel
bereitstellte, um die den Frauen und Kindern drohenden
Gefahren rechtzeitig erkennen und ihnen begegnen zu können;
man denke beispielsweise an den Kaiserschnitt bei
Geburtshindernissen.

Die Wallfahrten sind tot, niemand pilgert mehr mit einem
toten Kind zu einem Heiligenbild, um ihm einen Platz im Himmel

zu sichern. Vom einstigen Brauch, der manchem unserer
Vorfahren Hilfe in seiner Gewissensnot gebracht haben mochte,
der allerdings auch berechtigter Kritik ausgesetzt war, sind
nur noch Andeutungen m den Pfarrbuchern vorhanden. Es sind
zugleich Zeugnisse der tiefen Volksfrommigkeit eines
Zeitalters welches die natürlichen Zusammenhange noch wenig zu
erkennen vermochte, und eines Glaubens, der unsere Achtung
verdient.

Quellen

Pfarrbucher Pfafers
Vasella Oskar: Ueber die Taufe totgeborener Kinder m der

Schweiz, Zschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 1966/Heft I/IIKnoll-Heitz, Franziska: Zusammenfassung der Ergebnisse der
Grabungen bei St. Jakob von 1964 - 1966, Sarganserland
1967 Nr. 9/10

Muller Iso: Die churratische Wallfahrt im Mittelalter,
Schriften der Schweiz. Ges. f. Volkskunde, Bd. 43, Basel
1964

Derselbe: Zur Taufe totgeborener Kinder im Bundnerland,
Schweiz. Archiv f. Volkskunde, 1958 Heft 4

Mitteilung des Pfarramtes Schruns vom 9.6.1971

179


	Ein merkwürdiger Fund Pfäferser Pfarrbuch : die Taufe toter Kinder

