
Zeitschrift: Der Schweizer Familienforscher = Le généalogiste suisse

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Familienforschung

Band: 11 (1944)

Heft: 6-8

Artikel: Wandlungen in der Auffassung über die rechtlichen Voraussetzungen
zum Abschluss einer Ehe [Fortsetzung folgt]

Autor: Scherrer, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-697989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-697989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wandlungen in der Aulfassung
über die rechtlichen Voraussetzungen zum

Abschluß einer Ehe.
Akademischer Vortrag, gehalten am 17. März 1944 von

Herrn Prof. Dr. iur. W. Scherrer, Basel.

I. Einleitung.
1. In Art. 116 und 117 des Schweizerischen Zivilgesetzbuches

wird über das Zustandekommen einer Ehe bestimmt:
«Die Trauung erfolgt öffentlich in dem Traulokal vor zwei

mündigen Zeugen
Der Zivilstandsbeamte richtet an den Bräutigam und an die Braut

die Frage, ob sie die Ehe miteinander eingehen wollen. Nach
Bejahung dieser Frage erklärt der Zivilstandsbeamte, daß durch diese

beidseitige Zustimmung die Ehe kraft des Gesetzes geschlossen sei.»

Bevor die zivilstandsamtliche Trauung stattfinden kann, muß die

beabsichtigte Eheschließung während einer Frist von mindestens
10 Tagen öffentlich ausgekündigt werden, damit Drittpersonen die

Möglichkeit haben, dagegen Einspruch zu erheben, indem sie
geltend machen können, die im Gesetze aufgestellten Voraussetzungen
materieller Natur zum Abschluß einer Ehe seien in der Person der
beiden Nupturienlen nicht erfüllt. Aus den erwähnten gesetzlichen
Vorschriften kann zweierlei entnommen werden, nämlich daß der
Eheschluß ein Formalakt ist, der seine Wirkungen nicht schon auf
Grund der bloßen Uebereinkunft der beiden Partner entfaltet,
sondern in einer bestimmten, im Gesetz genau umschriebenen
Feierlichkeit durchgeführt werden muß, und im weiteren, daß der Staat
sich dabei eine aktive Mitwirkung vorbehalten hat, indem einer
seiner Beamten die formgerechte Eingehung der Ehe zu
überwachen hat.

Verschiedene Gründe lassen sich zu der im geltenden Recht
getroffenen Regelung der Eheschließung anführen. Der Staat
interessiert sich für das Zustandekommen einer Ehe vor allem, weil sie

die Grundlage für die Familie und damit für die Erzeugung einer
für den Weiterbestand des Staates unentbehrlichen Nachkommenschaft

bildet. Sodann soll durch die strengen Formvorschriften ver-

66



hindert werden, daß Ehen abgeschlossen werden, die später wieder
ungültig erklärt werden müssen, weil sie an einem Mangel leiden,
der ihrer Aufrechterhaltung entgegensteht. Die Ehe ist nicht nur
als eine vorübergehende Verbindung zwischen zwei Personen
verschiedenen Geschlechts gedacht, sondern als eine auf die Dauer
angelegte Gemeinschaft auf sittlicher Grundlage. In letzter Linie ist
die Mitwirkung des Staates beim Eheschluß historisch zu erklären;
sie bildet nämlich das Gegengewicht zu der während einigen
Jahrhunderten in allen christlichen Staaten herrschend gewesenen
kirchlichen Trauung.

Im folgenden kann es sich allerdings nicht darum handeln, die

staatspolitischen Erwägungen für die geltenden Vorschriften über
das Zustandekommen einer Ehe darzulegen, sondern ich möchte
versuchen, Ihnen eine Uebersicht über die verschiedenen Anschauungen

zu geben, von denen das Eherecht mit Bezug auf die
Voraussetzungen zum Abschluß einer gültigen Ehe im Laufe der Geschichte
beeinflußt worden ist. Der beschränkten Zeit wegen muß ich davon
absehen, auf die ebenso interessante Entwicklung der zahlreichen
Voraussetzungen materieller Natur einzugehen. Auch die Ansichten
über das Wesen der Ehefähigkeit, wie sie in den Personen der beiden

zukünftigen Ehegatten vorhanden sein muß, oder negativ
ausgedrückt, über die mannigfachen Hindernisse, welche trotz
Beachtung der formellen Vorschriften das Zustandekommen einer Ehe
ausschließen, haben öfters gewechselt.

2. Die formelle Seite des Eheschlusses ist in den verschiedenen
Rechten nicht immer nach den gleichen Grundsätzen geregelt worden.

Während in einigen von ihnen ausschließlich darauf abgestellt
worden ist, daß die beiden Parteien sich in irgend einer Weise über
den Abschluß einer Ehe mit den sich daran anschließenden
familienrechtlichen Wirkungen einig geworden sein müssen, haben
andere verlangt, daß der Eheschluß in einem besonders feierlichen
Akt und in aller Oeffentlichkeit sich vollziehen müsse. In einer
dritten Gruppe von Rechten ist für den Eheschluß wesentlich ein
bestimmter tatsächlicher Vorgang, aus dem auf die Begründung
einer ehelichen Gemeinschaft geschlossen werden kann. Als solcher
ist vor allem die Copula carnalis (körperliche Vereinigung) zwischen

67



den beiden Ehegatten in Betracht gefallen. Denkbar wäre auch die

Uebergabe der Braut an den Ehegatten, in welcher zur Darstellung
kommt, daß die Frau aus ihrer früheren Familie ausscheidet und
eine neue mit ihrem Ehegatten begründen will. Je nachdem die
Entscheidung zugunsten eines dieser maßgebenden Gesichtspunkte
gefallen ist, kann man, ähnlich wie im Vertragsrecht, von der reinen
Consensualehe, von der Formalehe oder von der Realehe sprechen.

3. Es würde zu weit führen, wenn ich Ihnen ein umfassendes

Bild über den Eheschluß in den verschiedenen Epochen der
Geschichte oder gar bei allen Völkern unseres Erdballs geben wollte,
sondern ich kann Ihnen lediglich eine knappe Uebersicht über die

Stellungnahme derjenigen Rechte bieten, von welchen die in der
Schweiz geltende Regelung beeinflußt worden ist. Daran anschließend

soll rechtsvergleichend auf die in unseren Nachbarländern
und einigen weiteren Staaten Europas getroffene Lösung verwiesen
werden.

Die Bestimmungen des Schweizerischen Zivilgesetzbuches sind auf
denjenigen der 25 kantonalen Rechte des 19. Jahrhunderts aufgebaut,

die ihrerseits wieder weitgehend auf dem Eherecht der
katholischen Kirche fußen. Die Vorläufer des kanonischen Rechts,
welches durch das ganze Mittelalter hindurch für die der Kurie in Rom
unterstellten Christen maßgebend gewesen ist, können einerseits im
römischen Recht und andererseits in einigen Bräuchen der
germanischen Volksrechte gefunden werden.

II. Das römische Recht.

In den der Herrschaft der Römer unterworfenen Gebieten hat
sich der Grundsatz herausgebildet, daß zu einem wirksamen
Abschluß der Ehe folgende drei Erfordernisse erfüllt sein mußten: Die
Aetas, das für die Gründung einer Familie für beide Partner
erforderliche Alter, ferner das Connubium, d. h. die Fähigkeit, eine
Ehe nach den Anschauungen des römischen Rechts abschließen zu
können und schließlich der Consensus, die Willenseinigung der Nup-
turienten darüber, daß die von ihnen eingegangene Gemeinschaft
als Ehe zu gelten habe. Von diesen drei Voraussetzungen sind die
beiden ersten rein materieller Natur und fallen deshalb nicht in

68



den Rahmen unserer Betrachtungen. Dagegen ist der Consens

dasjenige Erfordernis, das einer näheren Untersuchung bedarf. Wie
schon der Ausdruck dartut, stellt das römische Recht beim
Eheschluß in formeller Beziehung ausschließlich auf den Willen der
maßgeblichen Personen ah, ohne daß irgend eine besondere
Feierlichkeit verlangt wird oder daß ein für die Ehebegründung wesentlicher

Realakt dazu kommen muß. Mehrere Stellen in den Digesten
bestätigen dies, so insbesondere ein dem Ulpian zugeschriebenes, in
den Titel «De diversis regulis juris» aufgenommenes Fragment:
«Nuptias non concubitus, sed consensus facit»1) (Die Ehe kommt
nicht durch Beischlaf, sondern durch übereinstimmende
Verabredung zustande), ferner eine erläuternde Bemerkung im Titel über
die Schenkungen zwischen Ehegatten, die gleichfalls auf Ulpian
zurückgeht: «Non enim coitus matrimonium facit, sed maritalis
affectio»2) (Nicht der Beischlaf begründet eine Ehe, sondern der
Wille zur Ehe).

Folgende Fragen bedürfen noch einer näheren Abklärung:
1. Bei der Willensbildung ist allerdings nicht der Wille der beiden

Nupturienten allein ausschlaggebend, sondern es kommt immer auf
den Consens derjenigen Personen an, in deren Gewalt sich die beiden

zukünftigen Ehegatten befinden, insbesondere der beiden
Patresfamilias (Familienväter), sofern die Conjuges (Gatten) noch
nicht «Personae sui juris» (Personen eigenen Rechts) sind. Der
Jurist Paulus (1. 35 ad ed. D 23, 2, 2) erklärt mit aller Deutlichkeit:
«Nuptiae consistere non possunt, nisi consentiant omnes, id est, qui
coeunt quorumque in potestate sunt» (Eine Ehe kann nicht zustande

kommen, wenn nicht alle einig sind, d. h. diejenigen, die zusammenkommen

und diejenigen, in deren Gewalt sie sind).
2. Trotzdem die Willensübereinstimmung der am Eheschluß

interessierten Personen wesentlich ist, kann nicht gesagt werden, daß

die Ehe nach der Auffassung der römischen Juristen ein Vertrag
sei, vergleichbar etwa den in die Kategorie der vier Consensual-
kontrakte eingegliederten Geschäften des Kaufs, der Miete, des

Auftrags und des Gesellschaftsvertrags. Die Ehe ist ein rein
tatsächliches in seinen Wirkungen von der Rechtsordnung im einzelnen

umschriebenes Verhältnis, bei dem die Parteien nicht die Mög-

69



lichkeit haben, durch Vereinbarung irgendwelche Modalitäten
festzusetzen, wie dies hei Verträgen der Fall ist. Ihr Wille ist nur insofern

von Bedeutung, daß es von ihrem freien, in irgend einer
beliebigen Form geäußerten Entschlüsse abhängt, sich zu der Gemeinschaft

zusammenzuschließen, die als Justum matrimonium (Richtige
Ehe) gekennzeichnet ist. Sofern die Affectio maritalis fehlt, kann
eine Ehe nicht zustande kommen; ein rein tatsächliches dauerndes
Zusammenleben zwischen Mann und Frau, aber ohne ihren auf die

Begründung einer ehelichen Gemeinschaft gerichteten Willen, ist

zwar erlaubt und entspricht den sittlichen Anschauungen der Zeit,
aber eine solche Gemeinschaft unterscheidet sich als sogenannter
Concubinatus in ihren Wirkungen von denjenigen einer Ehe
insbesondere dadurch, daß die von den beiden in Hausgemeinschaft
lebenden Personen gezeugten Kinder nicht wie hei einer Ehe in die
Patria potestas (Väterliche Gewalt) ihres Erzeugers fallen, sondern

lediglich in rechtlichen Beziehungen zu ihrer Mutter stehen.
3. Ein Verlöbnis ist für die Gültigkeit der Ehe keineswegs

erforderlich. Indessen sind auch im Altertum Versprechen zweier
Personen bezw. ihrer Gewaltinhaber üblich gewesen, denen zufolge in
einem späteren Zeitpunkte eine Ehe zwischen zwei Nupturienten
abgeschlossen werden soll. Eine solche Vereinbarung erzeugt
bestimmte rechtliche Wirkungen, doch kann keiner der beiden
Verlobten oder ihrer Väter gegen den andern eine Klage auf Abschluß
einer Ehe einreichen. Im übrigen darf man sich die Verlobungen im
alten Rom nicht so vorstellen, wie sie heute geschlossen werden.
Sehr oft waren sich die beiden Ehegatten vor der Heirat vollständig
fremd, denn ihre Verbindung wurde ausschließlich von den beiden
Gewaltinhabern in die Wege geleitet. Seneca hat sich darüber wie
folgt ausgesprochen: «Jedes Tier und jeder Sklave, Kleider und
Geschirre, werden vor dem Kauf geprüft, nur die Frau wird nicht
gezeigt, damit sie dem Bräutigam nicht mißfalle, ehe er sie
heimführt. Wenn sie jähzornig, dumm, mißgestaltet, von üblem Atem
ist, welches auch ihre Fehler sind, wir lernen sie erst nach der
Hochzeit kennen»3).

4. Selbstverständlich ist das reine Consensualprinzip eine
Errungenschaft der späteren Zeit, das erst im justinianischen Recht

70



vollständig zum Durchbruch gekommen ist. Verfolgen wir das Recht
der Eheschließung in frühere Zeiten zurück, so können wir feststellen,

daß der Eheschluß von zahlreichen Akten religiöser Natur
hegleitet ist, insbesondere von Opfern an verschiedene Götter und von
Gebräuchen, die ihre bestimmte rituelle Bedeutung haben. Sicher

wäre es keinem Römer eingefallen, eine Ehe abzuschließen, ohne

dabei die überlieferten Feierlichkeiten zu beachten. Allerdings
kümmert sich das staatliche Privatrecht, das Jus civile, nicht darum,
sondern es überläßt ihre Durchführung wie auch die Sanktionen hei

Nichtbeachtung ausschließlich dem Fas, den Vorschriften religiösen
Ursprungs. Als dann später, gegen Ende der Republik und in der

Kaiserzeit, die Traditionen zu schwinden beginnen, fallen auch die
beim Eheschluß üblich gewesenen Gebräuche weg. Nur einer der in
Frage kommenden Akte scheint sich erhalten zu haben und sogar
eine gewisse zivilrechtliche Wirkung zu erhalten, nämlich die

sogenannte «Deductio in domum mariti» (Ueberführung in das Haus
des Ehemanns), das feierliche Geleit der jungen Frau in das Haus
des ihr angetrauten Gatten. Es fragt sich, ob die Ehe erst mit dem

Einzug der Frau in ihre neue Wohnung, d. h. praktisch erst mit der
Aufnahme der ehelichen Gemeinschaft perfekt wird und man
deshalb die Eheschließung bei den Römern, wenigstens bis zu einem
bestimmten Grade, doch als Realakt ansehen muß. Dem ist jedoch
entgegenzuhalten, daß schon die klassischen Juristen den Consens

als das unumgängliche Erfordernis ansehen; allerdings kann der
Eheschluß vor der Deductio uxoris (Ueberführung der Ehefrau)
noch nicht seine volle rechtliche Wirkung entfalten. Im übrigen ist
die Deductio ein Erfordernis, das ausschließlich von der Frau zu
beobachten ist; der Mann braucht dabei in keiner Weise mitzuwirken.

Die Ehe ist abgeschlossen, sobald der Consens ausgetauscht ist.
Dies kann auch «per nuntium vel per epistulam» geschehen, d. h.
auf dem Korrespondenzwege oder dadurch, daß ein Stellvertreter
eines der beiden Ehegatten die erforderliche Willenserklärung des

andern entgegennimmt. Dazu muß dann allerdings nachträglich
noch das feierliche Geleit der Frau in das Haus des ihr soeben

angetrauten Mannes kommen4).
Im justinianischen Recht hat man von der Deductio uxoris voll-

71



ständig abgesehen und verlangt in formeller Beziehung von den

Ehegatten nichts weiteres als ihren Consens und erforderlichenfalls
die Zustimmung ihrer Gewaltinhaber. In den Quellen wird noch
besonders hervorgehoben, daß die Bestellung einer Dos zwar im
allgemeinen üblich sei, aber keinesfalls als wesentliches Moment für
den Eheschluß angesehen werden dürfe0).

Wenn wir uns der Vollständigkeit halber noch kurz mit der
Eheschließung in früheren Zeiten befassen, so muß mit Nachdruck
betont werden, daß die altertümlichen Formen der Confarreatio und
der Co'emptio für das Zustandekommen einer Ehe ohne Bedeutung

waren; sie haben keinen andern Zweck, als dem männlichen Partner

die Marius, d. h. die der Patria potestas ähnliche
uneingeschränkte Familiengewalt über seine Frau zu verschaffen. Praktisch
dürften allerdings in der Regel Confarreatio und Coemptio mit den
beim Abschluß der Ehe üblichen Feierlichkeiten religiöser Natur
verbunden worden sein. Es war jedoch rechtlich nicht ausgeschlossen,

die verschiedenen Akte voneinander zu trennen und die Manus

erst nach der Hochzeit formell zu begründen, denn man konnte ja
überhaupt davon absehen und abwarten, bis die eheherrliche
Gewalt automatisch nach Ablauf eines Jahres seit der Verheiratung in
der Person des Ehemannes zur Entstehung gelangte.

Anmerkungen.

*) iUlpian X. 36 ad Sab., D 50, 17, 30, wiederholt in 1. 36 D 35, 1, 15 i. f. Zur
Bedeutung dieser Stellen vgl. insbesondere Bonfante, Pietro: Corso di diritto
Romano, vol. I, La Famiglia p. 194 ss, Roma 1925; Noailles, Pierre: Mariage et
Divorce, Cours de droit romain approfondi, Paris 1936/7, p. 166 ss; Le Bra,s, G.:

La liberte du mariage ä Rome, Cours de droit romain approfondi, Paris 1937/8.

2) Ulp. 1. 33 ad Sab., D 24, 1, 32, 13 i. f. —- Vgl. noch Julian 1. 16 dig. D 23,

1, 11; J 1, 10 pr; Ulp. Reg. 5. 2.

3) Vgl. das Zitat bei Friedländer, Ludwig: Darstellungen aus der Sittengeschichte

der Römer (6. Aufl.) I 464. Leipzig.
4) Pauli Sent. 2, 19, 8: Vir absens uxorem ducere potest: femina absens

nubere non potest, ferner Pomponius, 1. 4 ad Sab., de ritu nuptiarum D 23, 2, 5:

«Midierem absenti per litteras eius vel per nuntium posse nubere placet, si in
doraum eius deduceretur; earn vero, quae abesset, ex litteris vel nuntio suo duci
a marito non posse; deduetione enim opus esse in mariti, non in uxoris domum,

quasi in domicilium matrimonii.»
5) Vgl. C 5, 4, 2; C 5, 17, 11.

72



III. Das germanische Recht.6)

In den germanischen Volksrechten sind die beiden überlieferten
Formen des Eheschlusses der Raub und der Kauf, wobei der erstere
in geschichtlicher Zeit offenbar seltener geworden zu sein scheint
als der letztere. Die Tatsache der Entführung der Frau, also ein
reiner Realakt, bewirkt das Zustandekommen einer Ehe. Nach der
Darstellung von Andreas Heusler wird jedoch die Ehe als solche
nicht schon mit der gewaltsamen Wegnahme perfekt, sondern erst
mit der Copula carnalis zwischen Entführer und Entführter. Von
diesem Momente an entsteht das familienrechtliche Band zwischen
den beiden Personen und schuldet die Frau dem Manne zeitlebens
die eheliche Treue. Auch der Brautkauf ist juristisch gesehen ein

Realgeschäft. Während nach einzelnen Autoren in der tatsächlichen
Uebergabe der Braut durch ihren Muntherrn an den Bräutigam, der
Traditio puellae oder ahd. Prutigeba, der rechtlich bedeutsame

Vorgang des Eheschlusses zu erblicken ist, vertreten namentlich Heusler

und Eugen Huber die Auffassung, daß nach durchgeführtem
Kauf die Ehe ihre eigentümlichen Wirkungen erst dann entfaltet,
wenn es zur Copula carnalis zwischen den beiden Ehegatten gekommen

ist. Heusler sieht im Brautkauf lediglich eine Umwandlung der
ältern Raubehe. Die jüngere Form ist seiner Ansicht nach nichts
anderes als eine vorher zwischen den interessierten Personen
vereinbarte Entführung, die in den beim Hochzeitsfeste üblichen
Gebräuchen, insbesondere der Heimführung der Braut ins Haus ihres
Ehemannes, erinnerungsmäßig weiterlebt.

Die Zahlung des Kaufpreises seitens des Bräutigams ist nicht
wesentlich für das Zustandekommen der Ehe, obwohl an sich ihre
Wirkungen an diesen Realakt hätten geknüpft werden können. Im
übrigen wird später der Brautschilling gar nicht mehr dem

Schwiegervater ausgehändigt, sondern der Freier übergibt ihn seiner
zukünftigen Frau, damit sie ihn nach der Heirat als sogenanntes
Wittum im Falle seines Vorversterbens für ihren Lebensunterhalt
verwenden kann, da sie als Witwe keinen Erbanspruch gegen den
Ehemann geltend machen kann. Außerdem kommt der Brauch auf,
daß der Gatte nach der Hochzeitsnacht seiner Gemahlin weitere

73



Vermögenswerte zukommen laßt; diese erhalten die Bezeichnung
Morgengabe und haben eine ähnliche Zweckbestimmung wie das

Wittum oder die «Donatio propter nuptias» des späteren römischen
Rechts.

Anmerkung.
6) Heusler, Andreas: Institutionen des deutschen Privatrechts II 277 ff;

Planitz: Grundzüge des deutschen Privatrechts § 81; Huber, Eugen: System und
Geschichte des Schweiz. Privatrechts IV § 125; Freisen, Josef: Geschichte des

lean. Eherechts § 15, Paderborn 1893, (2. Ausg.). Eine zum Teil von der
überlieferten Lehre abweichende Darstellung der Eheschließungsform im germanischen

Rechte gibt neuerding H. Meyer: Ehe und Eheauffassung der Germanen,
Festschrift für Ernst Heymann (1940) Bd. I, S. 1—51.

IV. Das kanonische Recht.7)

Während sich die römischen Juristen und die Verfasser der
germanischen Volksrechte mit dem Problem der formellen
Voraussetzungen eines wirksamen Eheschlusses nicht ausführlich
abgegeben haben, widmen ihm die Theologen und die Kanonisten des

Mittelalters größte Aufmerksamkeit. Es ist äußerst interessant, zu

verfolgen, wie sich darüber, ob der Eheschluß als Realakt
angesehen werden soll oder auf dem Consens der beiden Gatten beruhe,
im Mittelalter eine einhellige Auffassung nicht hat bilden können.
Während noch die verschiedenen Autoren ihre Ansichten begründen,

entsteht jedoch das Bedürfnis nach vermehrter Publizität bei
der Eheschließung. Dieses wird mit der Zeit so stark, daß die katholische

Kirche in der Mitte des 16. Jahrhunderts auf dem Konzil zu

Trient, in welchem das gesamte Eherecht reformiert wird, die kirchliche

Trauung obligatorisch erklärt, so daß von diesem Augenblick
an die Eheschließung endgültig zu einem Formalakt geworden ist.
Die weltlichen Rechte, gleichgültig ob es sich um rein katholische
oder protestantische oder gemischte Staaten handelt, folgen im
allgemeinen dieser Entwicklung.

1. Die Zeit vor dem Tridentinum.

Die Repräsentanten der katholischen Kirche müssen nach der

Ausbreitung des Christentums sich mit den überlieferten Anschauungen

auseinandersetzen, wie sie in den Quellen des römischen

74



Rechts und in den germanischen Volksrechten niedergelegt sind.
Sofern sie im Widerspruche zu den christlichen Lehren, vor allem
zu dem in der Heiligen Schrift8) enthaltenen Jus Divinum stehen,
sucht die Kirche die Grundsätze des weltlichen Rechts durch ihre
eigenen Bestimmungen zu ersetzen. Insbesondere die Gemeinschaft
zwischen Maria und Josef war für die Kirchenväter und die ältern
Kanonisten der Ausgangspunkt zu zahlreichen Diskussionen
darüber, ob es sich dabei um eine wirkliche Ehe oder um ein anderes
Verhältnis gehandelt habe. Auf die verschiedenen Gesichtspunkte,
welche von den Autoren in diesem Zusammenhange im einzelnen
erörtert worden sind, kann selbstverständlich hier nicht näher

eingegangen werden.
Wohl unter Berücksichtigung der in den germanischen Rechten

geäußerten Auffassung wird von zahlreichen Theologen und
Kirchenrechtlern des Mittelalters die Copula carnalis als das für den
Eheschluß wesentliche Moment hervorgehoben. Dafür spricht vor
allem der Zweck der Ehe, der nach kirchlicher Auffassung in der
Procreatio et educatio prolis (Erzeugung und Erziehung von
Nachkommenschaft) besteht. An sich wäre die Enthaltsamkeit der
Idealzustand, den jeder gläubige Christ anstreben sollte. Wenn er jedoch
zu schwach ist und seinen Trieben nicht widerstehen kann, so darf
er ihnen nur nachgeben, wenn er sich in einer legitimen Ehe mit
einer Frau verbindet, denn außerhalb einer solchen ist jeglicher
geschlechtliche Verkehr verpönt und wird als Fornicatio (Hurerei)
von der Kirche mit strengen Strafen geahndet.

Hauptvertreter dieser Auffassung sind von den Kirchenvätern die

Heiligen Ambrosius und Hieronymus, ferner Papst Gregor der
Große und Isidor von Sevilla im 7. Jahrhundert, Hinkmar von
Reims in seinem 960 erschienenen Gutachten: «Denuptiis Stephani»,
die Franzosen Anseimus von Laon und Ivo von Chartres im 11.
Jahrhundert und namentlich der Italiener Gratian, dessen im 12.
Jahrhundert erschienenes Werk: «Concordia discordantium canonum»,
obwohl es sich dabei um eine wissenschaftliche Privatarbeit
handelte, später als erster Teil des Corpus juris canonici Gesetzeskraft

erlangt hat.
Andere Autoren haben sich mehr vom römisch-rechtlichen Satze

75



«Consensus facit nuptias, non concubitus» beeinflussen lassen. Nach
ihnen ist eine Ehe gültig zustande gekommen, sobald sich die beiden

zukünftigen Gatten gegenseitig erklärt haben, miteinander eine
Ehe eingehen zu wollen, gleichgültig in was für einer äußern Form
dies geschieht. Anhänger der Consensualehe scheint, wenigstens bis

zu einem gewissen Grade, schon der heilige Augustinus gewesen zu
sein, indem er die Gemeinschaft zwischen Josef und Maria im
Gegensatz zu den andern Kirchenvätern als Ehe ansieht. Zur Begründung

führt er aus «Quia consensus fuit inter istos, patet hos

conjuges fuisse»9) (Weil Vereinbarung zwischen ihnen bestanden
hat, ist es klar, daß sie Eheleute gewesen sind).

Für die Consensualehe haben sich sodann einige bedeutende
französische Theologen entschieden, wie Hugo von St. Viktor zu Beginn
des 12. Jahrhunderts und Petrus Lombardus, der Zeitgenosse des

Gratian. Letzterer stellt sich in seinen Libri sententiarum auf den

Standpunkt, daß die Copula carnalis (Körperliche Vereinigung)
zwar nötig sei, «quantum ad significationem matrimonii», nicht aber

«quantum ad veritatem vel sanctitatem», und daß im übrigen die
Ehe als solche wirksam zustande kommt, sobald sich die beiden
Nupturienten den Willen zum Abschluß einer solchen erklärt haben.

Das klassische Recht der katholischen Kirche, wie es in den Werken

der Kommentatoren zum Decretum Gratiani und später zum
Liber Extra sowie zum Liber Sextus vom 12. Jahrhundert bis zur
Reformation enthalten ist, nimmt eine vermittelnde Stellung zu den
beiden widerstrebenden Anschauungen ein, wie sie einerseits von
Petrus Lombardus in Frankreich und andererseits von Gratian in
Italien vertreten worden sind. Auf den erstem hat sich vor allem
die Praxis der gallikanischen Kirche zu stützen versucht, während
der Auffassung Gratians sich anfänglich seine Landsleute auf der
Apenninenhalbinsel angeschlossen haben. Trotzdem sein Decretum
durch die Aufnahme in das Corpus juris canonici offiziellen oder
doch mindestens gesetzesähnlichen Charakter angenommen hat, ist
aber doch die Lehre des Petrus Lombardus herrschend geworden,
indem grundsätzlich die späteren Kanonisten die Willensübereinstimmung

der Nupturienten als die wesentliche Voraussetzung zur
Eingehung einer Ehe betrachten. Allerdings fehlt der abgeschlosse-

76



nen Ehe, solange sie nicht durch die Copula carnalis vollzogen worden

ist, ein wesentliches Merkmal. Dem von Gratian und früheren
Kirchenrechtlern vertretenen Standpunkt, es sei die Ehe überhaupt
erst mit der Aufnahme des Verkehrs zwischen den beiden Ehegatten

zustande gekommen, wird daher insofern Rechnung getragen,
als die durch den Consens zur Ehe gewordene Gemeinschaft zwar
als Matrimonium raturn anerkannt wird, aber als Matrimonium non-
dum consumatum wieder aufgelöst werden kann, sofern es noch
nicht zur Copula carnalis zwischen den beiden Conjuges gekommen
ist. Die der Ehe durch die Sahramentsnatur verliehene Unauflöslichkeit

beginnt sich demnach erst nach der Aufnahme des

Verkehrs zwischen den beiden Vermählten auszuwirken. Die gleiche
ratio legis liegt dem vom kanonischen Recht aufgestellten
Ehehindernis der Impossibilitas zugrunde. Wenn dem Hauptzweck der
ehelichen Gemeinschaft, der Erzeugung von Nachkommenschaft,

wegen physischen Unvermögens einer der beiden Parteien nicht
genügt werden kann, so soll eine Ehe, selbst wenn sich die beiden
Parteien über ihren Abschluß einig geworden sind, als nicht
zustande gekommen betrachtet werden.

Einige spezielle Fragen seien noch hervorgehoben:
a) Irgendwelche Feierlichkeiten sind beim Abschluß einer Ehe

nicht erforderlich, ebensowenig gehört dazu die Bestellung einer
Mitgift10). Das Fehlen jeglicher Publizität bei dem wichtigen Akte,
den der Abschluß einer Ehe nicht nur für die beiden Beteiligten,
sondern auch für Drittpersonen und das Staatswesen bedeutet, kann
schwere Nachteile zur Folge haben. Gleichgültig, ob man bloß auf
den Consens abstellt oder auf die sich in der Intimität des

neugegründeten Haushaltes abspielende Copula carnalis, können Ehen

geschlossen werden, ohne daß außer den beiden Gatten jemand
davon etwas vernimmt. Es ist daher verständlich, daß seihst die Kirche
die heimlichen Ehen, die sogenannten Matrimonia clandestina

(mittelalterlich: Winkelehe), die mit dem außerhalb jeglicher Oef-
fentlichkeit erfolgten Abschluß rechtlich wirksam geworden waren,
durch geeignete Bestimmungen zu verhindern suchte. Immer wieder

ist es zu Komplikationen gekommen, wenn es sich darum
handelte, das Zustandekommen heimlicher Ehen nachzuweisen, sei es,

77



daß Drittpersonen deren Vorhandensein bestritten, sei es namentlich,

daß einer der beiden Partner sich mit einer andern Person
verheiratete und sich von seinem früheren Ehegatten den Vorhalt
gefallen lassen mußte, er sei ja bereits mit ihm vermählt. Welche
der beiden Ehen sollte unter solchen Umständen gültig sein?

Die mit den Matrimonia clandestina verbundenen Uebelstände
sucht als Erster Papst Alexander III., der vor seiner im Jahre 1159

erfolgten Wahl zur höchsten kirchlichen Würde als Schüler des

Gratian unter dem Namen Magister Rolandus Bandinellus kanonisches

Recht in Bologna gelehrt hatte, zu beseitigen; er erklärt die
kirchliche Trauung, die sich gewohnheitsmäßig in den christlichen
Staaten des Abendlandes eingebürgert hatte, obligatorisch und droht
den Leuten, welche sich seinem Erlasse nicht unterziehen wollen,
kirchliche Strafen an, die bis zur Exkommunikation gehen können.
Alexander III. verlangt, daß die beiden Nupturienlen ihren Con-

sens in Gegenwart des Parochus loci, d. h. des Geistlichen der

Wohnsitzgemeinde, sowie zwei weiteren Zeugen erklären müssen.
Früher war es üblich, daß der Austausch der zur Kundmachung des

Consenses zu sprechenden Worte vor der Kirchentüre in aller Oef-
fentlichkeit stattfand, weshalb der Ausdruck «Celebratio in facie
ecclesiae» aufkommt. Daran anschließend begaben sich dann die
beiden Ehegatten mit dem Geistlichen in die Kirche, um dort noch
dessen Segen, die «Benedictio nuptialis», entgegenzunehmen. Später

wird auch die Consenserklärung im Innern der Kirche unmittelbar

vor der Einsegnung durch den Priester ausgetauscht.
Eine zivilrechtliche Sanktion fehlt allerdings dem Erlasse

Alexanders III., indem Ehen, die an einem beliebigen Orte und ohne

Zeugen abgeschlossen worden sind, als solche anerkannt werden,
weil als wesentlich für ihr Zustandekommen nach wie vor der in
irgend einer Form geäußerte Consens der beiden Nupturienten
angesehen wird. Obwohl die heimlichen Ehen verpönt sind, gelingt
es einstweilen nicht, sie aus der Welt zu schaffen.

b) Die Ehe ist nach der Auffassung der Kanonisten und im
Gegensatz zur Stellungnahme der römischen Juristen ein Vertrag11).
Darum gelten für den Abschluß der ehelichen Gemeinschaft die
Grundsätze, die für die Entstehung kontraktlicher Obligationen

78



maßgebend sind. Die Ehe ist aber nicht bloß ein Vertrag, sondern
sie gehört außerdem noch zu den sieben feierlichen Akten, welche
die katholische Kirche als Sakramente bezeichnet hat. Die
Wirkungen der Ehe richten sich deshalb nicht ausschließlich nach

Vertragsgrundsätzen. Dies zeigt sich besonders deutlich in der Lehre
der katholischen Kirche, derzufolge eine Ehe anders als ein
gewöhnlicher Vertrag weder im gemeinsamen Einverständnis der beiden

Parteien noch auf einseitiges Begehren des einen von ihnen
wieder aufgelöst werden kann. Die Vorschriften des Jus Divinum
(Göttliches Recht) verlangen, daß die Ehegatten, solange sie beide

am Leben sind, miteinander verbunden bleiben. Im Gegensatz zum
römischen und zum germanischen Recht kennt daher das kanonische

keine Möglichkeit der Scheidung einer Ehe.

Die Sakramentsnatur der Ehe hat im weiteren zur Folge, daß die
katholische Kirche die zivile Gerichtsbarkeit für alle.das eheliche
Verhältnis berührenden Fragen für sich in Anspruch nimmt und
noch heute daran ausdrücklich festhält12).

c) Ein Verlöbnis ist so wenig wie die Bestellung einer Dos nach
kirchlicher Auffassung Gültigkeitserfordernis zum Abschluß einer
Ehe, obwohl beides in der Regel nach den in den verschiedenen
Landesgegenden üblichen Bräuchen beobachtet wird. Für diejenigen
Kanonisten, welche auf den Consens als das ausschlaggebende
Moment für das Zustandekommen der Ehe abstellen, ist es oft nicht
leicht, ein Verlöbnis, das gleichfalls auf der Vereinbarung zweier
Nupturienten beruht, aber erst in einem späteren Zeitpunkte die

Wirkungen einer Ehe entfalten soll, vom Austausch der für den
Eheschluß maßgebenden Consenserklärung zu trennen. Wohl werden

in der Theorie die Sponsalia de futuro und die Sponsalia de

praesenti auseinandergehalten; wenn es jedoch unter Verlobten zur
geschlechtlichen Verbindung kommt, so hat diese endgültig
ehebegründende Wirkung, und eine besondere Erklärung der beiden
Partner, nunmehr noch die eheliche Gemeinschaft miteinander
einzugehen, ist nicht mehr erforderlich13).

d) Soweit der Consens als maßgebendes Moment für die
Eingehung einer Ehe in Betracht fällt, brauchen die erforderlichen
Erklärungen nicht durch die beiden Kontrahenten persönlich aus-

79



gedrückt zu werden, sondern sie können durch Stellvertreter
abgegeben werden. Selbstverständlich muß der eigentliche Vollzug durch
die beiden Partner seihst erfolgen. Gerade beim Eheschluß «per
jiuntium vel per epistulam» kann es sich daher ereignen, daß ein
solches Matrimonium ratum nondum consumatum (Eine für gültig
erklärte aber noch nicht vollzogene Ehe) nachträglich auf Begehren
eines der beiden Ehegatten wieder aufgelöst werden kann.

e) Ein wichtiger Unterschied zu den weltlichen Rechten besteht
schließlich darin, daß die katholische Kirche beim Eheschluß die

Zustimmung der Eltern der beiden Nupturienten nicht verlangt;
sogar gegen deren ausdrücklichen Willen können sich Kinder
heiraten, vorausgesetzt natürlich, daß sie das erforderliche Alter
erreicht haben14). Andrerseits sind Abreden von Eltern über eine
spätere Verheiratung der Kinder rechtlich ohne Bedeutung. Wenn die

Nupturienten sich nicht daran halten wollen, so kann sie niemand
zum Abschluß der von ihren Gewaltinhabern vorgesehenen Ehe
zwingen15).

Anmerkungen.

') Freisen op. cit. §§ 11, 17—22; Esmeiti, Adhemar: Le inariage en droit ca-

nonique I 80 ss, 101 ss, Paris 1811; Dictionnaire de theologie catholique t. IX
col. 2123 ss, art. Mariage: La doctrine du mariage chez les theologiens et les

canonistes depuis l'an mille, par G. Le Bras, Paris VI 1927.

8) Vor allem der Evangelien und der Briefe des Paulus im Neuen Testament;
aber auch das jüdisch-mosaische Recht wird berücksichtigt. Zu diesem vgl.
insbesondere Freisen, op cit. 40 und 92 ff.

ö) Freisen op cit. 85. — Die Stellungnahme Augustins ist allerdings nicht
eindeutig, weshalb Freisen a. a. 0., S. 153 den Augustin als Anhänger der Realehe
bezeichnet.

10) Vgl. die bei Freisen, op. cit. S. 143 wiedergegebene Stelle aus den Excep-
tiones Petri: «Non convivia, non testes, non donatio propter nuptias, non sacer-
dotalis benedictio, sed sola destinatio animi viri et mulieris et parentum consensus,

quorum in potestate sunt, faciunt nuptias, testimonium tarnen et mentionem
nuptiarum faciunt».

1X) In diesem Sinne schon die Exceptiones Petri, App. I c. 20: «contractus id

est ex utraque parte simul consensu tractus sicut nuptiae et eraptio».
12) Vgl. Codex Juris Canonici CIC can. 1960/61; Ausgabe 1917. Beschluß

des Tridentinum, Sessio XXIV de matrimonio can. 12.

13) Vgl. X IV 5 de conditionibus appositis in desposatione cap. 6 (Innocen-
tius III).

80



14) So allerdings erst das klassische Hecht. Wie die bereits oben zitierte Stelle
aus den Exceptiones Petri (Anmerkung 11) zeigt, ist ursprünglich auch von der
Kirche die Zustimmung der Inhaber der eiterlichen Gewalt als Gültigkeitserfordernis

angesehen worden.
15) Daß Kinder entgegen dem ausdrücklichen Willen ihrer Eltern eine Ehe

eingehen können, steht im Widerspruch zu den Grundsätzen des weltlichen
Rechts. Dieses behalt sich deshalb auch vor, entgegen der von der Kirche
aufgestellten Ehefreiheit die Kinder, die sich an die Gebote ihrer Eltern nicht halten,

zu bestrafen, z. B. dadurch, daß die Kinder wegen ihres Ungehorsams ihrer
erbrechtlichen Anwartschaften gegenüber den Eitern verlustig erklärt werden;
vgl. z. B. den Codex Maximilianeus Bavaricus, 1. Teil, B. 4, 6. Kap.

2. Die Aenderungen des Rechts der Eheschließung auf Grund
der Bestimmungen des Tridentinums.

Auf dem Konzil der katholischen Kirche, das nach der Reformation

in den Jahren 1545—1563 mit einigen Intervallen in Trient
abgehalten worden ist, hat das Eherecht wiederholt den Gegenstand
lebhafter Diskussionen gebildet. Grundlegend sind schließlich die

in der 24. Session gefaßten und am 11. November 1563 veröffentlichten

Beschlüsse der großen Kirchenversammlung geworden. Darin
haben die Katholiken, trotz den Gegenargumenten der Reformatoren

und Einwendungen bedeutender Zeitgenossen, wie des Erasmus

von Rotterdam oder des Thomas Morus, an der Sakramentsnatur
der Ehe festgehalten. Dagegen sind die Bestimmungen des kanonischen

Rechts über das Zustandekommen einer Ehe in der Weise

abgeändert worden, daß Matrimonia clandestina gänzlich untersagt
wurden, indem unter Uebernahme der bereits von Papst Alexander

III. geäußerten Gedanken die kirchliche Trauung obligatorisch
erklärt wird. Die Kirche gestaltet demgemäß den Eheschluß zu
einem Formalakt um und gibt die überlieferte Konzeption, nach
welcher der Consens das wesentliche Element des Eheschlusses
darstellt, aber das in der Copula carnalis liegende reale Moment
mitberücksichtigt werden muß, vollständig auf.

In erster Linie muß seit dem Tridentinum jede geplante Heirat
vom zuständigen Geistlichen an drei aufeinanderfolgenden Sonnoder

Feiertagen von der Kanzel aus verkündet werden. Die
Meinung dieser Formvorschrift geht dahin, daß jedermann gegen die in
Aussicht genommene Hochzeit Einspruch erheben darf mit der

81



Begründung, es liege in der Person eines der Nupturienten oder
beider ein Hindernis vor, welches die eheliche Gemeinschaft
zwischen den beiden Kontrahenten ausschließt. Erst nach Durchführung

der dreimaligen Verkündigung darf zur eigentlichen Trauung
geschritten werden: «Quibus demonstrationibus factis, si nullum
legitimum opponatur impedimentum, ad celebrationem matrimonii
in facie ecclesiae procedatur, ubi parochus viro et muliere interrogans,

et coram mutuo consensu intellecto vel dicat: Ego vos in matri-
monium conjungo in nomine Patris et Filii et Spiriti Sancti vel aliis

utatur verbis juxta receptum uniuscuiusque provinciae ritum».
(Wenn, nachdem diese Darlegungen vollzogen sind, kein
rechtsmäßiges Hindernis vorgebracht wird, soll zur feierlichen Eheschließung

vor der Kirche geschritten werden, wo der Pfarrer Mann und
Frau fragt und nachdem er in Gegenwart aller die beidseitige
Zustimmung vernommen hat, sagen mag: Ich gebe euch zur Ehe

zusammen im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes

oder andere Ausdrücke gehrauchen kann gemäß dem bestehenden

Brauch jeder Gegend.)
Die Ehegatten können demnach ihren Consens nicht mehr in

beliebiger Weise unter sich austauschen, sondern ausschließlich in
Gegenwart des Geistlichen und zweier weiterer Zeugen. Dabei hat der
Pfarrer die ausdrückliche Frage an die beiden Nupturienten zu
richten, oh sie eine Ehe miteinander eingehen wollen. Mit was für
Worten er dann ihre bejahenden Antworten bestätigt, ist
nebensächlich. Wichtig ist dagegen, daß die Oeffentlichkeit durch die

Mitwirkung des Geistlichen und die Anwesenheit von mindestens zwei
Trauzeugen, sowie durch die Vornahme des Aktes in der jedermann
zugänglichen Kirche gewahrt ist.

Jede in einer andern Form vollzogene Trauung oder die Abgabe
eines formlosen Versprechens zwischen Mann und Frau hat keine
ehebegründende Wirkung: «Qui aliter quam praesente parocho
et duobis testihus matrimonium contrahere attentabunt, eos

sancta Synodus ad sie contrahendum oinnimodo inhabiles reddit, et
huiusmodi contractus irritos et nullos esse decernit ...» (Diejenigen,

die anders als in Gegenwart des Pfarrers und zweier Zeugen die
Ehe zu schließen versuchen sollten, die macht das heilige Konzil zu

82



einer solchen Eheschließung gänzlich untauglich und beschließt,
daß derartige Verabredungen ungültig und nichtig sind) lautet die

strenge Sanktion, die das Konzil von Trient für die Nichteinhaltung
der von ihm erlassenen Formvorschriften ausdrücklich verfügt hat.

Wenn von den Formvorschriften grundsätzlich nicht abgewichen
werden kann, so darf dagegen unter bestimmten Voraussetzungen
die kirchliche Trauung unter Ausschluß der weiteren Oeffentlich-
keit abgehalten werden. Wohl müssen der Geistliche und zwei Zeugen

anwesend sein, doch ist es nicht nötig, daß Drittpersonen in
allen Fällen davon Kenntnis erhalten. Ueber den Abschluß solcher

sogenannten Gewissensehen, die einen letzten Ueberrest der Matri-
monia clandestina darstellen, müssen Pfarrer und Zeugen strengstes

Stillschweigen bewahren. Ihr Vollzug darf auch nicht wie
derjenige der normalen Trauung in dem vom Parochus loci geführten
Register eingetragen werden.

Inhaltlich genau gleich, wenn auch in etwas anderer Formulierung,

lauten die heute geltenden Vorschriften des im Jahre 1917
erlassenen Codex juris canonici über die Form der Eheschließung17).

Eine Stellvertretung heim Trauakt ist nach wie vor zugelassen,
und jeder der beiden Nupturienten darf seinen Consens an den
andern durch den Mund eines Bevollmächtigten erklären lassen. In
zahlreichen Beispielen aus der Geschichte, namentlich bei Heiraten
zwischen Personen fürstlichen Geblüts, ist von dieser Möglichkeit
Gebrauch gemacht worden. Es sei in diesem Zusammenhang etwa an
die ohne den männlichen Partner vollzogene Trauung zwischen
Heinrich IV. und Maria von Medici erinnert, welches Ereignis von
Rubens in meisterhafter Weise im Bilde festgehalten worden ist. In
den letzten Jahren sind Ferntrauungen wieder neuerdings aktuell
geworden, hat man doch gelegentlich in unseren Tageszeitungen
Mitteilungen über die Eheschließung von in englischer Kriegsgefangenschaf

t lebenden Italienern mit Mädchen aus ihrer Heimat lesen können.

Anmerkungen.
1(1) Vgl. Esmein, op. cit.. II. 163 ff.
-1') Vgl. CIC can. 1094 ff (de forma celebrationis matrimonii), can. 1104 ff

(de matrimonio conscientiae) und can. 1108/9 (de tempore et loeo celebrationis
matrimonii). Fortsetzung folgt.

83


	Wandlungen in der Auffassung über die rechtlichen Voraussetzungen zum Abschluss einer Ehe [Fortsetzung folgt]

