Zeitschrift: Das Prothallium = Le prothalle
Herausgeber: Schweizerische Vereinigung der Farnfreunde

Band: - (2018)

Heft: 26

Artikel: Farne : Zauber und Heilpflanzen
Autor: Rieder, Marilise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1002224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1002224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichte

Text Marilise Rieder
Basel

Farne: Zauber- und
Heilpflanzen

Die Farne fielen den Menschen schon
frith auf; wie sie nach langer Winterzeit
herausstossen und sich entrollen, bieten
sie einen faszinierenden Anblick. Nie
sah man sie blithen und Friichte tragen,
dennoch vermehrten sie sich. Das konnte
nicht mit rechten Dingen zugehen. Aus
Traumen, Wunschdenken und der Nach-
hilfe gewitzter Abenteurer muss der
Glaube an die beiden starksten Zauber-
mittel «Farnsamen» und «Alraune» ent-
standen sein.

Farne bliihten nur in der Johannis- und
Neujahrsnacht. Mithilfe des Teufels konnte
man die Farnbliten sammeln, doch riskierte
man dabei sein Seelenheil. Besitzer von
Farnsamen hatten Glick im Spiel und Erfolg
bei Frauen. Sie besassen Ubernatirliche
Krafte, verstanden die Sprache der Tiere
und wurden bei Bedarf unsichtbar. «\We
have the receipt of fernseed, we walk
invisible», lasst Shakespeare Gadshill in
«King Henry IV» sagen. Trotz ihrer teufli-
schen Samen waren die Farne Schutz-
pflanzen. Die Abtissin Hildegard von Bingen
(1098-1179) empfahl, Farne an Haus und
Stall zu pflanzen, um den Teufel und Unwet-
ter abzuwehren. Wo Farn wachst, fallt kein
Hagel!

Der Arzt und Botaniker J. Tabernaemon-
tanus (1520-1590) riet, Farnwedel Gberall
hinzustreuen, wo sich Schlangen verbergen
konnten; das vertrieb sie. Farnwurzelstlicke
als Amulett getragen schltzten vor dem
«bdsen Blick» und vor dem «Berufenwer-

18

den» (Verwinschen, Verfluchen). Kutscher
banden ihren Pferden Farnblétter an die Oh-
ren, um sie vor Teufelswerk und Hexerei zu
bewahren. Ganz sicher hielt das die Fliegen
und Bremsen ab, die ja (bekanntlich) Traban-
ten des Teufels sind. Trat ein Pferd zufallig
auf eine Mondraute (Botrychium lunaria),
verlor es unweigerlich das Hufeisen.Trat ein
Mensch ahnungslos auf einen verborgenen
Farn im Wald, wirkte dieser als «lrrwurz»
und liess ihn im Kreis herum irren. Nur
wenn er den linken Schuh zum rechten
Fuss wechselte und umgekehrt, fand er den
Heimweg.

Wie bei den Griechen war auch bei den
Kelten und Germanen die Natur von un-
sichtbaren Wesen belebt: Erd- und Wasser
geistern, Feen und Gnomen. Sie konnten
wohlwollend oder, sobald sie nicht gebtih-
rend respektiert wurden, bdsartig sein. Der
christlichen Kirche gelang es nie, diesen
Zauberglauben auszurotten. Im Jahr 1612
gab das Konzil zu Ferraradas Verbot heraus,
wahrend der Johannisnacht Heil- oder Zau-
berpflanzen zu sammeln, mit der speziellen
Absicht, dem Einheimsen von Farnsamen
einen Riegel zu schieben.

Als Heilkrduter und vermutlich auch als
Schutzpflanzen wurden die Farne gedul-
det. Kapitelle romanischer Kirchen weisen
zuweilen gestielte Spiralen auf, die an Farn-
schosse erinnern. Wir kennen solche aus
der Kirche Saint-Andoche (12. Jahrhundert)
in Saulieu, Burgund, aus Saint Guildas de
Rhuis (11. Jahrhundert) und Loctudy



(12. Jahrhundert), beide in der Basse-
Bretagne. Die franzdsische Beschreibung
lautet: «jeunes frondes de fougeres roulées
en Ccrosses»; «crosse episcopale» bedeutet
Bischofsstab. Er ist aus dem gekrimmten
Hirtenstab entstanden, mit dem der Hirte
seine Schafe zurlickhalten und leiten kann.
Christus wird als Hirte und auch als Apo-
theker dargestellt. Eingerollte Farnschosse
kénnten Vorbild gewesen sein fir die kunst-
voll gearbeiteten gotischen Krummstéabe
der bischoflichen Hirten. Das Motiv der Spi-
rale, das schon den Kelten bedeutungsvoll
war, ist ein Symbol fir das Anwachsen und
Abnehmen, das Werden und Vergehen.

Die Natur birgt viele Varianten der Spira-

le. Nachfolgend seien hier die Farne kurz
beschrieben, die unseren Vorfahren wichtig
waren: Wurmfarn (Dryopteris filixmas) aus
der Familie der Dryopteridaceae, giftig.
«Winschelsame», «Johanniswurz» diese
Namen weisen auf den Farnsamenglauben.
Den Wurmfarn nutzten schon die Arzte der
Antike als Mittel gegen den Bandwurm.
Weil eine starke Dosierung notig war,
konnte es zu Vergiftungen, die bis zum
Erblinden flihrten, kommen. Harmloser war
ein Extrakt aus der Wurzel, das dusserlich
bei Wadenkrampf und Rheuma angewendet
wurde.

Saint-Andoche (12. Jahrhundert) in Saulieu,
Burgund

Saint Guildas de Rhuis (11. Jahrhundert),
Basse-Bretagne

Die Hirschzunge (Asplenium scolopend-
rium) aus der Familie der Aspleniaceae,
geschitzt, mit ganzrandigen Blattern, die an
Tierzungen erinnern. «Asplenon», Milzkraut
(spien Milz; scolopendros [griech.] Tausend-
flssler), nennt sie der griechisch-rémische
Feldarzt Dioskurides (1. Jahrhundert n.Chr.).
Das Blatt mit den linear angeordneten
Sporen (sori) soll einem Tausendfissler glei-
chen. Mit «scalopendria» und «hirtzunge»
bezeichnet Hildegard von Bingen den Farn
in ihrer «Physica». Die Rdmer nannten das
Heilkraut, das sie von den Kelten ibernom-
men hatten, herbaceltica.

Der Hirsch war das Symboltier keltischer
Gotter. Die Christen Ubertrugen ihn auf
Christus, weil er, wie man glaubte, die
Schlangen zertritt. Schlangen verkdrpern
das Bose. Im Klostergarten pflanzten die
Monche Hirschzungen an; bei ihnen hiess
der Farn cingulum Sanctae Mariae, Mari-
engrtel. Die Blatter auf Wunden gelegt,
stillten das Blut.

19



Geschichte

Séulen Eglise Saint-Tudy de Loctudy
Loctudy (12. Jahrhundert), Basse-Bretagne

In lichten Waldern, auf Heiden und Busch-
weiden wachst der Adlerfarn (Pteridium
aquilinum) aus der Familie der Dennstaed-
tiaceae, giftig, geschiitzt. Er wuchs in den
durch Feuerrodung entstandenen Lichtun-
gen in der Bronzezeit.

Pteron (griech.) Flligel, Feder; pteridios-
gefiedert. Seine Blattwedel sind zwei- bis
dreifach gefiedert. Der Dichter und Bota-
niker Adalbert von Chamisso (1781-1831)
erklart den Namen Adlerfarn in seinem
«Heil-, Gift- und Nutzpflanzenbuch» (1827)
mit «dem Querschnitt der Wurzel, der das
Bild eines rémischen Adlers zeigt». In Hun-
gerszeiten wurden die Rhizome gerostet,
was sie entgiftete, und dann geschélt und
gegessen. Die Wedel dienten als Streu im
Stall. Sie ergaben auch eine gute Fillung flr
Bettzeug; dabei wirkten sie gegen Rheuma
und vertrieben erst noch die Wanzen und

20

FIdhe. Auf den Viehweiden war der Adler
farn den Bauern lastig. Er durfte nur am Tag
der «Enthauptung Johannis» ausgerissen
werden, sonst drohte Unheil.

Der grésste und stattlichste unserer Farne
ist der Kénigsfarn (Osmunda regalis) aus
der Familie der Osmundaceae, «sant
cristofferus krut», geschitzt. Er bildet in
den Blattwedeln Sporangien-Rispen aus,
die auffallen und ihn als sichtbar blihenden
Farn auszeichnen. In Eichenwaldern, auf
Moorbdden, kann er bis zwei Meter hoch
wachsen. Auch Christophorus war ein Rie-
se, und als sein Wanderstab nach der Fluss-
Uberquerung mit dem Christuskind wun-
derbarerweise ausschlug, sah er aus wie
die Sporangien-Rispe. Die Kelten verehrten
Eichenbdume; alle Pflanzen, die auf, an und
unter ihnen vorkamen, hatten Heilkrafte, so
auch der Kdnigsfarn. In der bretonischen



Volksmedizin diente Osmunda zur Behand-
lung von Hernien, Leberschaden, Gallen-
steinen und Schwellungen. Vermutlich sind
es Osmunda-Schosse, die die Kapitelle der
bretonischen Kirchen zieren.

Pflanzen, die auf Felsen oder Gemauer
wuchsen, nannten die ersten Naturforscher
«Saxifragla», Stein-, Felsenbrecher. Sie wur
den in der Volksmedizin gegen Blasen- und
Nierensteine eingesetzt; als Zauberpflanzen
brachen sie Mauerplatten und halfen Schat-
ze heben. Engelsuss, Tupfelfarn (Polypo-
dium vulgare), ist im Felsen und Gemauer
zu finden, geschitzt. In frihen Krauter
handschriften wird der Farn «Saxifraga»
genannt. Er wéachst auch haufig bei Eichen
und zdhlte zum Heilpflanzenschatz der Kel-
ten. Wahrend Hunger- und Seuchenzeiten
sollen Engel den verzweifelten Menschen
die Pflanze gezeigt haben. Ihre Wurzeln
konnen wie Sussholz gekaut werden; der
Saft schmeckt susslich und wirkt ndhrend,
daher der Name Engelsliss. Aus dem Wur
zelstock wurden diverse Heilmittel zuberei-
tet, um «giftige Leiden» und «verhéarteten
verstopften Bauch zu senfftigen» oder die
«Uberflissige Magengalle auszutreiben». In
einem Zauberbuchlein wird Engelstss nicht
zum Schatzeheben gepriesen, sondern «um
Braute sanft und lieblich zu machen, dass
sie nicht streiten».

Literatur

1 Margaret Baker, Discovering the Folklore
of Plants, Haverfordwest, Wales, 1988.

2 M.Ed. Bonnet, La Flore ornementale de
I'Eglise Saint Antioche de Saulieu, Bourgo-
gne, 1911.

3 Lys de Bray, Fantastic Garlands. Antho-
logy of Plants from Shakespeare, Dorset,
1982.

4 Herman Fischer, Mittelalterliche Pflanzen-
kunde, Mdinchen, 1929.

5 Martin Furienmeier, Das grosse Buch der
Heilpflanzen, Zlirich, 1978.

6 Helmut Genaust, Etymologisches Wor-
terbuch der botanischen Pflanzennamen,
Basel, 1976.

7 Loic Girre, Les vieux remédes naturels,
Rennes, 1981.

8 Ludwig Kroeber, Das neuzeitliche Krauter
buch, Stuttgart, 19489.

9 Anton von Perger, Deutsche Pflanzensa-
gen, Stuttgart, 1864.

10 Ruth Schneebeli-Graf, Heil-, Gift- und
Nutzpflanzenbuch von Adalbert von Chamis-
so, Berlin, 1987

11 Hans Schépf, Zauberkréuter, Graz, 1986.
Carus Sterne, Aglaia von Enderes, Werner
Hopp, Unsere Pflanzenwelt, Frankfurt a.
Main, 1961.

12 Jakob Theodor Tabernaemontanus, Cas-
par Bauhin, Neu vollkommen Kreuterbuch,
Offenbach a. Main, 1731.

13 Henri Waquet, Art breton, Paris/Grenob-
le, 1960.

Bildquellen
http.//www.bourgogneromane.com/edifi-
ces/saulieu/SAULIEUkapcrosses.jpg
https.//media-cdn.tripadvisor.com/media/
photo-s/0a/fa/80/58/chapitaux.jpg

https.//fr. wikipedia.org/wiki/% C3 % 89glise_
Saint-Tudy_de_Loctudy#/media/File:Eglise_
saint-Tudy_Loctudy-107jpg

21



	Farne : Zauber und Heilpflanzen

