
Zeitschrift: Das Prothallium = Le prothalle

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung der Farnfreunde

Band: - (2018)

Heft: 26

Artikel: Farne : Zauber und Heilpflanzen

Autor: Rieder, Marilise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1002224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1002224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


0) Text Marilise Rieder

+j Basel

O
£ Farne: Zauber- und
<8 Heilpflanzen

CD

Die Farne fielen den Menschen schon
früh auf; wie sie nach langer Winterzeit
herausstossen und sich entrollen, bieten
sie einen faszinierenden Anblick. Nie
sah man sie blühen und Früchte tragen,
dennoch vermehrten sie sich. Das konnte
nicht mit rechten Dingen zugehen. Aus
Träumen, Wunschdenken und der Nachhilfe

gewitzter Abenteurer muss der
Glaube an die beiden stärksten Zaubermittel

«Farnsamen» und «Alraune»
entstanden sein.

Farne blühten nur in der Johannis- und

Neujahrsnacht. Mithilfe des Teufels konnte

man die Farnblüten sammeln, doch riskierte
man dabei sein Seelenheil. Besitzer von
Farnsamen hatten Glück im Spiel und Erfolg
bei Frauen. Sie besassen übernatürliche
Kräfte, verstanden die Sprache der Tiere
und wurden bei Bedarf unsichtbar. «We
have the receipt of fernseed, we walk
invisible», lässt Shakespeare Gadshill in

«King Flenry IV» sagen. Trotz ihrer
teuflischen Samen waren die Farne
Schutzpflanzen. Die Äbtissin Hildegard von Bingen
(1098-1179) empfahl, Farne an Flaus und
Stall zu pflanzen, um den Teufel und Unwetter

abzuwehren. Wo Farn wächst, fällt kein

Hagel

Der Arzt und Botaniker J.Tabernaemon-
tanus (1520-1590) riet, Farnwedel überall

hinzustreuen, wo sich Schlangen verbergen
könnten; das vertrieb sie. Farnwurzelstücke
als Amulett getragen schützten vor dem
«bösen Blick» und vordem «Berufenwer¬

den» (Verwünschen, Verfluchen). Kutscher
banden ihren Pferden Farnblätter an die
Ohren, um sie vor Teufelswerk und Flexerei zu

bewahren. Ganz sicher hielt das die Fliegen
und Bremsen ab, die ja (bekanntlich) Trabanten

desTeufels sind. Trat ein Pferd zufällig
auf eine Mondraute (Botrychium lunaria),

verlor es unweigerlich das Hufeisen.Trat ein

Mensch ahnungslos auf einen verborgenen
Farn im Wald, wirkte dieser als «Irrwurz»
und liess ihn im Kreis herum irren. Nur

wenn er den linken Schuh zum rechten
Fuss wechselte und umgekehrt, fand er den

Pleimweg.

Wie bei den Griechen war auch bei den
Kelten und Germanen die Natur von
unsichtbaren Wesen belebt: Erd- und
Wassergeistern, Feen und Gnomen. Sie konnten
wohlwollend oder, sobald sie nicht gebührend

respektiert wurden, bösartig sein. Der
christlichen Kirche gelang es nie, diesen

Zauberglauben auszurotten. Im Jahr 1612

gab das Konzil zu Ferraradas Verbot heraus,
während der Johannisnacht Heil- oder
Zauberpflanzen zu sammeln, mit der speziellen
Absicht, dem Einheimsen von Farnsamen
einen Riegel zu schieben.

Als Heilkräuter und vermutlich auch als

Schutzpflanzen wurden die Farne geduldet.

Kapitelle romanischer Kirchen weisen
zuweilen gestielte Spiralen auf, die an
Farnschosse erinnern. Wir kennen solche aus
der Kirche Saint-Andoche (12. Jahrhundert)
in Saulieu, Burgund, aus Saint Guildas de
Rhuis (11. Jahrhundert) und Loctudy

18



(12. Jahrhundert), beide in der Basse-

Bretagne. Die französische Beschreibung
lautet: «jeunes frondes de fougères roulées

en crosses»; «crosse episcopale» bedeutet
Bischofsstab. Er ist aus dem gekrümmten
Hirtenstab entstanden, mit dem der Hirte
seine Schafe zurückhalten und leiten kann.

Christus wird als Hirte und auch als
Apotheker dargestellt. Eingerollte Farnschosse

könnten Vorbild gewesen sein für die kunstvoll

gearbeiteten gotischen Krummstäbe
der bischöflichen Hirten. Das Motiv der
Spirale, das schon den Kelten bedeutungsvoll
war, ist ein Symbol für das Anwachsen und

Abnehmen, das Werden und Vergehen.

Die Natur birgt viele Varianten der Spirale.

Nachfolgend seien hier die Farne kurz

beschrieben, die unseren Vorfahren wichtig
waren: Wurmfarn (Dryopteris filix-mas) aus
der Familie der Dryopteridaceae, giftig.
«Wünschelsame», «Johanniswurz» diese
Namen weisen auf den Farnsamenglauben.
Den Wurmfarn nutzten schon die Ärzte der
Antike als Mittel gegen den Bandwurm.
Weil eine starke Dosierung nötig war,
konnte es zu Vergiftungen, die bis zum
Erblinden führten, kommen. Harmloser war
ein Extrakt aus der Wurzel, das äusserlich

bei Wadenkrampf und Rheuma angewendet
wurde.

Saint-Andoche (12. Jahrhundert) in Saulieu,

Burgund

Saint Guildas de Rhuis (11. Jahrhundert),
Basse-Bretagne

Die Hirschzunge (Asplenium scolopend-
rium) aus der Familie der Aspleniaceae,
geschützt, mit ganzrandigen Blättern, die an

Tierzungen erinnern. «Asplenon», Milzkraut
(spien Milz; scolopendros [griechJTausend-
füssler), nennt sie der griechisch-römische
Feldarzt Dioskurides (1. Jahrhundert n.Chr.).

Das Blatt mit den linear angeordneten
Sporen (sori) soll einem Tausendfüssler
gleichen. Mit «scalopendria» und «hirtzunge»
bezeichnet Hildegard von Bingen den Farn

in ihrer «Physica». Die Römer nannten das

Heilkraut, das sie von den Kelten übernommen

hatten, herbaceltica.

Der Hirsch war das Symboltier keltischer
Götter. Die Christen übertrugen ihn auf
Christus, weil er, wie man glaubte, die

Schlangen zertritt. Schlangen verkörpern
das Böse. Im Klostergarten pflanzten die
Mönche Hirschzungen an; bei ihnen hiess
der Farn cingulum Sanctae Mariae,
Mariengürtel. Die Blätter aufWunden gelegt,
stillten das Blut.

19



Säulen Église Saint-Tudy de Loctudy
Loctudy (12. Jahrhundert), Basse-Bretagne

In lichten Wäldern, auf Heiden und
Buschweiden wächst der Adlerfarn (Pteridium
aquilinum) aus der Familie der Dennstaed-
tiaceae, giftig, geschützt. Er wuchs in den
durch Feuerrodung entstandenen Lichtungen

in der Bronzezeit.

Pteron (griech.) Flügel, Feder; pteridios-
gefiedert. Seine Blattwedel sind zwei- bis
dreifach gefiedert. Der Dichter und Botaniker

Adalbert von Chamisso (1781-1831)
erklärt den Namen Adlerfarn in seinem
«Heil-, Gift- und Nutzpflanzenbuch» (1827)

mit «dem Querschnitt der Wurzel, der das
Bild eines römischen Adlers zeigt». In

Hungerszeiten wurden die Rhizome geröstet,
was sie entgiftete, und dann geschält und

gegessen. Die Wedel dienten als Streu im
Stall. Sie ergaben auch eine gute Füllung für
Bettzeug; dabei wirkten sie gegen Rheuma
und vertrieben erst noch die Wanzen und

Flöhe. Auf den Viehweiden war der Adlerfarn

den Bauern lästig. Er durfte nur am Tag

der «Enthauptung Johannis» ausgerissen
werden, sonst drohte Unheil.

Der grösste und stattlichste unserer Farne

ist der Königsfarn (Osmunda regalis) aus
der Familie der Osmundaceae, «sant
cristofferus krut», geschützt. Er bildet in

den Blattwedeln Sporangien-Rispen aus,
die auffallen und ihn als sichtbar blühenden
Farn auszeichnen. In Eichenwäldern, auf
Moorböden, kann er bis zwei Meter hoch

wachsen. Auch Christophorus war ein Riese,

und als sein Wanderstab nach der Fluss-

überquerung mit dem Christuskind
wunderbarerweise ausschlug, sah er aus wie
die Sporangien-Rispe. Die Kelten verehrten
Eichenbäume; alle Pflanzen, die auf, an und

unter ihnen vorkamen, hatten Heilkräfte, so
auch der Königsfarn. In der bretonischen

20



Volksmedizin diente Osmunds zur Behandlung

von Hernien, Leberschäden,
Gallensteinen und Schwellungen. Vermutlich sind

es Osmunda-Schosse, die die Kapitelle der
bretonischen Kirchen zieren.

Pflanzen, die auf Felsen oder Gemäuer
wuchsen, nannten die ersten Naturforscher
«Saxifragla», Stein-, Felsenbrecher. Sie wurden

in der Volksmedizin gegen Blasen- und

Nierensteine eingesetzt; als Zauberpflanzen
brachen sie Mauerplatten und halfen Schätze

heben. Engelsüss, Tüpfelfarn (Polypo-
dium vulgare), ist im Felsen und Gemäuer
zu finden, geschützt. In frühen
Kräuterhandschriften wird der Farn «Saxifraga»

genannt. Er wächst auch häufig bei Eichen

und zählte zum Heilpflanzenschatz der
Kelten. Während Hunger- und Seuchenzeiten
sollen Engel den verzweifelten Menschen
die Pflanze gezeigt haben. Ihre Wurzeln
können wie Süssholz gekaut werden; der
Saft schmeckt süsslich und wirkt nährend,
daher der Name Engelsüss. Aus dem
Wurzelstock wurden diverse Heilmittel zubereitet,

um «giftige Leiden» und «verhärteten

verstopften Bauch zu senfftigen» oder die

«überflüssige Magengalle auszutreiben». In

einem Zauberbüchlein wird Engelsüss nicht

zum Schätzeheben gepriesen, sondern «um
Bräute sanft und lieblich zu machen, dass
sie nicht streiten».

Literatur
1 Margaret Baker, Discovering the Folklore
of Plants, Haverfordwest, Wales, 1988.

2 M.Ed. Bonnet, La Flore ornementale de

l'Eglise Saint Antioche de Saulieu, Bourgogne,

1911.

3 Lys de Bray, Fantastic Garlands. Anthology

of Plants from Shakespeare, Dorset,
1982.

4 Herman Fischer, Mittelalterliche Pflanzenkunde,

München, 1929.

5 Martin Furienmeier, Das grosse Buch der
Heilpflanzen, Zürich, 1978.

6 Helmut Genaust, Etymologisches
Wörterbuch der botanischen Pflanzennamen,
Basel, 1976.

7 Loïc Girre, Les vieux remèdes naturels,
Rennes, 1981.

8 Ludwig Kroeber, Das neuzeitliche Kräuterbuch,

Stuttgart, 1949.

9 Anton von Perger, Deutsche Pflanzensagen,

Stuttgart, 1864.

10 Ruth Schneebeli-Graf, Heil-, Gift- und
Nutzpflanzenbuch von Adalbert von Chamis-

so, Berlin, 1987.

11 Hans Schöpf, Zauberkräuter, Graz, 1986.

Carus Sterne, Aglaia von Enderes, Werner
Hopp, Unsere Pflanzenwelt, Frankfurt a.

Main, 1961.

12 Jakob Theodor Tabernaemontanus, Caspar

Bauhin, Neu vollkommen Kreuterbuch,
Offenbach a. Main, 1731.

13 Henri Waquet, Art breton, Paris/Grenoble,

1960.

Bildquellen
h ttp://www.bourgogneromane. com/edifi-
ces/saulieu/SAULIEUkapcrosses.jpg
h ttps://media-cdn. tripadvisor. com/media/
photo-s/0a/fa/80/58/chapitaux.jpg
https://fr. wikipedia.org/wiki/% C3%89glise_
Saint-Tudy_de_Loctudy#/media/File:Eglise_
saint-Tudy_Loctudy- 107.jpg

21


	Farne : Zauber und Heilpflanzen

