
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1914)

Heft: 8

Artikel: Das Ideal des Völkerfriedens im Leben des Staates

Autor: Lutz, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-801795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-801795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 58

den Plan. Da fragt es sich, welche besondere Aufgabe

fällt diesen zu? Eigentlich können wir. so weit
unsere Kenntnisse und Einflüsse reichen, auf all den
oben genannten Gebieten uns betätigen; denn heute
sind uns ja keine sozialen Studien mehr verwehrt, und
täglich stehen uns mehr öffentliche Aemter offen.

Aber noch eines mehr können wir tun, vor dem
die meisten Männer sich zurückhalten, weil sie nicht
als schwachmütig und rührselig erscheinen wollen:
lassen wir unsere Herzen sprechen. Im Namen der
Liebe, diesem heiligsten aller Gefühle, das ja als die
eigentlichste Domäne des Weibes gilt, im Namen der
Giife, die ja erst den Menschen « menschlich » macht,
im Namen des Gottesbegriffs, zu dem sich unsere
Ehrfurcht erhebt, wollen wir den Krieg bekämpfen; nicht
aar, weil er sich nicht mehr auszahlt und daher eine
Torheit — sondern weil er grausam und daher ein
Verbrechen ist. Das soll in all dem Aufwand von

poetischen und ökonomischen Argumenten nicht
vergessen werden. Desto besser, wenn sich der Verstand
auch gegen den Krieg auflehnt, aber unterdrücken
wir darum nicht die Empörung unserer Herzen. Nicht
nur das Denken und Erkennen, das Rechnen und
Schlussfolgern zeugt von unseren Seelenkräften,
sondern auch das Fühlen. Klar und scharf sollen unsere
Gedanken sein, warm und edel die Gefühle — erst
so ist die volle Menschenwürde erreicht. Richtige
Schlüsse ziehen ist schön — begeistert sein, ist schöner.

Leidenschaft brauchen wir, um zu handeln und
zu wirken — nur Leidenschaft reisst hin.

Zu den Gefühlen, die uns der Krieg einflösst,
gehört leidenschaftlicher Mitschmerz; denn die Greuel,
die himmelschreienden Leiden, die er verursacht,
gehen schon über die Grenzen des Erträglichen hinaus.
Er nimmt ja täglich mit jeder neuen Heeresverstär-
kung, jeder neuen Erfindung an Fürchterlichkeit zu.
Warten wir nur, bis alle Details auf den
Balkankämpfen uns zur Kenntnis kommen — die Verjagten,
die Massakrierten, die Verhungerten, die lebendig
kerbrannten nein, gegen das alles darf man sich nicht
verschliessen. All dem Elend muss man ins Gesicht
sehen, aber nicht, um es als Unglück zu beklagen,
sondern als Schlechtigkeit anzuklagen! Denn es ist
keine Elementarkatastrophe, es ist das Ergebnis
menschlichen Irrwahns und menschlicher Fühllosig-
kcit. Also lassen wir uns durch den Vorwurf der
Sentimentalität. nicht abschrecken. Wir haben das Recht,
wir Frauen, unsere Gefühle zu zeigen. Seit jeher,
auch schon zu Römerszeiten, hatten die Mütter das

Privileg, den Krieg zu hassen. Lassen wir uns ja diesen

instinktiven Hass — der ja nur eine intensive
Form von Menschenliebe ist — nicht rauben; er soll
unter den mannigfaltigen Waffen, die unsere neue
Zeit gegen barbarische alte Institutionen schmiedet,
vielleicht eine der wirksamsten, gewiss eine der edelsten

sein. Also liebe Schwestern, ans Werk und seid

standhaft! Montecuculi sagte: « Zum Kriegführen
braucht man Geld. Geld und wieder Geld. » Ich will
nicht sagen, dass wir das Ding zu unserer Kampagne
nicht auch gut gebrauchen könnten; aber die Hauptsache

ist doch: Ausdauer, Ausdauer und noch einmal
Ausdauer!

Ich hoffe, noch viel vom « Frauenbund der Deutschen

Friedensgesellschaft» zu hören. Und ich lade
Sie herzlichst ein, uns eine Abordnung des Bundes zum
XXT. Weltfriedenskongress nach Wien zu schicken.
Eine Kundgebungsversammlung Ihnen gleichgesinnt er
Wiener Frauen ist auf das Programm gesetzt.

Wie würde ich mich freuen, Ihnen allen die Hand
drücken und ins Auge schauen zu können!

Bertha von Suttner.

Bertha von Suttner — tot.

Als ich die Trauerbotschaft in der Zeitung las,
hatte ich das Gefühl, das tief schmerzliche Gefühl,
wie wir es empfinden, wenn uns das Liebste stirbt —
ein Verlust, dessen Unersetzlichkeit einer plötzlichen
Leere im Herzen gleicht. Ein Seelenfreund, der uns
für immer verlassen, ein lieber, lieber Meister im
Geiste, dessen Leben, Schaffen und Streben ein
leuchtendes Vorbild ist allen, denen das Wohl der Menschheit

am Herzen liegt. Eine seltene Frau ist von uns
geschieden, ein guter Mensch, einer der besten, die
auf dieser unvollkommenen Erde wandelten, einer,
der die Kraft und den Mut fand, für Güte, Wahrheit
und Gerechtigkeit zu jeder Zeit in die Schranken zu
treten. Erst fortgeschritteneren, späteren Generationen

wird es vorbehalten sein, die grosse, volle
Bedeutung ihrer Tätigkeit und ihrer Werke gebührend
zu schätzen.

Bertha von Suttner hat es oft erfahren müssen und
gewiss oft schmerzlich empfunden, wie schwer es ist,
die Menschen zu überzeugen, dass Güte hesser ist als
Hass, Friede besser als Krieg. Ist es nicht das grösste
Armutszeugnis, das sich unsere Zeit ausstellt, wenn
man ihr zurufen muss: «Die Waffen nieder», oder
ihr sagen, dass das Kriegführen eine falsche Rechnung

ist. — In freiem Flug die Höhen erreichen und
zu gleicher Zeit den Massenmord billigen, wo bleibt
da die Logik im Denken und Fühlen, o Menschheit!
Bertha von Suttner, ein Name, der weiter leben wird
in der Geschichte der Friedensbewegung, .ein Name,
der allen, die sich um die weisse Fahne scharen, ein
unvergängliches Wahrzeichen bleiben wird der höchsten,

edelsten Menschheitsziele. TU. Kohl.
« i

Das Ideal des Völkerfriedens im Leben des Staates.
Rede von G. Lutz,

Direktor des internationalen Kriegs- und Friedensmuseums

in Luzern.

Verehrte Friedensfreunde!
Als der israelitische Staat in seiner höchsten Blüte

stand, ward er von einem Manne regiert, dessen
Ruhm die ganze damalige Welt erfüllte. Der Mann
hiess Salomo; er war König über Israel. Sein Reich
galt als glücklich, nicht zum wenigsten deshalb, weil
es unter der Sonne des Friedens gedieh. Sogar
unsere heutige Geschichtsbetrachtung, die doch gewiss
keinem Berichte oberflächlich Glauben schenkt, ist
zu dem Schlüsse gekommen, dass das Reich Israel
unter seinem König Salomo die Glanzzeit seines
Bestehens durchlebte. Ja, diese Geschichtsbetrachtung
erkennt sogar an, dass die grossartige Entwicklung,
die das Reich unter Salomo machte, nur in dem
Friedenszustande möglich war, in dem Salomo das Reich
während seiner Regierung erhielt. Wie war dieser
Friedenszustand denkbar? Salomo ging der Ruf
ausserordentlicher Weisheit voran. Seine Sprüche
hatten die Bedeutung von Lebenswahrheiten. So werden

ihm auch die Worte in den Mund gelegt: «

Gerechtigkeit erhöhet ein Volk.» fSpr. 14, 34.) Die
Gruppe, in der uns dieser Ausspruch überliefert worden

ist, trägt im deutschen Luthertexte die Ueber-
schrift: «Lob der wahren Weisheit im menschlichen
Leben. » Das war eine Eigenart an diesem König
Salomo. dass er in seiner sprichwörtlichen Gescheitheit
die Quelle des nationalen Ansehens im Volke selber
suchte und die Weltstellung des Staates von der Ge-



— 59

rechtigkeit als nationaler Tugend abhängig machte.
Für die Einheit von Volk und Staat war die israelitische

Völkerschaft ein Beispiel. Wie konnte es
anders sein, als dass der Jude im Auslände von dem
Ansehen zehrte, das sein Volk als politische Erscheinung

genoss? Daraus zog Salomo seine Lehre.
«Weise sein heisst u. a. auch Gerechtigkeit üben, und
diese Tugend macht euch gross. » So lehrte der
König, und wir brauchen nicht zu bezweifeln, dass diese
Lehre in die politische Denkweise seines Volkes und
der führenden Männer überging, um so weniger
bezweifeln, als das Reich Israel unter Salomo Frieden
halten konnte mit seinen Nachbarstaaten.

« Gerechtigkeit erhöhet ein Volk, » sagte Salomo,
und das war staatsmännische Weisheit. Ich habe
nicht die Absicht, den salomonischen Judenstaat als
ein Beispiel glückseliger Nationalpolitik in unsere Zeit
hereinzustellen. Den Leitgedanken unserer heutigen
Betrachtung habe ich der Luther-Bibel entnommen,
weil wir ihn nirgends sonst in der Weltliteratur in so
trefflicher Kürze finden. Allein, da der Spruch eine
Staatsmoral von unverkennbarer Klugheit enthält,
stehe ich nicht an, ihn auch mit Bezug auf das heutige

Staatsleben zu gebrauchen.
Das Staatsschiff zu lenken ist heute schwieriger

als je; es braucht darum nicht weniger Weisheil dazu
als einst. Weisheit braucht es in der Verwaltung der
inneren Angelegenheiten, Weisheit braucht es, um den
Staat im Kreise der Staaten zu regieren. Ein Stück
Weisheit in der Berührungspolitik des Staates ist
eben die Gerechtigkeit. Gerechtigkeit eine politische
Tugend! Ist das nicht zum Kopfschütteln?! werden
Sie sagen. So schlimm ist es nicht. Gerechtigkeit
verlangt nicht Entsagung, sondern Berücksichtigung
der Rechte anderer. Das bedeutet im politischen
Leben die Erhaltung des Völkerfriedens.

«Gerechtigkeit erhöhet ein Volk!» Wir mögen'
daran erkennen, wie notwendig für den. Staat es ist,
dass er den Gedanken des Völkerfriedens unter dem
Volke verständlich und geläufig macht. Wohl ist der
Völkerfriede heute noch ein Ideal; allein die Möglichkeit

der Erhaltung des Völkerfriedens hat sich gerade
in den letzten Jahren dermassen erwiesen, dass wir
ohne Gefahr dieses Ideal in den Zielgedanken der
heutigen Staatenpolitik aufnehmen dürfen. Die Frage
ist nur, ob das Ideal im Leben des Staates eine Stätte
findet und ob es mit Rücksicht auf die Lebensbedürfnisse

des Staates Aussicht auf Erfüllung hat. Das
sind Fragen, die nicht leichter Hand von der Stelle
geschafft werden können. Darum wollen wir heute an
der Hand des salomonischen Spruches miteinander
reden über

Das Ideal des Völkerfriedens im Leben des Staates.
AVir wollen zunächst sehen, wie das Ideal des

Völkerfriedens beschaffen ist, hernach die Lebensbedingungen

des Staates kennen lernen und zum Schlüsse
zeigen, wie das Ideal des Völkerfriedens im Leben des
Staates sich ausnimmt.

AA'ir stellen diese Betrachtungen an, weil wir im
Völkerfrieden den Ausdruck der geschichtlichen
Gerechtigkeit unserer Zeit sehen, und weil wir überzeugt

sind, dass auch heute noch Gerechtigkeit ein
Arolk erhöhet!

I.
Verehrte Friedensfreunde! AArir haben gesagt, der

Völkerfriede sei ein Ideal. Die Herren Kriegspolitiker
würden tausend Bravi rufen und sagen: Darin,

dass er ein Ideal ist, liegt die Unmöglichkeit des VöF
kerfriedens. Daran erkennen wir, dass unsere Gegner

keine Klarheit in den Begriffen haben. Es ist

wahr, dass der Völkerfriede zeitweise ein Gegenstand
der Lächerlichkeit gewesen ist. Doch daran ist nicht
der Gedanke schuld, sondern die haben ihm zur Lä-
cherlidlikeit verholten, die ihn zum Gegenstand
ungeschickter Betrachtungen genommen haben. Mystiker

und Dichter haben sich seiner bemächtigt und
haben ihn mit einer eigenen Romantik umgeben, in
deren Bannkreis man weisse Gestalten flattern und
Palmen grünen sah. Damit hat der Völkerfriede, den
wir ernsthaft anstreben, nichts zu tun. AA^olil hat es
Leute mit ausgeprägtem Gerechtigkeitsgefühl und
grossem menschlichem Empfinden gegeben, die
angesichts der barbarischen Sitte des Krieges an die
höhere Bestimmung des Menschen sich erinnerten und
in der Erkenntnis des schroffen Gegensatzes zwischen
sittlichem Beruf und sittlichem Leben der Völker in
Sehnsucht entbrannten nach einem Zustand der freien
Entfaltung der Kräfte, ohne an die Daseinsbedingungen

der Völkerschaften gedacht zu haben. Das
Gefühl dieser Leute war gesund, und ihre Erkenntnis
kam aus der richtigen Quelle. Nur in ihrer Meinung
von der Besserung der Zustände waren sie schlecht
beraten. Das lag in den Zeitläufen. Auch diese Dinge
waren der Entwicklung vorbehalten. Unsere Zeit ist
es, die das Uebel in seiner Wurzel erkannt hat und
die Wege kennt, auf denen dieses Uebel beseitigt werden

kann. Unsere Zeit ist es, die im Völkerfrieden
nicht ein Schlaraffenleben, sondern einen
Rechtszustand erkennt, einen Zustand, in dem die Streitigkeiten

zwischen den Völkern nicht mehr durch
Anwendung roher Gewalt, sondern auf dem Boden von
Gesetz und Recht ausgetragen werden, wie dies im
bürgerlichen Leben schon seit Jahrhunderten der
Brauch ist. Zurzeit befinden wir uns noch in einem
Zustand internationaler Anarchie. AVenn die
Leidenschaften schlecht beratener, politisch verführter Völ-
ker entbrannt sind, wenn die Ungeschicklichkeit zweier
führender Politiker die Staatspläne verpfuscht hat,
wenn endlich die persönliche oder nationale Empfindlichkeit

zweier Diplomaten die staatsgeschäftlichen
Verhandlungen zum Konflikte führt, dann ist kein
Richter da, der entscheidet. An seiner Stelle werden
Kanonen aufgefahren und Bajonette aufgepflanzt,
dann werden Köpfe gespalten und Leiber durchschossen:

Das ist, in wenigen AA^orten geschildert, der
rechtlose Zustand zwischen den Staaten, der Zustand
internationaler Anarchie. An seine Stelle wünschen
wilden internationalen Rechtszustand. Gleich wie im
bürgerlichen, so soll es auch im zwischenstaatlichen Leben
ein Forum geben, von dein aus zwischen Recht und
Unrecht entschieden wird. AVenn einmal nicht mehr der
Krieg, sondern das Suchen und Finden des Rechts im
Streitfalle höchste Einsicht im Verkehr der Staaten
untereinander ist, wenn in dem Augenblicke, wo heute
wegen irgend einer Gebietsfrage oder gar einer
Höflichkeitsverletzung der Krieg ausbrechen würde, ein
internationaler Gerichtshof sich der Sache annimmt
und entscheidet, wenn es keiner Staatsregierung mehr
möglich ist, den lachenden Dritten zu spielen und zum
Kriege zu hetzen — dann haben wir endlich den Auil-
kerfrieden.

Freilich lehrt uns die Geschichte, dass zu allen
Zeilen Streitigkeiten zwischen den Staaten im AVaffen-
gange zum Austrag gebracht worden sind. Diese
geschichtliche Lehre hat die Kriegslobredner dazu
verführt, den Krieg als zur AVeltordnung gehörig, ja
sogar als Naturgesetz hinzustellen. Den Krieg als
Naturgesetz hinstellen, heisst, nicht wissen, was ein
Naturgesetz ist. AVir verbinden hier zwei AVörter
miteinander, deren Sinn verschieden ist. Natur ist nicht
Gesetz, und Gesetz ist nicht Natur. Das Gesetz hat
keine Lebenskraft in sich. Es verdankt sein Dasein



— 60 —

dem Willen einer Macht." Es ist keiner inneren
Entwicklung fähig, sondern verharrt in der einmal
erhaltenen Gestalt, bis es dem Gesetzgeber einfällt, ihm
eine andere Gestalt zu geben. Natur aber ist Leben,
Leben aus sich und für sich. Natur ist der Inbegriff
der Kraft, unabhängig von jeder Macht, Quelle aller
Gewalt. Der Begriff « Gesetz » nun hat den Sinn des

Unentwegten. Wenn wir daher von einem Naturgesetz

reden, wollen wir die alleinige, unabänderliche
Richtung angeben, in der die Naturvorgänge geschehen.

Mit Naturgesetz bezeichnen wir etwas, das unter

allen Umständen, und zwar aus sich seihst heraus,
so sein und gehen muss, wie es ist. und geht und das von
keinem Menschen oder von irgend einer Macht in
seinem Laufe aufgehalten oder sonstwie verändert werden

kann. Wie steht es nun mit dem Kriege, der ein
Naturgesetz sein soll? « Natürlich, » ruft man uns
zu, «jetzt habt ihr ja das Naturgesetz am Kriege
bewiesen; denn Krieg ist Zerstörung und diese ist
Naturgesetz! » Das ist nicht wahr. Was wir im Sinne
des Naturgesetzes Zerstörung nennen, ist Verzehrung.
Der Unterschied zwischen beiden ist kein geringer.
Zerstörung ist der Ausdruck eines Willens, dem das
Bewusstsein von der Zerstörungsmöglichkeit
vorausgegangen ist. Verzehrt werden aber ist das allmähliche

Aufgehen in eine zu diesem Zwecke wirkende
Kraft. Das, was verzehrt wird, hört auf, Gestalt zu
sein, also zu erscheinen. Es ist förmlich im anderen
aufgegangen. Wir haben nun erfahren, dass das
Verzehren in der Natur nicht aufgehalten werden kann,
und seitdem nennen wir es ein Naturgesetz. Zerstörung

aber ist, wie schon gesagt, von einem Willen
abhängig, sie kann ausgeübt werden oder nicht. Das
ist kein Naturgesetz. Der Krieg ist willkürliche
Zerstörung. Man kann den Gedanken haben, ein Volk
mit Krieg zu überziehen, seine Soldaten tot zu schiessen

und seine Dörfer und Städte zu verbrennen. Plötzlich

kreuzt die eigene Einsicht oder ein Zufall den
Plan, und die Zerstörung unterbleibt, der Krieg
bricht nicht aus. So etwas gibt es bei einem Naturgesetze

natürlich nicht. Es ist von höchster Wichtigkeit,

festzustellen, dass der Krieg kein Naturgesetz ist;
denn wenn er ein solches wäre, müssten wir jede
Tätigkeit um die Erhaltung des Völkerfriedens aufgeben.

«Ist vielleicht der Völkerfriede ein Naturgesetz?»
könnte man uns fragen. Keinesfalls. Aus dem
gleichen Grunde der persönlichen Willkür nicht. Ein
Staat kann Frieden halten wollen oder nicht, das
hängt ganz von seiner Friedensliebe oder von seinen
Kriegsgelüsten, in erster Linie freilich von seiner
Volkskraft und von seinen Geldmitteln ab. Dagegen
ist das Bestehen von Gegensätzen ein Naturgesetz,
und aus diesem leitet sich der Streit her. Ihn können
wir nicht aus der Welt schaffen; allein die Art der
Streitschlichtung können wir ändern, und zwar kraft
eines Naturgesetzes. Naturgesetz nämlich ist auch
Entwicklung. Sie treibt vorwärts, einer Spitze, einem
Höhepunkt, also einem Zwecke, zu. Entwicklung ist
daher gleichbedeutend mit Vervollkommnung. Sowohl
die körperliche wie die geistige AVeit ist Entwicklung.
Und wie wir die körperliche Well, die um uns ist,
geordnet haben, dass sie unseren Daseinszwecken dienstbar

sei, so haben wir auch im Gebiete der geistigen
AArelt, die wir im Gefühl und in der Einsicht
wahrnehmen, eine Ordnung aufgestellt, nach deren Sätzen
wir AVahres von Falschem, Schönes von Hässlichem,
Gutes von Schlechtem unterscheiden. Diese Ordnung
nennen wir schlechtweg Sittlichkeit. «Tempora
mutanter, nos et mutamur in illis! » sagt der Lateiner
und hat damit recht für alle Zeiten. «Es wandeln
sich die Zeiten und wir uns in ihnen» oder «es ändert

sich die Zeit und wir uns mit ihr », lieisst das Sprichwort

auf deutsch. Sein Urheber will damit sagen,
dass unsere Meinung sich an dem bildet, was unsere
Zeit bietet, und dass unser Handeln nach dem
herrschenden Rechtsgefühle geschieht. Damit ist klar
gesagt, dass unser Sittlichkeitsbegriff Wandlungen
durchmacht. In diesen Wandlungen erkennen wir
eben die Entwicklung, die auch hier der Vollkommenheit

zustrebt. Jede Sittlichkeit will das Gute
erhalten und das Böse wegschaffen. Krieg ist Zerstörung

der Kultur, und das ist böse. Der Friede erhält
die Kultur, und das ist gut. Ist daher der Völkerfriede

kein Naturgesetz, so ist er doch ein Zustand
sittlicher Natur. Und gerade unsere Zeit ist es, die
für die sittlichen Güter das grösste Verständnis hat.
Mit dieser Erkenntnis haben wir den Gedanken des
Völkerfriedens für uns gewonnen. In diesem Augenblicke

drängt sich uns mit Macht die Einsicht auf,
dass wir ein Gut entdeckt haben, das für die
Entwicklung des Staates von höchster Bedeutung ist, weil
es seine Lebenszwecke ihrer Vollendung entgegenführt.

Der Gedanke des Völkerfriedens gelangt damit
auf die Höhe eines natürlichen Gebotes, an dem ein
gebildetes Volk nicht achtlos vorübergehen darf. Mag
man Loblieder singen auf den Krieg, mag man ihn
zum AVeltordner, sogar zum sozialen Erlöser machen
wollen: hier erlangt der Völkerfriede den höchsten
moralischen Sieg, indem er als das Bedürfnis unseres
Geschlechts, als die Erscheinung unserer Zeit erkannt
wird. Vervollkommnung des sittlichen Empfindens
befiehlt unsere Zeit. Dieser Oberbefehl einer
geschichtlichen Epoche zeigt unverkennbar den schroffen
Gegensatz zwischen Vergangenheit und Gegenwart in
der Welt der sittlichen Anschauung. Der Krieg ist
unsittlich, und man muss auf Mittel sinnen, ihn
unmöglich zu machen. Der Völkerfriede aber ist ein
Zustand sittlicher Natur, weshalb ihn anzustreben eines
Kulturvolkes höchste Aufgabe ist.

Es würde nicht der Wahrheit entsprechen, wenn
man sagen wollte, den Völkerfrieden habe erst unsere
Zeit als ein sittliches Gebot erkannt. Zu allen Zeiten
hat es einsichtsvolle Menschen gegeben, die den
Friedenszustand als würdiger und einträglicher erachteten
als den Krieg. Allein erst unserer Zeit war die
Einsicht vorbehalten, dass man mit allen geistigen Mitteln

dem Krieg entgegentreten soll, weil der Zustand
des Ahlkerfriedens die Ausgestaltung der Kulturwelt
sichert, weil der Völkerfriede einen Zustand nationaler
Glückseligkeit uns offenbart, wie unser Geschlecht ihn
braucht und erhofft. AVir müssen freilich zugeben,
dass die Praxis des Friedensgedankens noch in den
allerersten Anfängen steht. Doch hat sich im letzten
Jahrzehnt die Ueberzougung Bahn gebrochen, dass
der internationale Rechtszustand unserer Kultur würdig

ist und dass die bisherige Praxis der AVaffenent-
scheidung der Geschichte angehören soll. Das hat
nicht irgend ein findiger Kopf gelehrt, das ist spontan
aus dem Kultur- und Humanitätsbewusstsein des
Volkes hervorgebrochen und alle pazifistischen Lehren
sind gar nichts anderes als eine AAhgleitung für diesen

politischen Kulturgedanken. Der Ahlkerfriede ist
nicht Glaubensgegenstand einer pazifistischen
Gemeinde. er ist Gemeingut der Kulturmenschheit, er
ist ein Kind unserer Zeit, sie hat ihn buchstäblich
geboren! Der Gang der Zeitgeschichte bleibt unberührt
von jeder geistreichen Liebhaberei. Zeitgedanken aber
drängen mit Macht zur Ahrwfrklichung. So ist auch
der Friedensgedanke in die Regierungskanzleien der
Grossmächte eingedrungen, und dort sucht man heute
die Richtlinien, auf denen die Politik des modernen
Staates einige Sicherheit für die Erhaltung des
Friedenszustandes bieten könnte. (Fortsetzung folgt.)

Vorlag und Druck (1er A.-fk Hallcrsche Riiclidrnekoroi in Born


	Das Ideal des Völkerfriedens im Leben des Staates

