
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1911)

Heft: 9-10

Artikel: Kundgebung zum 18. Mai 1911

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-802684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-802684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 2 —

Uni viele Worte zu vermeiden, ein Beispiel: Es sei
von Diebstahl und Christentum die Rede. Der
Verteidiger der Einbrecherei sagt nun, „wir müssen doch
auch anerkennen, dass der Einbrecher sich übt in
Gewandtheit und Intelligenz und dasö er die Nachtruhe

seiner Mitmenschen durch Vermeidung von
jeglichem Geräusch nicht stört".

Der grüsste Teil des Vortrages, soweit er sich auf
Christentum und Krieg bezieht, besteht sodann in
einem historischen Ueberblick über die Meinungen
von Philosophen, Staatsmännern und Heerführern und
über Versuche früherer Jahrhunderte, einen dauernden
Frieden herbeizuführen. Dabei wird vom Vortragenden

weniger darauf Gewicht gelegt, ob der Krieg als
solcher verwerflich und darum energisch zu bekämpfen
sei, sondern vielmehr darauf, ob der einzelne es
seinem Gewissen gegenüber verantworten könne, dem
Rufe des Vaterlandes zu folgen. Darum handelt es
sich aber heute gar nicht. Wir Pazifisten wenigstens
stehen fast allgemein auf dem Boden der Anschauung,
dass es selbstverständlich sei, Militär- und Kriegsdienst

zu leisten, solange der Krieg als Institution
besteht. Aber wir sind der Ansicht, dass heute der
Krieg als solcher sich überlebt hat und zumal vom
christlichen Standpunkte aus, den ja der Vortragende
vertritt, halten wir ihn absolut für verwerflich. Wir
glauben sogar, dass es wesentlich der Sauerteig des
christlichen Geistes ist, der allmählich die Nationen
durchdringt — ob sie selbst, es zugeben oder nicht
— welcher die moderne Friedensbewegung immer
mehr erstarken lässt.

Schliesslich sagt der Vortragende selbst : „Nur dann
ist der ewige Friede eine Wohltat, wenn er aus der
Selbstlosigkeit der Menschen herauswächst."

Wir finden aber, dass der Wunsch nach Frieden
mit dem Nachbar ein Zeichen dieser erwachenden
Selbstlosigkeit ist ; denn der Krieg ist das Gegenteil,
er isl die verkörperte Selbstsucht, die das Recht des
Stärkeren anerkennt. Geben wir nun aber zu,
dass bei allem guten Willen doch stets Streitfälle
zwischen verschiedenen Nationen vorkommen können,
ja vorkommen müssen, so wird eben eine gesittete
Menschheit darum nicht gleich nach Blut schreien,
sondern sie wird den Weg der Verständigung beschreiten.

So kommt man ganz naturgemäss zum Gedanken

des internationalen Schiedsgerichts. Aber gerade
darauf ist der Vortragende schlecht zu sprechen.

Hören wir den Schluss des vorliegenden Berichtes:

„In einem markigen Schlusswort führte Oberst
von Sprecher nach der Diskussion noch folgende
Gedanken aus: Das hier zugrunde liegende Problem ist
die Frage nach Gottes Weltordnung. Der Krieg ist
so wenig Gottes Weltordnung als die Sünde. Solange
Sünden auf Erden sind, solange ist Krieg zwischen
Menschen und Staaten. Von den Schiedsgerichten
muss ich gering denken. Friedenskongresse haben
nichts zustande gebracht, sogar das Schiedsgericht isl
nicht von ihnen eingeführt. Den Schiedsgerichten
gehört nicht die Zukunft. Sie gehört'der brüderlichen
Liebe. Wenn wir uns in unsere gegenwärlige Zeit
versetzen," schloss der Referent, „und in die Zeil,
die Ihnen noch für dieses Leben bevorsteht, so wird
die Frage nach dem allgemeinen Frieden kaum für
Sie praktisch werden. Die Frage aber ist für Sie
praktisch, ob Sie den Kriegsdienst als etwas vom
Standpunkt des Christentums aus Verwerfliches
betrachten und verweigern wollen, oder ob Sie Ihren
Dienst gewissenhaft leisten wollen."

Dazu können wir nun nicht schweigen. Krieg
zwischen Menschen und Staaten! Da haben wir die
ewige Verwechslung von blutigem Krieg und sach¬

lichem Streitfall. Wo isL denn „Krieg zwischen
Menschen" Ausnahmsweise, ja, geraten einmal im
Rausch zwei Raufbolde mit (teil Messern aneinander.
Wir wollen aber doch die Staaten nicht mit
Trunkenbolden vergleichen, die sich gelegentlich totschlagen.

Nein, gesittete Menschen gehen heute und
schon seit Jahrhunderten vor den Richter, wenn
sie einen Streitfall zu erledigen haben, und eben das
verlangen wir auch für gesittete „christliche!" Staaten.
Wir Pazifisten gehen aber Schritt für Schritt und
erwarten jetzt noph nicht von den Menschen eine so
engelsgleiche Brüderlichkeit, dass nicht noch Streitfälle

zwischen den Staaten vorkommen. Für solche
Fälle haben die Friedenskongresse und die
F riedensfreundc von jeher auf einen internationalen

Schiedsgerichtshof hingewiesen, von dem der
Herr Oberst — warum wissen wir nicht — gering
denken muss. Schon der Graf J. J. von Sellon, der
im Jahre 1830 in Genf die erste Friedensgesellschaft
auf Schweizerboden gründete, hat das internationale
Schiedsgericht vorgeschlagen! Und mittelbar haben
freilich die Friedenskongresse das Schiedsgericht
zustande gebracht. Wer das leugnet, der müsste auch
behaupten, nicht der Architekt, sondern der Mörtel-
träger und Steinhauer bauen das Haus. Und dann
„den Schiedsgerichten gehört nicht die Zukunft" ;

aber die Gegenwart gehört ja schon recht eigentlich

ihnen! Die Schiedsgerichtsidee feiert gegen-
wärtig wahre Triumphe, und nur zurückgebliebene
Nationen verschiiessen sich heute noch ihrem Siegesläufe.

Gewiss gehört eine sehr ferne Zukunft der
brüderlichen Liebe. Aber uns will es scheinen, dass
zwischen dem tollen Massenmord, wobei die
Menschen einander, wie keine Bestie es so grausam tut,
durch scheussliche Instrumente in Stücke zerreissen,
und dem allgemeinen Bruderbund, können noch
verschiedentliehe Zwischenstationen existieren. Wir können

den kühnen Sprung des Herrn Oberst aus dem
Gewühl der blutigen Schlacht in den Frieden der
brüderlichen Liebe leider nicht mitmachen. Wir halten
dafür, dass es dazwischen einer langen Uebergangs-
zeit bedürfen wird, in der man zwar noch streiten
wird, aber die Barbarei des Krieges wird man endlich
ablegen. Einmal aber muss damit begonnen werden,
und wir finden, dass die „Frage nach dem allgemeinen

Frieden" für unsere gegenwärtige Menschheit gar
sehr „praktisch" geworden ist, und wir hoffen und
erwarten, dass recht viele der akademischen Zuhörer
des Herrn Oberst „in der Zeit, die ihnen noch für
dieses Leben bevorsteht", ihre ganze Kraft einsetzen
werden für die Verwirklichung einer kriegslosen Zeit.
Inzwischen aber, das sei dem Vortragenden zum Tröste
gesagt, werden sie und wir mit ihnen „den Kriegsdienst

nicht verweigern, sondern unsern Dienst —
wie bisher — gewissenhaft leisten." G.-C.

Kundgebung zum 18. Mai 1911.

Das Internationale Friedensbureau in Bern erlässt
unterm 30. April folgendes Zirkular an die
Friedensgesellschaften :

Werte Kollegen! Wir möchten Sie daran erinnern,
dass Herr Felix Moscheies, der Begründer der
Kundgebungen des 22. Februar, nach Kenntnisnahme der
Vorschläge verschiedener Gesellschaften bezüglich dieses

Datums, und mit der ausgesprochenen Absicht,
die Einführung von zwei Friedenstagen zu vermeiden,
sich für die Abänderung des vorgeschlagenen Datums
ausgesprochen hat und dass die Kommission in ihrer



— 3 —

Sitzung vom 30. April 1910 beschlossen hat., dass
einzig der 18. Mai als Friedenstag zu betrachten sei.

Tn Uebereinstimmung mit diesem Besohluss wurde
für den alten offiziellen Friedenstag den Gesellschaften

keine Resolution zugestellt.
Für die Versammlungen des 18. Mai haben wir

die Ehre, Ihnen folgende, von Herrn Felix Moscheies
redigierte und vom Internationalen Friedensbureau
angenommene Resolution vorzuschlagen :

Wir, die Mitglieder der Friedensgesellsch'aft,
versammelt in am 18. Mai 1911, erklären, dass,
indem wir bei den allgemeinen Darlegungen jener
Resolutionen verharren, die am Friedenstage zur
Annahme1 gelangten, wir heute auf dem festen Grunde
stehen, der für die Sache des Friedens durch die
Beistimmung von Männern aller Klassen und
Parteien gewonnen wurde.

Bestimmte Vorschläge sind vor kurzem gemacht
und in konkreter Form von Meisterhand formuliert
worden.

An erster Stelle steht jener vom Präsidenten der
Vereinigten Staaten gemachte Vorschlag eines alle
Streitfragen umfassenden anglo-amerikanischen
Schiedsgerichtsvertrages und jener andere Vorschlag, der die
Ërrichtung eines ständigen internationalen Gerichtshofes

zum Zweck hat. Wir wollen uns mit allem
Ernste der Förderung dieser und anderer verwandter
Pläne widmem.

Besonders wollen wir jede Gelegenheit benutzen,
die uns geboten wird, um eine so starke öffentliche
Meinung hervorzurufen, dass unter ihrem Druck die
Regierungen sich genötigt sehen werden, ihren
Delegierten an die dritte Haager Konferenz ein Mandat
zu geben, demzufolge sie für die Verminderung der
Rüstungen nachdrücklich eintreten können.

Wir richten an alle Regierungen das Ersuchen,
geeignete Kommissionen einzusetzen, um die
Beschränkung der Rüstungen durch internationale
Vereinbarungen herbeizuführen.

Und endlich verpflichten wir uns zum unentwegten
Kampfe gegen den Druck der Gewalt und

Ungerechtigkeit. Unter der Herrschaft der Gerechtigkeit
und des Wohlwollens sollen die Rechte und Pflichten

eines jeden Mitgliedes der menschlichen Familie
Achtung und Würdigung finden, zum Heil und
Segen der ganzen Menschheit.

Religion und Völkerfriede.

Eine öffentliche Versammlung war von der
Deutschen Friedensgesellschaft am 5. April nach den
Kammersälen in Berlin einberufen worden, um die
Stellung der Religionsgesellschaften und Konfessionen
zu den Bestrebungen der Weltfriedensbewegung zu
erörtern. Lange vor Beginn der Versammlung war
der Saal überfüllt, und auch die Galerien waren bis
auf den letzten Platz besetzt. Bald füllte sich auch
der anschliessende Nebensaal, zu dem die Türen ge-
öffnei waren, mit Männern und Frauen, die Kopf an
Kopf gedrängt standen.

Am Vorstandstische sassen Vertreter der evangelischen

Landeskirche, der Heilsarmee, der jüdischen
Gemeinde, der bischöflichen Methodistenkirche und
des Deutschen Monistenbundes. Es fehlten Vertreter
der römisch-katholischen Kirche. Der Vorsitzende,
Pastor Franke, gab die Aufklärung über das Fehlen
der Katholiken durch die Mitteilung, dass die
Friedensgesellschaft sich an fünfzig katholische Geistliche

mit der Bitte um aktive Beteiligung an der Versammlung

gewandt, aber nur von einem eine Antwort
erhalten habe, und zwar eine ablehnende. Von der
russischen Friedensgesellschaft in Moskau war ein
vom Fürsten Dolguriki unterzeichnetes Schreiben
eingegangen, in dem betont wird, dass die Völker der
beiden benachbarten grossen Reiche einig seien in
dem Streben nach dem Weltfrieden.

Der erste Referent. Avar der evangelische Pfarrer
Nithack-Stahn von der Kaiser-Wilhelm-Gedächtnis-
kirche. Er fertigte in geschickter Weise die von
verschiedenen Seiten gegen die Friedensbewegung
vorgebrachten Einwände ab. Dass der Krieg den christlichen

Geboten widerspricht, sei selbstverständlich, es
werde aber dieser Widerspruch als unvermeidlich
bezeichnet.. Demgegenüber müsse er sagen, es sei nicht
nur unchristlich, sondern auch unsittlich, an einem
solchen Widerspruch achselzuckend vorüberzugehen,
ohne ihn aufheben zu wollen. Soweit dürfe sich keine
Religion von ihren vitalsten Grundsätzen entfernen,
dass sie die Moral der Nächstenliebe, der Humanität,
herausstreicht aus der christlich beeinflusston Menschheit.

Diese Moral gilt nicht nur zwischen den einzelnen,

sondern auch zwischen den Völkern. Man sagt:
edel sei es, für das Vaterland zu sterben, richtiger
wäre es aber zu sagen: edel est es, für das Vaterland
leben! (Beifall.) Man lässt zu oft die Dichter vom
Kriege reden, und zAvar solche, die nicht dabei
gewesen sind. (Sehr richtig!) Der Reichskanzler von
Bethmann Hollweg bezeichnete in seiner letzten Rede
den Weltfrieden als eine Utopie. Gewiss, es gibt
Utopien. Ich halte zum Beispiel den platonischen
Philosophenst.aat für eine Utopie, nach der ausgerechnet

immer der Weiseste und Beste den Staat, leitet.
(Sehr gut!) Die Frieden si dee ist. aber keine Utopie,
sondern ein berechtigter Optimismus, der uns auf die
Weiterentwicklung der Menschheit vom Faustrecht zur
Gesittung hoffen lässt. Es ist nicht wahr, dass man
für den Krieg rüsten müsse, wenn man den Frieden
wolle. Diese Ueberspannung der Rüstungsausgaben
kann man nicht Frieden nennen, sondern muss man
chronischen Kriegszustand nennen. Warum soll nicht
der Haager Schiedsgerichtshof zu einem Völkerparla-
ment auswachsen, das ohne Krieg die Differenzen der
einzelnen Völker schlichten könnte? Es sollte schliesslich

den Staaten die Unterwerfung unter solche
Schiedssprüche zur Pflicht gemacht werden und eine
Art Exekutive gegenüber den Widerstrebenden
eintreten, die durchaus nicht immer Krieg zu sein braucht.
Unseren Diplomaten muss endlich klargemacht werden,

dass das Volksempfinden nicht, den Krieg will,
sondern den Frieden. Der Reichskanzler sagte : Der
Völkerfrieden sei unmöglich. Icb antworte mit dem
Wort des grossen Engländers Thomas Carlyle: „Alle
grossen Dinge sind anfangs unmöglich!" (Lebhafter
Beifall.)

Der zweite Referent, Rabbiner Dr. Warschauer
von der jüdischen Gemeinde, wies in eingehenden
theologischen Ausführungen unter Berufung auf die
Lehren der jüdischen Propheten nach, dass die
jüdische Religion immer den allgemeinen Völkerfrieden
als das Ideal betrachtet habe.

Dr. Vielhaber, der Vorsitzende der Berliner
Ortsgruppe des Deutschen Monistenbundes, legte zunächst
mit rücksichtsloser Schärfe den grossen Gegensatz
zwischen den christlichen Konfessionen und dem
antikonfessionellen Monistenbund dar, der eine
Kulturgesellschaft darstelle. Das Christentum habe oft genug
den Krieg gefördert. Das Verhältnis der evangelischen

Kirche zum Staat sei nicht nur unchristlich,
sondern auch kulturwidrig. Bei all diesen tiefen Ge-


	Kundgebung zum 18. Mai 1911

