
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1907)

Heft: 23-24

Artikel: Ein ernstes Wort an die Geistlichen aller Konfessionen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-801683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-801683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 —

(lensmuseum Rechnung getragen werden. Nach
miserai Dafürhalten sollte die unqualifizierbare
Handlungsweise des Graden Gurowski zur ausgiebigen Hilfe
nur anregen. J. L.

o

Ein ernstes Wort an die Geistlichen aller Kon¬
fessionen.

Von theologischer Seite wird den Friedensfreunden
häufig zugerufen: „Schaffen Sie die Sünde aus der
Welt, so fallen die Kriege von selbst." Nach dieser
Auffassung wäre jedes Ankämpfen gegen den Krieg
aus dem Grund von vornherein zur Unfruchtbarkeit
und Hoffnungslosigkeit zu verurteilen, weil es bis jetzt
noch nicht gelungen ist, die sündigen Regungen, welche
die Ursache der Kriege sein sollen, aus den Herzen
der Menschen auszurotten. Es sei gestattet, den dieser

Beweisführung zugrunde liegenden Gedankengang
näher zu beleuchten und zu zergliedern.

Zunächst liegt, in jenem Einwand das Zugeständnis,
dass der Krieg eine Folge der Sündhaftigkeit sei.

Das ist immer schon etwas. Hierin liegt wenigstens
eine Verleugnung derjenigen Auffassung des Krieges,
wonach er ein Element der von Gott gesetzten
Weltordnung sei, eine Anschauung, die nicht bloss von
Militärs, sondern merkwürdigerweise auch von
Geistlichen, allerdings meist von Militärgeistlichen, vertreten

worden ist.
Da nun, so argumentiert der fromme Logiker weiter,

der Krieg eine Folge der Sünde ist, so ist es töricht,
dagegen anzukämpfen. Die Vorkämpfer des
Friedensgedankens sind unpraktische Phantasten, indem sie
eine Wirkung bekämpfen, anstatt die Ursache, die Wurzel

des Uebels auszurotten! Eine Frage! Wem liegt
die Bekämpfung der Sünde in unserer Gesellschaft
ob? Ich habe bis jetzt immer geglaubt, dies sei die
vornehmste Aufgabe der Kirche und ihrer Organe,
der Geistlichen. Man ist versucht zu fragen: Wie
habt Ihr, Diener des Friedefürsten, Eure Aufgabe
gelöst? Seit bald zwei Jahrtausenden hat Euch die
Gesellschaft beauftragt, oder habt ihr die Aufgabe
als Euch von Gott selbst übertragen übernommen,
gegen die Sünde und ihre Folgen zu kämpfen, man
hat Euch Kirchen gebaut, die Völker gezwungen, in
Euch die Verkündiger der Gerechtigkeit und Liebe zu
verehren, man hat Euch das bildsame Gemüt des
Kindes von dem ersten Augenblicke, da es für
sittliche Einwirkung reif erscheint, ausgeliefert. Ihr habt
unbeschränkte Vollmacht erhalten, im Herzen des Kindes

und des Erwachsenen die Sünde zu bekämpfen,
man hat Euch hierzu in weitgehendem Masse die
Machtmittel des Staates zur Verfügung gestellt, Euch
bezahlt, dass Ihr frei von Erwerbssorgen nur diesem
hehren Berufe leben könnt, und nun bekennt Ihr nicht
in tiefer Beschämung, sondern im Tone der Anklage,
die Sünde ist noch so mächtig wie zuvor, wir können

sie nicht ausrotten, wir können nicht einmal ihre
entsetzlichste Folge, den Massenmord, unterdrücken,
ja wir fallen denen in die Hand, welche das gegen
die Mitbrüder gezückte: Schwert aufhalten wollen.
Eben habt Ihr mit tausend und abertausend Zungen
gepredigt „Friede auf Erden", um dann mit einer
„reservatio mentalis" still hinzuzufügen: „Es geht
aber nicht, wenigstens vorderhand nicht, weil wir
zuerst die Sünde aus der Well fortschaffen müssen."

Ist das nicht die beschämendste Bankrotterklärung
Eures Wirkens? Liegt darin nicht das Bekenntnis
Eurer Ohnmacht, Eurer Unfähigkeit, den Geist. Eures
Meisters mächlig zu machen in den Menschen?

Oder sollte Eure Weigerung, mitzuarbeiten an dem
Werke der Bekämpfung gegen die alierdirekteste Sünde,

gegen den Geist Eures Flerrn, gegen den Krieg, einen
anderen Grund haben? Sollten uneingestehbare
Beweggründe Euch abhalten, den Kampf gegen den
organisierten Mord aufzunehmen, vielleicht weil er von
dem organisiert ist, in dessen Solde Ihr steht?
Vielleicht, weil es die Mächtigen der Erde, die Stützen
der Gesellschaft, die „staatserhaltenden Klassen" sind,
welche das Werkzeug des Mordes nicht missen möchten?

Ist es wirklich wahr, dass man sich in die
Notwendigkeit des Krieges schicken muss, weil er eine
Folge der Sünde ist Steht mit diesem Grundsatz
Euer sonstiges Verhalten im Einklang? Enthaltet Ihr
Euch, Mord im kleinen, Diebstahl, Ehebruch, Verleumdung,

Betrug und alle die Laster, Vergehen, Verbrechen,

welche gegen. Gottes Gebot und menschliches
Gesetz sind, zu bekämpfen? Sagt Ihr den Kindern,
wenn Ihr ihnen im Katechismusunterricht die zehn
Gebote auslegt, wenn Ihr ihnen die herrlichen
Wahrheiten der Bergpredigt ans Herz legt : „Das ist alles
gut und schön, aber wir können Euch die Befolgung
dieser Worte im täglichen Leben so lange nichl
anraten, als nicht die Sünde als solche aus der Well
geschafft ist?" Oder glaubt Ihr nur diejenigen Aeus-
serungen der Sünde verdammen und bekämpfen zu
dürfen, welche von dem weltlichen Gesetz verboten
sind Heisst das nicht Mücken seihen und Kamele
verschlucken

Einst gab es eine höhere Auffassung des geistlichen
Berufs. Es gab Propheten, die vor Könige traten und
ihnen das Gebot Gottes und sein Gericht ins Angesicht

verkündeten, wenn sie in Weltklugheit von der
Linie abwichen, welche er gezogen hatte. Es gab
Prediger, welche aus einer dem Geiste Jesu entnommenen

hohen Weltauffassung heraus im Geiste eine
neue Ordnung der Dinge schauten und sie furchllos
verkündeten, unbekümmert darum, ob die
Voraussetzungen für die Verwirklichung schon vorhanden
waren. Sie haben Samen ausgestreut, welcher
violleicht erst nach Jahrhunderten aufgegangen ist und
in langsamem Werden Früchte gezeitigt hat, die man
zuvor in kleinmütiger Kurzsichtigkeit für Utopien
gehalten hat. Hätte man mit der Abschaffung der Sklaverei

gewartet, bis die Sünde abgeschafft war, hälfe
man mit der Abschaffung des Faustrechts gewartet,
bis die dem Menschen innewohnende Neigung zur
Gewalttat unter dem Einfluss einer unbekannten
Gewalt geschmolzen war, wo wären wir heute? Alle
Fortschritte der Menschheit sind erfolgt, weil frühere
Zustände unerträglich, ungerecht, unsittlich waren und
als solche erkannt wurden. Diese Erkenntnis ist
zuerst erleuchteten Geistern aufgegangen und erst, wenn
sie zum Gemeingut der öffentlichen Meinung geworden

sind, sind sie zur Tat geworden. Die aber, welche
berufen sind, die Sinnesart der Menschen umzugestalten,

diesen erwächst die Berufspflicht, anerkannte
Missstände als solche zum Bewusslsein zu bringen
und die Gemüter zu bewegen, bis sich eine öffentliche
Meinung gebildet hat, welcher keine Gewalt mehr
widerstehen kann. Dem Geistlichen, welcher die
Bestimmung des Menschen und seine sittlichen Pflichten
von einer höhern Zinne aus beurteilt als das bürgerliche

Durchschnittsbewusstsein, ihm erwächst von
Berufswegen die Pflicht, sich in den Dienst einer Idee
zu stellen, welche wie keine andere der vornehmste
und direkteste Ausfluss des Geistes Jesu ist.

E. iaw(/-Müricheu.
o

Der neue Friedens-Nobelpreis.

Derselbe wurde zuerkannt dem Italiener Ernesto
Teodoro Moneta und dem Franzosen Louis Renault.


	Ein ernstes Wort an die Geistlichen aller Konfessionen

