
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1902)

Heft: 17-18

Artikel: Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den
Forderungen des Christentums

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-802325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-802325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


° * ""«"uizianum 7iiri„i,IX. Jahrgang. — ' r. 17/18. Bern, 20. September.

©er Friede.
Offizielles Vereins-Organ des Schweizerischen FriedensVereins.

Sprechsaal der Friedensfreunde des In- und Auslandes
enthaltend, das

Bulletin des Internationalen Friedensbureau in Bern.
Aboiinementspreis per Jahr: In der Schweiz Fr. 2.— (für Mitglieder und Nichtmitglieder) ; im Weltpostverein portofrei Fr. 3.60. Einzelne Exemplare à 10 Cts.

Inserate per einspaltige Petitzeile 15 Cts. — Das Blatt erscheint am 20. jeden Monats in einer Doppelnummer von 6—8 Seiten.
Redaktion: Für den Vorort des Schweizerischen Friedensvereins, R. Geering-Christ, Eulerstrasse 55, Basel. — Einsendungen sind an letztere Adresse zu richten.

Annoncen nehmen die Haller'sche Buohdruokerei in Bern, sowie sämtliche Annoncenbureaux entgegen.

Inhalt: Motto. — Friede auf Erden (Gedicht). — Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den Forderungen des
Christentums (Fortsetzung und Schluss). — Unsere Vorarbeiter. — Eingelaufene Druckschriften. — Inserate.

Motto.
Mit dem richtigen Christentum ist Krieg unvereinbar, denn

dasselbe macht nicht Halt an den Grenzen des Vaterlandes.
Dieses Christentum verwertet das Evangelium auch im Verkehr
der Völker untereinander.

M. von Egidy.

Friede auf Erden.
Von Konrad Ferdinand Meyer.

Da die Hirten ihre Herde
Liessen und des Engels Worte
Trugen durch die niedre Pforte
Zu der Mutter und dem Kind,
Fuhr das himmlische Gesind
Fort im Sternenraum zu singen,
Fuhr der Himmel fort zu klingen:
„Friede, Friede! auf der Erde!"

Seit die Engel so geraten,
0 wie viele blut'ge Taten
Hat der Streit auf wildem Pferde,
Der geharnischte, vollbracht!
In wie mancher heil'gen Nacht
Sang der Chor der Geister zagend,
Dringlich flehend, leis verklagend :

„Friede, Friede auf der Erde!"
Doch es ist ein ew'ger Glaube,
Dass der Schwache nicht zum Raube
Jeder frechen Mordgebärde
Werde fallen allezeit:
Etwas wie Gerechtigkeit
Webt und wirkt in Mord und Grauen,
Und ein Reich will sich erbauen,
Das den Frieden sucht der Erde.

Mählich wird es sich gestalten,
Seines heil'gen Amtes walten,
Waffen schmieden ohne Fährde,
Flammenschwerter für das Recht,
Und ein königlich Geschlecht
Wird erblühn mit starken Söhnen,
Dessen helle Tuben dröhnen :

„Friede, Friede auf der Erde!"

Ueüer tlie Lage verantwortlicher Staatsmänner
gegenüber den Forderungen des Christentums.

Vortrag, gehalten von Privatdozent Dr. Förster, am 24. Februar,
anlässlich der Generalversammlung der Sektion Zürich

des Schweizerischen Friedensvereins.
(Fortsetzung und Schluss.)

Nun werfe ich die Frage auf, ob nicht vielleicht
diese Ehrfurcht vor der Weihe des Todes ein
Gefühl ist, das zu den Fundamenten jener menschlichen

Gemeinschaft gehört, oh das nicht ein
staatserhaltendes Gefühl allererster Linie ist, und ob ein

[Staatsmann, der dieses Gefühl preisgibt, wirklich
Staatsraison hat, oder ob sie nich! eine oberflächliche

Raison ist, welche die tiefsten Beziehungen
unserer Gesellschaft gar nicht versteht. Von
diesem Standpunkt aus möchte ich weiter fragen:
welches sind eigentlich heute im modernen Leben die
Fundamente der staatlichen Existenz? Die
Staatsmänner sagen: der Existenzkampf der einzelnen
Individuen zwingt uns, in unserer Politik das Christentum
preiszugeben. Warum? mit welchem Recht behaupten

sie das? Untersuchen wir die Lebensbedingungen
des modernen Staatswesens und fragen wir mis, ob
das Erbarmen, das Mitgefühl, die individuelle
Aufopferung u. s. w. nicht zu den Fundamenten des Staates

selber gehören. Als das Christentum mit seiner
Lehre von dem Heil der Seele, von dem unendlichen
Wert der einzelnen Seele eindrang in die heidnische
Kultur, da wurde es für staats gefährlich erklärt, weil
es tatsächlich zustande gebracht hat, dass die
Menschen sich mehr in sich selber zurückzogen; scheinbar

ist dieses Zurückziehen staatsgefährlich, in
Wirklichkeit aber hat diese Vertiefung des individuellen
Lebens die Grundlage gegeben für die ganze kommende
Gesellschaft der Menschheit. Die Ehrfurcht vor dem
menschlichen Leben ist geradezu das Grundferment
unserer ganzen modernen Gesellschaft, und wenn Sie
fragen, ja woher es denn komme, dass nach dem
Sturm der Völkerwanderung das Bild der Mutter Gottes
am kirchlichen Horizont aufsteigt, was denn das zn
bedeuten habe, so ist zu sagen: es bedeutet im
tiefsten Grunde nichts anderes, als dass an Stelle des
schwerttragenden Gottes ein anderes Ideal auftaucht,
dass die Menschen empfinden, dass die Mütterlichkeit

die allerhöchste Kraft ist für ihr Leben, die

p^- Zur gefl. Beachtung. Diese Nummer musste wegen Militärdienst des Redakteurs schon Ende August
abgeschlossen werden.



Mütterlichkeit, die den Schwächsten und Geringsten
am allerinnigsten ans Herz drückt — dass das
geradezu die staatserhaltendste — wenn ich mich dieses

Ausdrucks bedienen darf — Kraft der menschlichen

Gesellschaft ist. Auf dieser vertieften Sorgfalt

für das menschliche Leben beruht unser heutiges
Kulturleben, und durch sie greift das ganze menschliche

Zusammenleben viel enger ineinander ein,
werden die Menschen tiefer mit einander verbunden.
Stellen Sie sich vor, dass ein Mann wie Thomas Car-
lyle heute auf Seite der Engländer stehen würde,
einfach aus dem Grunde, weil er sagt, dass diejenige
Rasse, welche die stärkere ist, auch das grösste Recht
zur Zivilisation habe ; so gut, wie die Auerochsen
ausgerottet worden sind durch die Gelten und diese wieder
durch eine stärkere Bevölkerung, so hat auch die
englische Nation als die stärkere und leistungsfähigere
das Recht, die Schwächern zu unterdrücken. Ich
frage : ist nicht die Ehrfurcht vor dem Rechte des
Schwachen gerade ein Fundament jeder wirklich
leistungsfähigen Zivilisation? 1st das nicht gerade der
Kitt, der heute die Zivilisation zusammenbindet, dass
an Stelle des brutalen Rechts des Stärkern die
Ehrfurcht vor dem menschlichen Leben getreten ist Eine
Zivilisation, die sich hiervon losspricht, verliert die
Grundlage ihrer Ucberlegenheit. Die Menschen haben
über die Natur gesiegt nicht auf Grund ihrer
bestialischen Qualitäten, sondern auf Grund ihres sozialen
Zusammenhanges, des Solidaritätsgefühls, der Erhöhung

und Sicherung menschlicher Gesellschaft, auf
Grund jenes tieferen Mitgefühls, welches eben von den
Staatsmännern betrachtet wird als etwas, das sie ohne
weiters opfern könnten. Es ist aber gerade das
„Organ", mittelst dessen sich der Mensch „einfühlt" in
den Mitmenschen, und je mehr sich die Kultur ver-
dichtet, um so nötiger ist dieses Organ; je
abgestumpfter dieses Organ ist, desto mehr müssen sich
überall die Verbände der Menschen lockern.

Was das dritte Element betrifft, die Ehrfurcht vor
der Heiligkeit menschlichen Lebens, so mögen Sie sich
erinnern an den Dreyfuss-Prozess : da hat die menschliche

Gesellschaft zum erstenmale mit Knirschen und
Aechzen gespürt, dass sie nicht mehr über ein
einzelnes Menschenleben hinweg treten darf und kann.
Sie hat gewisse sittliche Elemente in sich gefühlt,
welche sich dagegen auflehnten, dass auch nur ein
einziges Leben gewaltsam geopfert werde. In
Wirklichkeit ruht diese Scheu vor der Opferung eines
einzelnen Menschenlebens auf der Einsicht, dass
eben die Heiligkeit menschlichen Lebens die Grundlage

der modernen Gesellschaft ist und dass jede
Gesellschaft den Keim der Zersetzung in sich trägt,
die sich von diesem Gebote losbindet. Betrachten
Sie Göthes Faust und sehen Sie zu, wie Faust sein
gewaltiges Ingenieurwerk vollbringt, und wie er da
eines Ehepaares Besitztum und das Ehepaar selbst
vernichtet, weil es ihn auf seinem Wege stört. Er
sagt: „Das Widerstehen, der Eigensinn verkümmern
herrlichsten Gewinn, dass man zu tiefer inniger Pein
vermeiden muss, gerecht zu sein." Da lässt er das
Gut dieses alten Ehepaares in Flammen aufgehen.
Dann wird geschildert, wie nun die Not und die Sorge
und die Schuld kommen. Damit ist wunderbar
angedeutet, welches die Tragödie des Menschen ist: überall,

wo der Mensch etwas neues Soziales aufbauen
will, wird sein Werk auch immer von vorneherein
dadurch vergiftet, dass er sich mit den brutalen
Instinkten der Zerstörung verbündet, einen Pakt mit ihnen
schliesst und sie gewissermassen „einmauert" in das
Gebäude der neuen Ordnung. Dann kommt die Not,
die Sorge, die Schuld, alles Kräfte, die er aufs neue
sanktioniert; sie dringen in sein Werk ein und unter-

2 —

graben das Fundament. Das ist die Tragödie vor allem
auch in dem Lebenswerke Bismarcks : er hat in
diesem gewaltigen konstruktiven Werke, das er errichtet
hat, einen Pakt gemacht mit auflösenden Geistern, mit
den brutalen Instinkten. Diese hat er aufs neue
sanktioniert durch seine Politik. Dadurch sind diese
Elemente aus den Tiefen der menschlichen Natur wieder
an die Oberfläche gelangt. Denken Sie an den tiefen
Sinn, den die Lehre von Himmel und Hölle in der
ganzen christlichen Vergangenheit hatte. Dante hat
z. B. das ungeheure Verdienst, in seiner Divina-Come-
dia diesen Unterschied dem Menschen in die Seele
eingebrannt und ihm zum Bewusstsein gebracht zu
haben, dass diese auflösenden Instinkte in die Unterwelt

gehören, dass sie für immer ausgeschlossen sind
von einer schöpferischen Wirkung im Leben. Sie sind
der „Verdammnis" anheimgefallen und können nie
teilnehmen am höheren Loben. Nun kommt aber der
Staatsmann und holt diese Dämonen wieder aus der
Hölle empor. Er verwischt damit den Unterschied
zwischen Gut und Böse und behauptet durch seine ganze
Politik, dass die auflösenden Instinkte doch noch eine
aufbauende Wirkung im Leiten hervorbringen können,
und dadurch werden die Instinkte wieder
„gesellschaftsfähig". Von diesem Standpunkt aus müssen
wTir über die Politik vielfach gefeierter Staatsmänner
zu einem anderen Urteil kommen, als es die Geschichtsschreibung

zu tun pflegt. Wir dürfen uns nicht trügen

und blenden lassen durch den Glanz der grossen
Aktionen, die auf der Bühne sich abspielten, sondern
wir müssen die zersetzenden Wirkungen ins Auge
fassen, die sich in der Tiefe der Volksseele abgespielt
haben. Darauf hat. man eben nicht genügend Gewicht
gelegt. Man soll sich fragen : welche Bedeutung haben
denn eigentlich alle diese Instinkte des Erbarmens
u. s. w. für die Staatserhaltung? In England ist vor
einigen Monaten in einer grossen Handelszeitschrift
ein Artikel erschienen unter dem Titel „Die Rache
Afrikas". Es wurde da ausgeführt, wie die
britische Gewaltpolitik in Afrika sich allmählich
zurückwendet in das nationale Leben Englands, dieses

vergiftend, und wie nicht nur das physische
Miasma ansteckt, sondern wie auch das moralische

Miasma seine Opfer fordert. Da hat nun der
liberale Staatsmann Morley mit Recht schon
hervorgehoben, wie die äussere Politik heute nicht mehr
durchaus äussere Politik ist, sondern wie sie Heimats-
politik, sogar Hauspolitik ist, weil alles, was da
sanktioniert wird nach Aussen, sozusagen auch im Innern
des Menschenlebens entfesselt wird. Wenn bei Kipling

der englische Soldat sagt : „Bring mich
jenseits von Suez, wo die 10 Gebote nicht mehr
existieren!", so wird das von den Patrioten und
Romantikern der Gewissenlosigkeit bejubelt — niemand
aber begreift, dass dieser Soldat seine Verrohung
nachher auch diesseits von Suez betätigen wird —

üorbänge
Englisch Tüll

à 25. 30, 45, 60, 70, 90, 1. 10, 1. SO, etc.
in allen couranten Genres u. Breiten.

Spachtel-Tüll
von Fr. 1. 30 per Meter

u. von Fr. 3. 50 & Fr. 7. 80 an p. Paar
bis zum feinsten Genre.

<5w3>

® Etamine ®
Glatt und gemustert

110, 130, 150, 170 cm breit à —. 90,
1. 10, 1. 30 u. s. w.

I...
Erbs-Ttill

weiss, écru, ivoire.

Cöper-Itouleaux « » *

Allein-Verkauf
erstklassiger Fabrikate, von anerkannter Yorzüglichkeit

Moser & Cie, * z. Trülle *
Bahnhofstrasse 69

Muster umgehend zu Diensten.

Zürich.



— 3 —

überhaupt hat die gottloseste Aufklärung nicht so
tief die Fundamente der Gesellschaft angetastet, wie
diese geographische Beschränkung der Moral durch
die Vertreter des „staatserhaltenden" Imperialismus.

Rohheit nach Aussen wirkt zersetzend auf das ganze
innere Leben ; alle Werte werden umgewertet, und
wenn die Gewissenhaftigkeit auf einem Gebiete lächerlich

gemacht wird, dann wird der Mensch auch auf
allen anderen Gebieten irre. Die ganze englische
Industrie beruht auf dem Fortschritte der
Arbeiterschutzgesetzgebung, und diese soziale Entwickelung
ist angebahnt worden von hervorragenden Geistern,
Männern, die das Christentum angewendet haben auf
das soziale Leben, die die Forderung Christi „was ihr
der Geringsten einem tut, das tut ihr mir" in das
Leben getragen haben, und nun kommen die grossen
Politiker und erklären „im Namen der englischen
Industrie", dass das Recht des Stärkern proklamiert
werden müsse! Diese Deutung der Existenzbedingungen

eines modernen Staates ist vollständig irrtümlich.
Die Industrie eines Landes beruht heute nicht mehr
auf dem, was man anderen wegnimmt, sondern auf
dem, was man anderen zu geben hat, auf der Qualität

menschlicher Arbeit, und diese beruht hinwiederum

auf der Innigkeit und Feinheit menschlichen
Zusammenwirkens, gerade also auf jenen sittlichen
Faktoren, die durch eine unchristliche Politik geschädigt
werden. Sie beruht ferner auf der Wissenschaft. Wenn
wir aber fragen: worauf beruht die menschliche
Wissenschaft? so kommen wir dazu, dass die Wissen
schaft ihre tiefste Inspiration in einer Art religiöser
Hingabe an die Wahrheit hat. Dubois-Reymond sagte,
dass die Naturwissenschaften dem Christentum ihre
allerstärksten Impulse verdanken. Der in die Tiefe
drängende Zug des Christentums hat den Menschen
erst befähigt zu mühsamer Forscherarbeit, und heute
sehen Sie, wie im Gefolge der Machtpolitik überall
in die Universitäten der Geist der „Erfolgsanbetung"
hereindringt: alle Erfolge der deutschen Wissenschaften

verdankt man in Deutschland dem grossen
idealistischen Zeitalter der deutschen Kultur, wo man
sich klar war, dass das Grundgesetz der Nation
dasjenige der Gemeinschaft und dass nationale
Beschränktheit der Tod ist.

Wir sehen a 1 s o v o li vielen Gesichtspunkten

aus, dass diese sittlichen Kräfte,
welche die Staatsmänner im Namen der
Erhaltung des sozialen Ganzen opfern
wollen, und welche sie opfern zu müssen
glauben, geradezu die Fundamente des
gesellschaftlichen Lebens sind.

Meine Damen und Herren! Wenn ich einen
Menschen, der mir im Wege steht, niederschlage, so ist
das ein sehr greifbarer Effekt: das Hindernis, das vor
mir war, ist fortgeräumt, und bei diesem oberflächlichsten

und greifbarsten Effekt bleiben die Realpolitiker

stehen. Die Handlung des Niederschlagens und
deren Effekt ist für sie damit erschöpft. Für eine
tiefere Betrachtung aber ist damit der Gesamteffekt
der betreffenden Handlung durchaus nicht erschöpft,
sondern jetzt, nachdem der Betreffende niedergeschlagen

ist, beginnt der eigentliche Effekt der Handlung
erst, nämlich: wie dieses Niederschlagen auf mich selber

wirkt, wie es mich unfähig macht, andere
Aufgaben, die ich zu lösen habe, nun auch wirklich zu
lösen, welche Gegenwirkungen dieses Niederschlagens
gegen mich entfesselt in der „Umwelt", — alle diese
Wirkungen gehören auch zu dem Effekt der Handlung.
Ich frage, ob nicht vielleicht das, was wir Ethik
nennen, den wirklichen Gesamteffekt einer Handlung

viel tiefer und viel realer darstellt, als das, was
wir Realpolitik nennen; ob nicht die sittliche Erkennt-

Papierliandlung;
Rudolf Fürrer, Zürich

Vollständige Bnreaiieinriclitnngen für kaufmännische Geschäfte nnd Administrationen.

Druck-, Perforier- und Numerier-Arbeiten. 5

Patentinhaber des verbesserten Schapirographen
Diplom der kant. Gewerbeaussteilung Zürich 1894.

Patent Nr. 6449.

Bester und billigster Vervielfältigungsapparat zur selbst-
ständigeu Herstellung von Drucksachen aller Art, sowie zur
"Vervielfältigung von Briefen, Zeichnungen, Noten, Plänen,
Programmen etc. Das Abwaschen wie beim Hektographen fällt
ganz dahin. — Ausführliche Prospekte stehen gerne zu Diensten.

nis viel tiefer in die Wirklichkeit hinein sieht, die
Gesamtheit der Wirkungen nicht viel tiefer erkeimt
als die sogenannte Realpolitik. Von diesem Standpunkt

aus allein können wir Machiavelle widerlegen
und können wir die Staatsmänner, die heute in der
Ueberlastung ihrer Verantwortlichkeit gar nicht mehr
Zeit finden, sich in der Wirklichkeit zu orientieren,
unterstützen; wir können von diesem Standpunkt aus
auch die sozialen Handlungen beurteilen und zwar
nicht bloss nach ihrem augenblicklichen Effekt, sondent
nach ihrem Gesamteffekt, und wir sollen nicht bloss
fragen, ob z. B. eine Kohlenstation neu erobert oder
ob ein Widerstand beseitigt wird u. s. w„ sondern wir
sollen auch fragen : wie wirkt die und die Handlung
auf die Nation selber zurück? welche Kräfte werden
dadurch in ihr sanktioniert? welche werden in ihr
mit Füssen getreten? Von diesem Standpunkt aus
werden wir gerade dazu kommen, zu erklären, dass
die christliche Lehre die allertiefste Interpretation des
Lebens selber darstellt. Wir sind heute so ungeheuer
aufgeklärt, dass wir nicht mehr an das jüngste
Gericht glauben. Aber ich sage: es gibt ein jüngstes
Gericht, und es ist die Grundtatsache des Lebens, die
darin besteht, dass die Handlungen, die wir gegen
das tiefste Gesetz des Lebens tun, sich zwar nicht an
der Oberfläche des Lebens rächen, aber im Inferno,
in den Tiefen des Lebens. Und das ist das jüngste
Gericht, was an jedem Tage sich vollzieht: man
erkennt es eben nur nicht! Die, welche das Leben nur
von der Oberfläche betrachten, werden immer nur den
Erfolg

'
sehen, nicht aber das jüngste Gericht. Die

grösste Aufgabe ist die, zu zeigen, wie alle diese Werte
und Symbole ihren tiefsten Sinn im wirklichen Leben
haben.

Erlauben Sie mir, meine Damen und Herren, zum
Scliluss Machiavellis ganze Haltung gegenüber der
Wirklichkeit zu vergleichen mit der Stellung, welche
die italienischen Künstler gegenüber der Natur und
der Wirklichkeit einnehmen. Sie haben da eine Zeit,
in der auf den Bildern der alten Künstler nichts von
der Natur und der Wirklichkeit zu sehen ist: alles
ist mit Goldgrund ausgefüllt, und die Heiligen-Geschichte

füllt das ganze Bild an. Daun kommt eine
Zeit, wo die Menschen, wie Jakob Burkhard in seiner
Kulturgeschichte sagt, „die Wirklichkeit entdecken",
wo der Goldgrund fehlt und wo die Natur geschildert

wird. Hier sind dann die Menschen so erfreut
über die Besitzergreifung der Natur, dass die
Heiligen-Geschichte für sie nur noch eine Staffage wird :

die Geburt Christi und alles das wird nur noch als
Schmuck auf das Bild genommen; das Wichtigste
aber für den Künstler ist die Natur. So wie diese
Naturalisten, so steht auch Machiavelli der christlichen

Tradition gegenüber: für ihn ist das Christentum

eine blosse Staffage ohne Beziehung zur
Wirklichkeit des Lebens ; für ihn sind die Worte des
Erbarmens, der Liebe u. s. w. leere Worte, die aus den
saftlosen Jenseitstrieben des Menschen stammen und
keine Bauregeln sein können für die Gründung und



— 4 —

Erhaltung von Staatswesen. Nun kommen Künstler
wie Michelangelo, die tiefer eindringen in das Leben
und die den Lebensinhalt der christlichen Tradition mit
neuem Blute „durcherlebt" haben, und die mit einem-
male erkennen, dass das jüngste Gericht und alle
diese Symbole die Grundtalsachen des Lebens
darstellen, und dass der Mensch, der" sich von ihnen
emanzipiert, in Konflikt mit der Wirklichkeit kommen muss.
So, sage ich, haben wir gegenüber Machiavelli und
seinem Naturalismus die Aufgabe, in das blasse Bild
der Wirklichkeit, das er entworfen hat, die tiefern
Grundtatsachen des Lebens einzuzeichnen. Gewiss
haben wir uns auf den Standpunkt zu stellen, dass
der Staatsmann von der Wirklichkeit ausgehen muss ;

Machiavelli aber sieht nur ein Fragment der
Wirklichkeil, und er kennt sie .nur oberflächlich. Von
einer Gesamtübersicht aus über den tiefsten
Zusammenhang von Ursache und Wirkung im Leben
muss der Staatsmann ausgehen. Bisher hat man die
Staatsmänner mehr physikalisch beurteilt; man hat
sich begeistert an ihrer rein dynamischen Entfaltung;
künftig wird man an sie die Frage richten, ob sie
ihre ganze Politik aufgebaut haben auf der Erkenntnis

des wirklichen Lebens oder bloss auf einem
Fragment der Wirklichkeit. Ich habe gewiss nicht
die Illusion, dass jemals eine Zeit kommen wird, in
der das Paradies auf Erden anbricht. Nein, es wird
immer Streit und Gewalt in der Menschheit geben,
aber trotzdem muss die höhere Erkenntnis lebendig
sein und über dem Menschen leuchten. Von diesem
Gesichtspunkte aus haben die Friedensbewegungen
eine grosse Aufgabe in der sozialen Entwicklung :

sie haben die höhere Erkenntnis von der unendlichen
Realität dessen, was man das jüngste Gericht nennt,
beständig gegenwärtig zu halten, dafür zu sorgen,
dass das Christentum auch ins wirkliche Leben übersetzt

wird; sie haben diejenigen, die tiefer nachdenken
wollen, aus ihrer Zerstreutheit zu organisieren. Bertha
von Suttner hat einmal mit Recht darauf hingewiesen,
dass die kriegerischen Kräfte an der Menschheit heute
vor allem deshalb so siegreich sind, weil sie so brillant
organisiert sind, während die Anhänger der gegenteiligen

Ansicht nicht so organisiert sind. Daher ist es
das allerwichtigste, dass eine solche Organisation
der öffentlichen Meinung stattfindet. Der
Staatsmann kann der neuen sittlichen Macht gar nicht
Folge geben, wenn er nicht den Rückhalt der öffentlichen

Meinung hinter sich hat. Und darum dürfen
wir den Staatsmännern gar nicht den Vorwurf machen,
dass sie skrupellos handeln, wenn wir ihnen nicht
das Gefühl geben, dass die öffentliche Meinung selber

verlangt, dass sich der Staatsmann nicht jenseits
von Gut und Böse stellen darf. Die Friedens vereine
haben noch eine Aufgabe: sie sollten ihre Propaganda

nicht zu sehr äusserlich betreiben. Sie sollten

sich fragen, woher es eigentlich kommt, dass
die Menschen mit solcher Widerstandslosigkeit wieder
in die halbe Barbarei zurückfallen. Der Grund liegt,
meine ich, darin, dass die Menschheit heute
überhaupt den richtigen Mittelpunkt verloren hat ; in
unserer ganzen Erziehung ist immer noch die
Anhäufung von allgemeinem Wissen der Mittelpunkt,
während früher das Heil der Seele dieser Mittelpunkt

war. Der Friede wird niemals auf die Welt
kommen, wenn nicht wieder das, was in der
Sprache der uralten Religionen Heil der Seele heisst,
der Mittelpunkt der ganzen Kultur wird ; denn der
Mensch ohne diesen Mittelpunkt will immer nur
äussere Befriedigung suchen und sich einer höhern nicht
hingeben; er gibt sich dem nationalen Erfolge hin:
das ist doch wenigstens etwas, was ihm über sein
erbärmliches Ich hinaushilft; Christus sagt: „Was

hülfe es dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewänne, aber Schaden litte an seiner Seele?" Diese
ganze Erkenntnis ist das einzige Mittel für den Krieg,
weil eben der Mensch, dem das Heil der Seele das
oberste Gebot ist, sich nicht sittlich degradieren wird,
um ein bisschen Land zu erwerben. Die ganze
kriegerische Strömung unserer Zeit läuft im Grunde auf.
eine Tendenz hinaus : alles ist auf äussern
Machtzuwachs abgesehen und angewiesen. Die Staaten
gehen nicht mehr auf die Mehrung der innem Kultur
aus, sondern auf die Mehrung der brutalen Macht.
Ich meine, dass die kleinen Staaten gerade, wie die
Schweiz — und ich sage das nicht etwa bloss, weil
ich mich jetzt in der Schweiz aufhalte und um den
Schweizern etwas Angenehmes zu sagen — gegenüber
dieser „Epidemie" des Nationalismus und der Machtpolitik

eine grosse Kulturaufgabe haben. Ich sage
dies aus tiefster Ueberzeugung, weil ich in allen grossen

Kulturländern, die heute auf Machtpolitik
ausgehen, beobachtet habe, wie sehr diese Konzentration

auf die äussere Macht alle innern Kulturkräfte
in einer Nation lahmlegt, wie alie Feinheit im
Zusammenleben zersetzt und vergiftet wird, wie der
Geist der Brutalität und die Stimmung des schneidigen
Draufgängertums in alle häuslichen Beziehungen
hineindringt Beobachten Sie einmal das ganze
heutige Leben und sehen Sie zu, wie wir alle
angesteckt sind durch den militärischen Jargon, wie selbst
der Sozialpolitiker in seiner ganzen Art des Kampfes
beständig vom Niederschlagen, von Triumphen und
Siegen spricht., wie unser ganzes Denken, überall unter
der Suggestion des Rechts des Stärkern steht. Da eben
haben die kleinen Nationen, die nicht unmittelbar
hineingerissen sind in diese Epidemie, die grosse und
verdienstvolle Aufgabe, das ewige Feuer der höhern
Kultur wach zu halten. Wenn Sie sich erinnern, einen
wie grossen Beitrag die Schweiz geleistet hat für
die deutsche Kultur dadurch, dass sie ein Asyl
geöffnet hat für Flüchtlinge, dass sie überhaupt
den freiem Gedanken einer Zufluchtsstätte gewährt
hat, so werden Sie mir Reclii geben, dass die Schweiz
durch diese „geistige Ansteckung" eine ungeheure
Bedeutung haben kann. Man hat gesagt, dass
Friedensvereine unnötig seien in einem Lande, das
niemals in die grosse Weltpolitik eingreifen werde. Ich
sage : sie sind nötig, denn gerade in der Schweiz
sollle dieses Feuer einer höhern Erkenntnis geschürt
werden, damit es von hier aus hinüberleuchte in
alle diejenigen Länder, die davon noch nicht ergriffen

sind. Wir wollen uns nicht der Illusion hingeben,
als ob sich der Himmel einmal herniedersenken werde
auf die Erde, aber das, woran wir immer festhalten
wollen und werden, das ist das, dass, wie das Schlechte
in der Welt, immer da ist und sein wird und immer
wieder erzeugt werden wird, ebenso auch das
sittlich Höhere immer wieder aufs neue erzeugt, werden

muss, wenn nicht alles Licht auslöschen soll.
Und in diesem Sinne begrüsse ich aufs herzlichste
die Friedensbewegungen in der Schweiz und wünsche
ihnen den besten Erfolg!

Unsere Vorarbeiter.

Jede Reform im sozialen Leben hat ihre Vorarbeiter

gehabt; so Luther für seine grosse religiöse
Reform; ebenso noch andere. Wir jetzigen Friedensfreunde

sind auch nicht wie Pilze aus der Erde
geschossen; wir sind auch Reformer, welche die Kriege
abschaffen wollen, um sie, zum Wohl der ganzen
Menschheit, durch Schiedsgerichte zu ersetzen und


	Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den Forderungen des Christentums

