Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift fur Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung
Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1902)

Heft: 13-14

Artikel: Ueber die Lage verantwortlicher Staatsménner gegenuber den
Forderungen des Christentums

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-802313

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-802313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der

1X. v alu'gau;:,.v

Nr. 13/14.

Bern, 20. Juli.

riede.

Offizielles Vereins-Organ des Schweizerischen Friedensvereins.

Sprechsaal der Friedensfreunde des In- und Auslandes
enthaltend das

Bulletin des Internationalen Friedensbureau in Bern.

Abonnementspreis per Jahr: In der Schweiz Fr. 2. — (fiir Mitglieder und Nichtmitglieder); im Weltpostverein portofrei Fr. 3. 60. Einzelne Exemplare & 10 Cts.

Inserate per einspaltige Petitzeile 15 Cts. — Das Blatt erscheint am 20. jeden Monats in einer Doppelnummer von 6—8 Seiten. )
Redaktion: Fiir den Vorort des Schweizerischen Friedensvereins; R. Geering-Christ, Eulerstrasse 55, Basel. — Einséndungen sind an letztere Adresse zu richten.

Annoncen nehmen die Haller’sche Buchdruckerei in Bern, sowie siimtliche Annoncenbureaux entgegen.

Inhalt: Motto. — Friihlingsglaube (Gedicht). — Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmiinner gegeniiber den Forderungen des
Christentums. — Kostenpreis des Kanonenfutters. — Die weiblichen Friedensfreunde in Monaco. — Studentenchauvinismus. — Aus-
fithrung der Beschliisse des XI. Friedenskongresses. — Bertha ivon Suttners Roman ,Die Waffen nieder! — Verschiedenes. — Inserate.

Motto. gesprochen, ich mochte sagen, mit der Sehnsucht der

Ein Bund der europiiischen Nationen muss durch Vertreter
jedes Landes zusammengehalten werden, deren erster Ausspruch
sein muss: ,Der Krieg wird fiir unmoglich erkliirt<.

Garibaldi.

Friihlingsglaube.
Von Gottfried Keller.

Es wandert eine schone Sage,
Wie Veilchenduft auf Erden um,
Wie sehnend eine Liebesklage
Gehl sie bei Tag und Nacht herum.

Das ist das Lied vom Vélkerfrieden

Und von der Menschheit letztem Gliick,
Von gold’ner Zeit, die einst hienieden,
Der Traum als Wahrheit, kehrt zuriick.

Wo einig alle Vilker beten

Zu Einem Koénig, Gott und Hirt!

Von jenem Tag, wo den Propheten

Ihr leuchtend Recht gesprochen wird.

Dann wird’s nur eine Schmach noch geben,
Nur eine Siinde in der Welt:

Des Eigen-Neides Widerstreben,

Der es fiir Traum und Wahnsinn hilt.

Der jene Hoffnung gab verloren

Und boslich sie verloren gab,

Der wiire besser ungeboren,

Denn lebend wohnt er schon im Grab.

Ueher die Lage verantwortlicher Staatsménner
gegeniiber den Forderungen des Christentums.

Vortrag, gehalten von Privatdozent Dr. Forster, am 24. Februar,
anliisslich der Generalversammlung der Sektion Ziirich
des Schweizerischen Friedensvereins.®

Meine Damen und Herren! [Einer der begeistertsten
Vorkiimpfer des Volkerfriedens, Moritz von Egide, der
leider zu friith verstorben ist, hat das schine Wort ge-
sprochen: , Religion nicht neben unserem Leben,
unser Leben selbst Religion!“ Er hat das Wort

* Nach stenographischer Niederschrift.

ersten Christen, die nicht erwarten konnten, bis sich
der Himmel selber auf die Erde herabsenkte, und alle
Kreatur erlost wiirde; er hat es gesprochen mit der
Andacht des echten Gliubigen, der da betet , dein
Reich komme zu uns, dein Wille geschehe auf Er-
den wie im Himmel!" und er hat es gesprochen mitten
in dem tiefen Zwiespalt, der auf unserer Kultur
lastet, dem Zwiespalt zwischen dem Bekenntnis der
Feierstunden und dem Gewissen des Werktages. Er
war bis zu seinem letzten Tage von der Hoffnung
beseelt, dass er einst den deutschen Kaiser werde ge-
winnen konnen fir den Gedanken, dass jetzt der Tag
gekommen sei, wo mit der Anwendung des Christen-
tums auf das Leben Ernst gemacht werden kénne und
miisse, und dass die Verhiltnisse der modernen Kultur
so fieberhaft verworren seien, dass kein anderer Weg
mehr iibrig bleibe, als endlich mit der Anwendung
der tiefsten Lebensweisheit Ernst zu machen. Er war
der Ansicht, dass eine solche Anwendung des Christen-
tums auf die Politik die allertiefste Realpolitik sei,
und er ist in diesem Glauben gestorben. Nun driingt
sich lhnen aber gewiss allen die Frage auf gegeniiber
diesen Worten ,,Religion nicht neben unserem Leben,
unser Leben selbst Religion!" ob es mdglich ist, mit
den Forderungen des Christentums Ernst zu machen,
und in dem nackten und brutalen Daseinskampf der
Vélker die Bergpredigt anzuwenden. Nehmen wir
das grosste, das eigentlich tiefste Mysterium des
Christentums: dasjenige des Opfers, so anerkennen
wir alle, dass es fiir das personliche Leben die
tiefste Anwendung hat. Jeder hat es erfahren, dass
derjenige Mensch, der sich loslosen will von der
Gemeinschaft, verurteilt wird vom Gesetze des Le-
bens selber, dass seine letzten Worte immer die
sind ,,0 wir ich nie geboren!", also die tiefste
Repression und Negation seiner Existenz, weil die
Erkenntnis unabweisbar ist, dass eben der Einzelne
nicht Uebermensch sein kann, ohne vom Leben sel-
ber gerichtet zu werden. Aber in Bezug auf die
Politik herrscht (eine ganz andere Ansicht: die An-
sicht, dass kein jingstes Gericht existiert, dass der
Staat der Uebermensch sein solle und sein miisse;
dass er sogar eine siftliche Pflicht habe, seine riick-
sichtslose Selbstbehauptung {iiber alle Gewissensbe-
denken hinweg zu setzen. So sagt der berithmte
Kirchenrechtslehrer Sohm: so gewiss das Volk kein
Einzelner ist, so gewiss ist das Volk auch kein



Christ; das Volk ist der Uebermensch. Damit will
er sagen, dass sich die Rechlsordnung der Volker
emanzipieren muss 'von den Forderungen des Chri-
stentums, und er behauptet, dass hier ganz andere
Gesetze gelten.' Der Staat ist fiir ihn eben diejenige
Institution, die 1 dem einzelnen Menschen erst das
sittliche Leben in der Gemeinschaft méglich macht:
er erzieht den Menschen erst zum iiberindividuellen
Leben; folglich 1 muss der Staat sich behaupten,
und das kann er im heutigen Kulturzustande nur
dadurch, dass er das Recht seiner Selbstbehauptung
als sein hochstes Gesetz anerkennt. Dann sehen Sie
eine andere, ebenso tiefe Lehre des Christentums: die
Lehre vom unendlichen Wert jeder cinzelnen Seele.
Ja, wie ist diese Forderung zu denken? wird gefragt.
Kann der Staat sich eins erkliren mit dieser Ehr-
furcht vor dem Leben des Einzelnen; muss er nicht
sagen, dass er, der die Lebenszwecke von Millionen
zu vertreten hat, das Recht hat, mit dem Leben des
Einzelnen gleichgiiltic umzugehen? Steht hier nicht
Einer gegen Viele? Wir treffen also auch hier wieder
den Zweifel, ob jene Forderung des Christentums die
Grundlage werden konne der Staatsraison und der
Staatspolitik. Sie wissen, von Iphigenie an, die ge-
opfert wurde fiir den Feldzug der Griechen gegen Troja,
sind Menschenopfer gefallen fiir das Wohl des Staates.
Und jiingst bei der grossen Dreyfuss-Affiire in Frank-
reich haben Sie wieder gesehen, wie diese Frage alle
(Gewissen erregt hat, ob der Staat das Recht habe, iiber
ein einzelnes Individuum hinweg zu schreiten. Es
wurde behauptet, dass, selbst wenn Dreyfuss unschul-
dig wiire, er geopfert werden miisse, denn die in Frage
stehende Gefihrdung der sozialen Ordnung sei so ver-
hingnisvoll, dass man schon ein einzelnes Leben auf-
opfern kénne. Sie sehen tiiberall die Frage, ob denn
wirklich auch der Staat und sein verantwortlicher Lei-
ter, der Staatsmann, die Moglichkeit habe, den Geboten
des Christentums zu folgen, ja, ob er vielmehr nicht
gerade die sifttliche Pflicht habe, diesen Geboten ins
Gesicht zu schlagen. Sie erinnern sich wohl an die
Worte, die Wallenstein zu Max Piccolomini sagt: ,,Wer
nicht vertrieben sein will, muss vertreiben ; da herrscht
der Streit und nur die Stirke siegt; dem bosen Geist
gehort die Erde, nicht dem guten.” Und dann spricht
er von ddmonischen Kriften, die der Mensch nur be-
seitigen kann, wenn er selbst didmonisch wird und
einen Pakt mit diesen Kréften schliesst. ,,Nicht ohne
Opfer macht man sie geneigt, und keiner lebet, der
aus ihrem Dienst die Seele hiitte rein zuriickgezogen.'
Hier sehen Sie den ganzen tragischen Konflikt des
Staatsmannes; von allen Menschen, die dem Gesamt-
interesse ein Opfer zu bringen haben, hat er das
schwerste zu bringen: das Heil seiner Seele, seine
sittlichen Empfindungen tot zu machen, um dem Ge-
bote des harten Daseinskampfes zu geniigen. Soweit
der Staatsmann die Aktionen des Staates lenkt, muss
er jenseits von Gut und Bose stehen. Er hat keine
andere Verantwortlichkeit fiir seine Aktionen als die,
dass er sich rechtfertigen kann vor dem Gesamtinter-
esse des Staates. Dies ist auch die Ansicht, die heute
gang und gibe ist. Fir die meisten Staatsméinner
ist noch heute die Schopfung ynd Selbstbehauptung
eines staatlichen Interesses sozusagen ein , Natur-
phinomen*, das sich jenseits aller sittlichen Beurtei-
lung vollzieht, und dessen elementare Lebensfunktion
geradezu gefihrdel ist, wenn man mit den Empfin-
dungen des Privat-Gewissens da hinein redet. Gerade
wie die Natur ihren gewaltigen Evolutionsprozess
schafft dadurch, dass sie tausend Lebenskeime unter-
driickt, so stellt man sich auch die Welt des Staats-
mannes dar, der Tausende vernichtet, um, wie Napo-
leon das getan hat, aus diesem grossen Mechanismus

des Schaffens und Vernichtens unter dem Stéhnen
und Aechzen der Kreatur eine neue soziale Ordnung
emporsteigen zu lassen. Treitschke sagt von der tra-
gischen Stellung des Staalsmannes: , Der Slaatsmann
hat nicht das Recht, sich die Hiinde zu wirmen an
den rauchenden Tritmmern seines Vaterlandes mit dem
behaglichen Selbstlob: Ich habe nie gelogen; das ist
die Tugend des Monches”, und auch Napoleon hat
seine Stellung so aufgefasst: Ich bin ein Instrument
in der Hand Gottes. Und gegen diejenigen, die das
Christentum auf die Politik anwenden wollen, hat er
den Satz gewendet: Ich betrachte mit mitleidigem
Licheln diejenigen, welche das Christentum auf die
Politik anwenden wollen und ganz vergessen das er-
habene Wort des Stifters: Gebet dem Cisar, was des
Césars ist und gebet Gott, was Gottes ist.*

Hier also die Ansicht, dass die Religion keine Deu-
tung und keine Fithrung gibt fiir die Kidmpfe des Vol-
kerlebens, dass sie vielmehr der jenseitigen Welt an-
gehort, und dass sie nicht die tiefsten Lebenserfah-
rungen der Menschheil wiederspiegelt mit Bezug auf
den Zusammenhang von Schuld und Schicksal in die-
sem Leben des Volker- und Rassenkampfes. Dann
sagl er an einer anderen Stelle: , Erhebet eure Phan-
tasie und sehet, dass die Staatsminner, die euch grau-
sam und gewalttitig verkennen, nichts als Menschen
sind, die ihre Gefithle zu beherrschen und hoheren
Zwecken unterzuordnen wissen." Sie wissen, dass
er zum russischen Kaiser sagte: ,Ich kiitmmere mich
um hunderttausend Menschen nicht mehr, als um eine
Prise Tabak.” Das ist die Auffassung des Staats-
mannes, der sich als der Vollstrecker grosser Natur-
wirkungen vorkommt! Er opfert sein Gewissen und
tritt ein in diesen elementaren, kosmischen Prozess,
in dem sich die menschliche Gesellschaft vorwirts
bewegt. Diese Auffassung des Christentums aus dem
(rrundsalze der Politik ist am konsequentesten begriin-
det worden von Machiavelli, weshalb man heute
diese ganze Staatsraison einfach als Machiavellismus
bezeichnet. Er hat bekanntlich in seinem Buche il
principe eine ganze Reihe von Ratschligen gegeben,
die derjenige zu befolgen habe, der ein grosses Staats-
wesen griinden und erhalten wolle. Dieses Buch ist
im Laufe der Geschichte von unzihligen Menschen
widerlegt worden — wenigstens hat man es wider-
legen wollen — aber diese Widerlegungen sind lei-
der meist verfasst worden von Menschen, die nicht
auf der geistigen Hohe Machiavellis standen, sondern
die glaubten, man konne seine Argumente widerlegen
dadurch, dass man einige wohlgesinnte Phrasen ins
FFeld fihre! Er aber stellt uns vor die eherne Not-
wendigkeit: Thr wollt den Staat; gut, wenn ihr den
Staat wollt, so wollt ihr auch den Krieg, denn ihr
miisst Gewalt haben und brauchen, um die wider-
strebenden Elemente im Staate in Blut und Eisen nie-
derzuzwingen. Man hat Machiavelli mit seiner Lehre
fiir einen grossen , Verbrecher* erkliirt, withrend aber
demjenigen, der seine Schriften aufmerksam liest,

Papierhandlung

Rudolf Fiirrer, Ziirich

Vollstéindigs Burcaueinrichiungen fiir kanfm.lnmsche (eschitfte nnd Administrationen.
Druck-, Perforier- und Numerier-Arbeiten. —

Patentinhaber des verhesserten SGhaplrugraphen

Diplom der kant. Gewerbeausstellung Ziirich 1894.

Patent b Nr. 6449.

w8 Bester und billigster Velvwlf"tltlgun sapparat zur selbst-
stindigen Herstellun%3 von Drucksachen aller Art, sowie zur
Vervielfiiltigung von Briefen, Zeichnungen, Noten, Planen, Pro-
grammen etc. Das Abwaschen wie beim Hektograpben fillt
ganz dahin. — Ausfiihrliche Prospekte stehen gerne zu Diensten.




nichts. klarer ist, als dass er “einer der grossten
Patrioten gewesen-ist, die es je gegeben hat. Wie
Danle nach Kaiser Heinrich VII., so hat Machiavelli
sich gesehnt nach einem Gewaltmenschen, der .in-
milten der Zersplitterung der Kriifte mit gewaltsamer
Ifaus( diese Kriifte wieder zusammenfassen wiirde zu
einem einheitlichen Staatswesen. Er stellte den Ge-
danken auf, dass man einfach, wenn man den Forde-
rungen des Christentums Folge gebe, in der Politik
in. Blut und Licherlichkeit- untergehen miisse, und dass
ein Gewaltmensch da sein miisse. Er hat den Ver-
brecher Cisar Borgia nicht deshalb gefeiert, weil
er, elwa wie Nietzsche das getan hat, den Ueber-
menschen verherrlichen wollte, sondern gerade des-
halb, weil er gegen den Individualismus ist, weil er
den Gewaltmenschen ausspielen wollte gegen die Re-
naissance. Aus all den widerstreitenden Kriiften suchte
er die schonungsloseste heraus. LEr nahm die wil-
deste Kraft herein und gab ihr den Auftrag, die
andern zusammenzuballen. Erinnern Sie sich an die
Stimmung, der Geibel Ausdruck gegeben hat, damals,
als man sich in Deutschland sehnte nach einem
Mann, - der die zerrissenen Stimme zusammenrufen
wiirde. Diese Stimmung ist dieselbe, die in Ma-
chiavelli lebte. Er fiithit sich als der Vollstrecker
emer grossen sozialen Entwickelung, die aus dem Chaos
sich erhebt, und in diesem Namen predigt er die Ge-
wall .als Mittel, aufzubauen. Nun weiss Machiavelli
ganz gul, dass eine solche Gewaltpolitik, die sich eman-
zipiert vom Christentum, fiir den christlich erzogenen
Menschen ein Opfer bedeutet. Er sagt daher: gut, —
wer das Opfer nicht bringen kann oder will, der bleibe
im Privatleben, wer aber das Staatsruder in die Hand
nimmt, der muss dieses Opfer unbedingt bringen. Er
glaubt, man miisse es machen, wie Philipp von Ma-
cedonien: ,,Der trieb die Menschen von Land zu Land,
wie. Hirten ihre Herde — wer das nicht kann, von
dem ist es besser, er kehre ins Privatleben zuriick.**
Dann’sagt er vom Christentum: -, Unsere Religion ver-
langl die Stirke mehr zum Leiden, als um eine tapfere
Tat zu vollbringen; so ist es gekommen, dass die
Well zur Beule von Bisewichtern geworden ist.*
Da schen wir, dass sich Machiavelli auf den Stand-
punkt stellt: ,Ich, Politiker, kitmmere mich um keine
Tradition; ich habe zu fragen, ,welches sind die Be-
dingungen fiir die Grimdung und Erhaltung und Festi-
gung des Slaates?*  Indem nun Machiavelli diese
Untersuchung macht, kommt er auf den Gedanken,
dass alles, was die Tradition heilig spricht — Mitge-
fiithl, Erbarmen, die Heiligkeit des individuellen Le-
bens, das Opfer u. s. w. — zu verwerfen ist, weil
diese Dinge einem Moralsystem angehiren, das nicht
mehr zu brauchen ist. Er ist der Schopfer der welt-
lichen Staatswissenschaft, und die Jesuiten haben das
auch sofort gemerkt. Sie fithllen, hier sei ein Mann,
der das menschliche Handeln emanzipieren will von
der grossen Tradition. Sie haben versucht, Machia-
velli zu bekiimpfen. Wenn dieser sagt, das Christen-
fum habe die Menschen verweichlicht, wir brauchen
Verbrecher, so sagl der Jesuil Osorio: | Man kann
doch auch die Bibel fiir Politiker brauchen, wenn
man sie nur recht auszulegen versteht. Er schliesst,
dass der rechte Bibelkundige sehr wohl ein Seelsorger
werden konne auch fiir den skrupellosen Staatsmann.
Machiavelli geht so weit, dass er dic alle heidnische
Religion mit ihren Tierhelzen preist. Er sagt: , Das
waren noch Schauspiele, die den Menschen zur Stirke
erzogen, withrend uns die christliche Religion unfihig
macht, unsere sozialen und politischen Aufgaben zu
ertillen. Auf Grund dieser und iihnlicher Aecusse-
rungen hat-man Machiavelli als Verbrecher verschrien;
aber die ganze Praxis der Slaatsminner ist seitdem

im wesentlichen- auf dem Boden Machiavellis geblie-
ben. Sie wissen vielleicht, dass Friedrich der Grosse
ein Buch gegen den grossen Florentiner geschrieben
hat, wihrend ‘er in seiner eigenen Politik durchaus
Machiavelli folgte! Sie kinnen sehen, dass man iiber-
all, wo in einer Nation im Laufe der geschichtlichen
Entwickelung eine Einheit gebildel wird, die zer-
streuten Kriifte sich wieder zusammenballen, wieder
Machiavellis Lehre zu preisen beginnt. Als in Deutsch-
land das Verlangen nach einer neuen Einheit sich zu
mehren begann, da schrieb Bollmann lange vor Bis-
marck: , Deutschland ist nicht zu retten, wenn nicht
ein kriegerischer Fiirst aufersteht, der im Innern das
Wohl des Volkes heilig hiilt — aber nach Aussen weder
Ehre, noch Schande, weder Erbarmen, noch Gerech-
tigkeit kennt.

Sie wissen alle, wie sich die Einigung Deutsch-
lands unter dem Zeichen dieser Gedankenkreise voll-
zogen hat; wenn wir nun die ganze Stellung der Staats-
minner ins Auge fassen, welche die Staatsminner seit
Machiavelli eingenommen haben, so sehen wir eines:
diese "Staatsmidnner, Napoleon an der Spitze, haben
iberall den Gedanken vertreten, dass das, was das
Christentum uns verkiindet, eine Lehre ist, die ledig-
lich in den Jenseitshoffnungen des Menschen wurzelt,
eine Lehre, welche aus alten Urkunden kommt, die
keine Beziehung zur Wirklichkeit haben. Ueberall
lehnen die Staatsmiinner eine solche Einrede ab,
weil sie behaupten: wir haben uns mit der Wirk-
lichkeit auseinanderzusetzen ; das Christentum ist aber
die Lehre vom Jenseits; sie ist gestiftet worden von
Menschen, die mit ihren Gedanken mehr im Jenseits
als im Diesseits lebten. Sie sagen: das Christen-
tum orientiert uns nicht in dem Kampfe des Lebens,
nicht in der Wirklichkeit. Nun sage ich: dem
gegeniiber haben einmal nicht nur alle Freidenker,
sondern ebenso alle Vertreter des Christentums die
grosse Aufgabe, das Christentum nicht bloss zu
predigen, nicht bloss die alten ehrwiirdigen Worte
zu Gehor zu bringen, sondern auch die Aufgabe,
einmal zu zeigen, welche Wurzeln eigentlich das
Christentum in der Wirklichkeit hat. Wir haben die
Tatsache zu zeigen, dass das, was die Bergpredigt
verkiindet, die allerpraktischste Realpolitik ist, dass
das Christentum die tiefste Orientierung des Menschen
in der Wirklichkeit ist, dass das Christenfum Lehren
aufgestellt hat, die den grossen Zusammenhang von
Schuld und  Schicksal im Leben in grosse Symbole
gefasst. hat, und dass wir die Aufgabe haben, diese
Symbole zu interpretieren und zu zeigen, welche Wur-
zeln sie in der Wirklichkeit haben. Wer die hochste
Erkenntnis, wie sie im Christentum niedergelegt ist,
oberflichlich ansieht, der meint es sei eine Lehre,
die in der Luft schwebt; wer aber niher zusieht, der
merkt, welche ungeheuer tiefe Wurzeln diese Lehre
in der Wirklichkeit hat. Und von diesem Standpunkt
aus haben wir uns einmal mit den Vertretern der
alten Staatsraison auseinanderzusetzen und zu fragen,
ob diese Lehre vom Werte des einzelnen Individuums,
vom Erbarmen und Opfer, nicht auch zu den I'unda-
menten der staatlichen Existenz gehort. Ich will Thnen
einmal meine persionliche Meinung durch ein Beispiel
illustrieren : Man hatin England dem Lord Kitchener die
orssten Vorwiirfe gemacht, weil er das Grab des Madi
im Sudan habe zerstoren lassen und dessen Ueberreste
in alle Winde zerstreute. Damals sagle Lord Kitchener,
er habe dies um der Staatsraison willen tun miissen.

(Fortsetzung folgt.)



	Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den Forderungen des Christentums

