
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1902)

Heft: 13-14

Artikel: Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den
Forderungen des Christentums

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-802313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-802313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 13/14. Bern, 20. Juli.

£er Friede.
Offizielles Vereins-Organ des Schweizerischen Friedensvereins.

Sprechsaal der Friedensfreunde des In- und Auslandes
enthaltend das

Bulletin des Internationalen Friedensbureau in Bern.
Alionnementspreis per Jahr: In der Schweiz Fr. 2. — (für Mitglieder und Nichtmitglieder) ; im Weltpostverein portofrei Fr. 3.60. Einzelne Exemplare à 10 Cts.

Inserate per einspaltige Petitzeile 15 Cts. — Das Blatt erscheint am 20. jeden Monats in einer Doppelnummer von 6—8 Seiten.
Kedaktion : Für den Vorort des Schweizerischen Friedensvereins, R. Geering-Christ, Eulerstrasse 55, Basel. — Einsfendungen sind an letztere Adresse zu richten.

Annoncen nehmen die Haller'sche Buchdruckerei in Bern, sowie sämtliche Annoncenbureaux entgegen.

Inhalt: Motto. — Friihlingsglaube (Gedicht). — Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den Forderungen des
Christentums. — Kostenpreis des Kanonenfutters. — Die weiblichen Friedensfreunde in Monaco. — Studentenchauvinismus. —
Ausführung der Beschlüsse des XI. Friedenskongresses. — Bertha ivon Suttners Roman „Die Waft'en nieder!" — Verschiedenes. — Inserate.

Motto.
Ein Bund der europäischen Nationen muss durch Vertreter

jedes Landes zusammengehalten werden, deren erster Ausspruch
sein muss: „Der Krieg wird fiir unmöglich erklärt".

Garibaldi.

Frühlingsglaube.
Von Gottfried Keller.

Es wandert eine schöne Sage,
Wie Veiiclienduft auf Erden um,
Wiie sehnend eine Liebesklage
Geht sie bei Tag und Nacht herum.
Das ist das Lied vom Völkerfrieden
Und von der Menschheit letztem Glück,
Von gold'ner Zeit, die einst hienieden,
Der Traum als Wahrheit, kehrt zurück.

Wo einig alle Völker beten
Zu Einem König, Gott und Hirt!
Von jenem Tag, wo den Propheten
Ihr leuchtend Recht gesprochen wird.
Dann wird's nur eine Schmach noch geben,
Nur eine Sünde in der Welt:
Des Eigen-Neides Widerstreben,
Der es für Traum und Wahnsinn hält.
Der jene Hoffnung gab verloren
Und böslich sie verloren gab,
Der wäre besser ungeboren,
Denn lebend wohnt er schon im Grab.

üelier die Lage verantwortlicher Staatsmänner
gegenüber den Forderungen des Christentums.

Vortrag, gehalten von Privatdozent Dr. Förster, am 24. Februar,
anlässlich der Generalversammlung der Sektion Zürich

des Schweizerischen Friedensvereins.*

Meine Damen und Herren! Einer der begeistertsten
Vorkämpfer des Völkerfriedens, Moritz von Egide, der
leider zu früh verstorben ist, hat das schöne Wort
gesprochen: „Religion nicht neben unserem Leben,
unser Leben selbst Religion!" Er hat das Wort

* Nach stenographischer Niederschrift.

gesprochen, ich möchte sagen, mit der Sehnsucht deters

ten Christen, die nicht erwarten konnten, bis sich
der Himmel selber auf die Erde herabsenkte, und alle
Kreatur erlöst würde; er hat es gesprochen mit der
Andacht des echten Gläubigen, der da betet „dein
Reich komme zu uns, dein Wille geschehe auf
Erden wie im Himmel !" und er hat es gesprochen mitten
in dem tiefen Zwiespalt, der auf unserer Kultur
lastet, dent Zwiespalt zwischen dem Bekenntnis der
Feierstunden und dem Gewissen des Werktages. Er
war bis zu seinem letzten Tage von der Hoffnung
beseelt, dass er einst den deutschen Kaiser werde
gewinnen können für den Gedanken, dass jetzt der Tag
gekommen sei, wo mit der Anwendung des Christentums

auf das Leben Ernst gemacht werden könne und
müsse, und dass die Verhältnisse der modernen Kultur
so fieberhaft verworren seien, dass kein anderer Weg
mehr übrig bleibe, als endlich mit der Anwendung
der tiefsten Lebensweisheit Ernst zu machen. Er war
der Ansicht, dass eine solche Anwendung des Christentums

auf die Politik die allertiefste Realpolitik sei,
und er ist in diesem Glauben gestorben. Nun drängt
sich Ihnen aber gewiss allen die Frage auf gegenüber
diesen Worten „Religion nicht neben unserem Leben,
unser Leben selbst Religion!" ob es möglich ist, mit
den Forderungen des Christentums Ernst zu machen,
und in dem nackten und brutalen Daseinskampf der
Völker die Bergpredigt, anzuwenden. Nehmen wir
das grösste, das eigentlich tiefste Mysterium des
Christentums: dasjenige des Opfers, so anerkennen
wir alle, dass es für das persönliche Leben die
tiefste Anwendung hat. Jeder hat es erfahren, dass
derjenige Mensch, der sich loslösen will von der
Gemeinschaft, verurteilt wird vom Gesetze des
Lebens selber, dass seine letzten Worte immer die
sind „o war ich nie geboren!", also die tiefste
Repression und Negation seiner Existenz, weil die
Erkenntnis unabweisbar ist, dass eben der Einzelne
nicht Uebermensch sein kann, ohne vom Leben selber

gerichtet zu werden. Aber in Bezug auf die
Politik herrscht \eine ganz andere Ansicht: die
Ansicht, dass kein jüngstes Gericht existiert, dass der
Staat der Uebermensch sein solle und s!ein müsse;
dass er sogar eine sittliche Pflicht habe, seine
rücksichtslose Selbstbehauptung über alle Gewissensbe-
denken hinweg i zu setzen. So sagt der berühmte
Kirchenrechtslehrer Sohm : so gewiss das Volk kein
Einzelner ist, so gewiss ist das Volk auch kein



2

Christ; das Volk ist der Uebermensch. Damit will
er sagen, dass sich die Rechtsordnung der Völker
emanzipieren muss von den Forderungen des
Christentums, und er behauptet, dass hier ganz andere
Gesetze gelten.1 Der Staat ist für ihn eben diejenige
Institution, die ; dem einzelnen Menschen erst das
sittliche Leben in der Gemeinschaft möglich macht :

er erzieht den Menschen erst zum überindividuellen
Leben; folglich i muss der Staat sich behaupten,
und das kann er im heutigen Kulturzustande nur
dadurch, dass er das Recht seiner Selbstbehauptung
als sein höchstes Gesetz anerkennt. Dann sehen Sie
eine andere, ebenso liefe Lehre des Christentums: die
Lehre vom unendlichen Wert jeder einzelnen Seele.
Ja, wie ist diese Forderung zu denken? wird gefragt.
Kann der Staat sich eins erklären mit dieser
Ehrfurcht vor dem Lehen des Einzelnen; muss er nicht
sagen, dass er, der die Lebenszwecke von Millionen
zu vertreten hat, das Recht hat, mit dem Leben des
Einzelnen gleichgültig umzugehen? Steht hier nicht
Einer gegen Viele Wir treffen also auch hier wieder
den Zweifel, ob jene Forderung des Christentums die
Grundlage werden könne der Staatsraison und der
Staatspolitik. Sie wissen, von Iphigenie an, die
geopfert wurde für den Feldzug der Griechen gegen Troja,
sind Menschenopfer gefallen für das Wohl des Staates.
Und jüngst bei der grossen Dreyfuss-Affäre in Frankreich

haben Sie wieder gesehen, wie diese Frage alle
Gewissen erregt hat, oh der Staat das Recht habe, über
ein einzelnes Individuum hinweg zu schreiten. Es
wurde behauptet, dass, selbst wenn Dreyfuss unschuldig

wäre, er geopfert werden müsse, denn die in Frage
stehende Gefährdung der sozialen Ordnung sei so
verhängnisvoll, dass man schon ein einzelnes Leben
aufopfern könne. Sie sehen überall die Frage, ob denn
wirklich auch der Staat und sein verantwortlicher Leiter,

der Staatsmann, die Möglichkeit habe, den Geboten
des Christentums zu folgen, ja, ob er vielmehr nicht
gerade die sittliche Pflicht habe, diesen Geboten ins
Gesicht zu schlagen. Sie erinnern sich wohl an die
Worte, die Wallenstein zu Max Piccolomini sagt: „Wer
nicht vertrieben sein will, muss vertreiben; da herrscht
der Streit Und nur die Stärke siegt ; dem bösen Geist
gehört die Erde, nicht dem guten." Und dann spricht
er von dämonischen Kräften, die der Mensch nur
beseitigen kann, wenn er selbst dämonisch wird und
einen Pakt mit diesen Kräften schliesst. „Nicht ohne
Opfer macht man sie geneigt, und keiner lebet, der
aus ihrem Dienst die Seele hätte rein zurückgezogen."
Hier sehen Sie den ganzen tragischen Konflikt des
Staatsmannes; von allen Menschen, die dem
Gesamtinteresse ein Opfer zu bringen haben, hat e r das
schwerste zu bringen : das Heil seiner Seele, seine
sittlichen Empfindungen tot zu machen, um dem
Gebote des harten Dasemskampfes zu genügen. Soweit
der Staatsmann die Aktionen des Staates lenkt, muss
er jenseits von Gut und Böse stehen. Er hat keine
andere Verantwortlichkeit für seine Aktionen als die,
dass er sich rechtfertigen kann vor dem Gesamtinteresse

des Staates. Dies ist auch die Ansicht, die heute
gang und gäbe ist. Für die meisten Staatsmänner
ist noch heute die Schöpfung pnd Selbstbehauptung
eines staatlichen Interesses sozusagen ein
„Naturphänomen", das sich jenseits aller sittlichen Beurteilung

vollzieht, und dessen elementare Lebensfunktion
geradezu gefährdet ist, wenn man mit den Empfindungen

des Privat-Gewissens da hinein redet. Gerade
wie die Natur ihren gewaltigen Evolutionsprozess
schafft dadurch, dass sie tausend Lebenskeime
unterdrückt, ßo stellt man sich auch die Welt des
Staatsmannes dar, der Tausende vernichtet, um, wie Napoleon

das getan hat, aus diesem grossen Mechanismus

des Schaffens und Vernichtens unter dem Stöhnen
und Aechzen der Kreatur eine neue soziale Ordnung
emporsteigen zu lassen. Treitschke sagt von der
tragischen Stellung des Staatsmannes: „Der Staatsmann
hat nicht das Recht, sich die Hände zu wärmen an
den rauchenden Trümmern seines Vaterlandes mit dem
behaglichen Selbstlob: Ich habe nie gelogen; das ist
die Tugend des Mönches", und auch Napoleon hat
seine Stellung so aufgefasst: Ich bin ein Instrument
in der Hand Gottes. Und gegen diejenigen, die das
Christentum auf die Politik anwenden wollen, hat er
den Satz gewendet: „Ich betrachte mit mitleidigem
Lächeln diejenigen, welche das Christentum auf die
Politik anwenden wollen und ganz vergessen das
erhabene Wort des Stifters : Gebe! dem Cäsar, was des
Casars ist und gebet Gott, was Gottes ist."

Hier also die Ansicht, dass die Religion keine Deutung

und keine Führung gibt für die Kämpfe des
Völkerlebens, dass sie vielmehr der jenseitigen Welt
angehört, und dass sie nicht die tiefsten Lebenserfahrungen

der Menschheit wiederspiegelt mit Bezug auf
den Zusammenhang von Schuld und Schicksal in
diesem Leben des Völker- und Rassenkampfes. Dann
sagt er an einer anderen Stelle : „Erhebet eure Phantasie

und sehet, dass die Staatsmänner, die euch grausam

und gewalttätig verkennen, nichts als Menschen
sind, die ihre Gefühle zu beherrschen und höheren
Zwecken unterzuordnen wissen." Sie wissen, dass
er zum russischen Kaiser sagte : „Ich kümmere mich
um hunderttausend Menschen nicht mehr, als um eine
Prise Tabak." Das ist die Auffassung des
Staatsmannes, der sich als der Vollstrecker grosser
Naturwirkungen vorkommt! Er opfert sein Gewissen und
tritt ein in diesen elementaren, kosmischen Prozess,
in idem sich die menschliche Gesellschaft vorwärts
bewegt. Diese Auffassung des Christentums aus dem
Grundsätze der Politik ist am konsequentesten begründet

worden von Machiavelli, weshalb man heute
diese ganze Staatsraison einfach als Macliiavellismus
bezeichnet. Er hat bekanntlich in seinem Buche „il
principe" eine ganze Reihe von Ratschlägen gegeben,
die derjenige zu befolgen habe, der ein grosses Staatswesen

gründen und erhalten wolle. Dieses Buch ist
im Laufe der Geschichte von unzähligen Menschen
widerlegt worden — wenigstens hat man es widerlegen

wollen — aber diese Widerlegungen sind
leider meist verfasst worden von Mens'clhen, die nicht
auf der geistigen Höhe Machiavellis standen, sondern
die glaubten, man könne seine Argumente widerlegen
dadurch, dass man einige wohlgesinnte Phrasen ins
Feld führe! Er aber stellt uns vor die eherne
Notwendigkeit: Ihr wollt den Staat; gut., wenn ihr den
Staat wollt, so wollt ihr auch den Krieg, denn ihr
müsst Gewalt haben und brauchen, um die
widerstrebenden Elemente im Staate in Blut und Eisen
niederzuzwingen. Man hat Machiavelli mit seiner Lehre
für einen grossen „Verbrecher" erklärt, während aber
demjenigen, der seine Schriften aufmerksam liest,

Papierhandlung
Rudolf Fiirrer. Zürich

Vollsländig6 Buroaneinriclilungen fiir kanfmännischo Geschäfte nnd Administrationen.

Druck-, Perforier- und Numerier-Arbeiten. 5

Patentinhaber des verbesserten Schapirographen
Diplom der kant. GeWerbeausstellung Zürich 1894.

Patent Nr. 6449.

yssr- Hester und billigster Vervielfältigungsapparat zur selbst-
ständigen Herstellung von Drucksachen aller Art, sowie zur
Vervielfältigung von Briefen, Zeichnungen, Noten, Plänen,
Programmen etc. Das Abwaschen wie beim Hektographen fällt
ganz dahin. — Ausführliche Prospekte stehen gerne zu Diensten.



nichts, klarer ist,/ als dass er 'einer' der grössten
Patrioten gewesen - ist, -die es je gegeben hat. Wie
Dante nach Kaiser Heinrich VII., so hat Machiavelli
sich gesehnt nach einem Gewaltmenschen, der
inmitten der Zersplitterung der Kräfte mit gewaltsamer
Faust diese Kräfte wieder zusammenfassen würde zu
einem einheitlichen Staatswesen. Er stellte den
Gedanken auf, dass man einfach, wenn man den
Forderungen des Christentums Folge gebe, in der Politik
in,Blut und Lächerlichkeit-untergehen müsse, und dass
ein Gewaltmensch da sein müsse. Er hat den
Verbrecher Cäsar Borgia nicht deshalb gefeiert, weil
er, etwa wie Nietzsche das getan hat, den Ueber-
menschen verherrlichen wollte, sondern gerade
deshalb, weil er gegen den Individualismus ist, weil er
den Gewaltmenschen ausspielen wollte gegen die
Renaissance. Aus all den widerstreitenden Kräften suchte
er die schonungsloseste heraus. Er nahm die
wildeste Kraft herein und gab ihr den Auftrag, die
andern zusammenzuballen. Erinnern Sie sich an die
Stimmung, def Geibel Ausdruck gegeben hat, damals,
als man sich in Deutschland sehnte nach1 einem
Mann, - der die zerrissenen Stämme zusammenrufen
würde. Diese Stimmung ist dieselbe, (lie in
Machiavelli lebte. Er fühlt sich als der Vollstrecker
einer grossen sozialen Entwickelung, die aus1 dem Chaos
sich erhebt, und in diesem Namen predigt er die
Gewalt als Mittel, aufzubauen. Nun weiss Machiavelli
ganz gut, dass eine solche Gewaltpolitik, die sich
emanzipiert vom Christentum, für den christlich erzogenen
Menschen ein Opfer bedeutet. Er sagt daher: gut, —
wer das Opfer nicht bringen kann oder will, der bleibe
im Privatleben, wer aber das Staatsruder in die Hand
nimmt, der muss dieses Opfer unbedingt bringen. Er
glaubt, man müsse es machen, wie Philipp von
Macédonien: „Der trieb die Menschen von Land zu Land,
wie Hirten ihre Herde — wer das nicht kann, von
dem ,ist es besser, er kehre ins Privatleben zurück."
Dann'sägt er vom Christentum: „Unsere Religion
verlangt die Stärke mehr zum Leiden, als um eine tapfere
Tat zu vollbringen; so ist es gekommen, dass die
Welt zur Beute von Bösewichtern geworden ist."

Da sehen wir, dass sich Machiavelli auf den Standpunkt,

stellt: „Ich, Politiker, kümmere mich um keine
Tradition; ich habe zu fragen, „welches sind die
Bedingungen für die Gründung und Erhaltung und Festigung

des Staates?" Indem nun Machiavelli diese
Untersuchung macht, kommt er auf den Gedanken,
dass alles, w7as die Tradition heilig spricht — Mitgefühl,

Erbarmen, die Heiligkeit des individuellen
Lebens, das Opfer u. s. w. — zu verwerfen ist, weil
diese Dinge einem Moralsystem angehören, das nicht
mehr zu brauchen ist. Er ist der Schöpfer der
weltlichen Staatswissenschaft, und die Jesuiten haben das
auch sofort gemerkt. Sie fühlten, hier sei ein Mann,
der das menschliche Handeln emanzipieren will von
der grossen Tradition. Sie haben versucht, Machiavelli

zu bekämpfen. Wenn dieser sagt, das Christentum

habe die Menschen verweichlicht, wir brauchen
Verbrecher, so sagt der Jesuit Osorio : „Man kann
doch auch die Bibel für Politiker brauchen, wenn
man sie nur recht auszulegen versteht. Er schliesst,
dass der rechte Bibelkundige sehr wohl ein Seelsorger
werden könne auch für den skrupellosen Staatsmann.
Machiavelli geht so weit, dass er die alte heidnische
Religion mit ihren Tierhelzen preist. Er sagt: „Das
waren noch Schauspiele, die den Menschen zur Stärke
erzogen, während uns die christliche Religion unfähig
macht, unsere sozialen und politischen Aufgaben zu
erfüllen. Auf Grund dieser und ähnlicher Aeusse-
rungen hat man Machiavelli als Verbrecher verschrien;
aber die ganze Praxis der Staatsmänner ist seitdem

im wesentlichen auf dem Boden Machiavellis gehlieben.

Sie wissen vielleicht, dass Friedrich der Grosse
ein Buch gegen den grossen Florentiner geschrieben
hat, während er in seiner eigenen Politik durchaus
Machiavelli folgte! Sie können sehen, dass man überall,

wo in einer Nation im Laufe der geschichtlichen
Entwickelung eine Einheit gebildet wird, die
zerstreuten Kräfte sich wieder zusammenballen, wieder
Machiavellis Lehre zu preisen beginnt. Als in Deutschland

das Verlangen nach einer neuen Einheit sich zu
mehren begann, da schrieb Bollmann lange vor
Bismarck: „Deutschland ist nicht zu retten, wenn nicht
ein kriegerischer Fürst aufersteht, der im Innern das
Wohl des Volkes heilig hält — aber nach Aussen weder
Ehre, noch Schande, weder Erbarmen, noch Gerechtigkeit

kennt."
Sie wissen alle, wie sich die Einigung Deutschlands

unter dem Zeichen dieser Gedankenkreise
vollzogen hat; wenn wir nun die ganze Stellung der
Staatsmänner ins Auge fassen, welche die Staatsmänner seit
Machiavelli eingenommen haben, so sehen wir eines:
diese Staatsmänner, Napoleon an der Spitze, haben
überall den Gedanken vertreten, dass das, was das
Christentum uns verkündet, eine Lehre ist, die lediglich

in den Jenseitshoffnungen des Menschen wurzelt,
eine Lohre, welche aus alten Urkunden kommt, die
keine Beziehung zur Wirklichkeit haben. Ueberall
lehnen die Staatsmänner eine solche Einrede ah,
weil sie behaupten : wir haben uns mit der
Wirklichkeit auseinanderzusetzen; das Christentum ist aber
die Lehre vom Jenseits ; sie ist gestiftet worden von
Menschen, die mit ihren Gedanken mehr im Jenseits
als im Diesseits lebten. Sie sagen: das Christentum

orientiert uns nicht in dem Kampfe des Lebens,
nicht in der Wirklichkeit. Nun sage ich : dem
gegenüber haben einmal nicht nur alle Freidenker,
sondern ebenso alle Vertreter des Christentums die
grosse Aufgabe, das Christentum nicht bloss zu
predigen, nicht bloss die alten ehrwürdigen Worte
zu Gehör zu bringen, sondern auch die Aufgabe,
einmal zu zeigen, welche Wurzeln eigentlich das
Christentum in der Wirklichkeit hat. Wir haben die
Tatsache zu zeigen, dass das, was die Bergpredigt
verkündet, die allerpraktischste Realpolilik ist, dass
das Christentum die tiefste Orientierung des Menschen
in der Wirklichkeit ist,, dass das Christentum Lehren
aufgestellt hat, die den grossen Zusammenhang von
Schuld und Schicksal im Leben in grosse Symbole
gefasst.hat, und dass wir die Aufgabe haben, diese
Symbole zu interpretieren und zu zeigen, welche Wurzeln

sie in der Wirklichkeit haben. Wer die höchste
Erkenntnis, wie sie im Christentum niedergelegt ist,
oberflächlich ansieht, der meint es sei eine Lehre,
die in der Luft schwebt; wer aber näher zusieht, der
merkt, welche ungeheuer tiefe Wurzeln diese Lehre
in der Wirklichkeit hat.. Und von diesem Standpunkt
aus haben wir uns einmal mit den Vertretern der
alten Staatsraison auseinanderzusetzen und zu fragen,
ob diese Lehre vom Werte des einzelnen Individuums,
vom Erbarmen und Opfer, nicht auch zu den
Fundamenten der staatlichen Existenz gehört. Ich will Ihnen
einmal meine persönliche Meinung durch ein Beispiel
illustrieren: Man hat in England dem Lord Kitchener die
grössten Vorwürfe gemacht, weil er das Grab des Madi
im Sudan habe zerstören lassen und dessen Ueberreste
in alle Winde zerstreute. Damals sagte Lord Kitchener,
er habe dies um der Staatsraison willen tun müssen.

(Fortsetzung folgt.)


	Ueber die Lage verantwortlicher Staatsmänner gegenüber den Forderungen des Christentums

