
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1902)

Heft: 3-4

Artikel: Der Zwiespalt zwischen Gewalt und Gewissen in der modernen Kultur
[Fortsetzung]

Autor: Förster, F. W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-802283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-802283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 2 —

„Sie sehen deutlich, dass die Anhänger des Krieges
ihre Anstrengungen zu Gunsten dieser Politik verdoppeln,

aber sie lassen sich weder einschüchtern noch
entmutigen und sind entschlossen, alle Kraft daran zu
setzen, die Menschheit von jenem harbarischen System
zu befreien, welches zur Gewalt greift, um Sireiligkeiten

zum Austrag zu bringen."

Nach Monaco?

Wie wir in der letzten Kummer mitgeteilt haben,
ist an das Internationale Friedensbureau in Bern vom
Prinzen Albert von Monaco die /Einladung ergangen,
den XL Weltfriedenskongress Anfang April in Monaco
abzuhalten. Die Kommission hat die Einladung
angenommen und hat. den Friedensgesellschaften ihren
Beschluss durch Cirkular mitgeteilt. Inzwischen sind
an verschiedenen Orten Stimmen laut/geworden, welche
die Wahl des Kongressortes als verfehlt bezeichneten.
Besonders in Deutschland hat sich eine Bewegung
angebahnt, welche soweit gegangen ist, die Parole
auszugeben: „Wir deutsche Friedensfreunde gehen nicht
nach Monaco!" Auch in der Schweiz, in England und
Italien, ja in Frankreich selbst sind viele unserer
Gesinnungsgenossen mit der Abhaltung des Kongresses
in Monaco nicht einverstanden. Wie weit diese
Bewegungen da und dort an Boden gewonnen haben und
ob allgemein in Deutschland an der ausgegebenen
Parole festgehalten wird, wissen wir zur Stunde nicht.
Wir möchten uns auch nicht auf die Frage einlassen,
wie weit diese Abneigung gegen Monaco au sich
berechtigt ist, uns scheint es wichtiger, den Punkt zu
beleuchten, ob Gesinnungsgenossen sich überhaupt in
Bezug auf solche Aeusserlichkeiten mehr oder weniger
entzweien sollen. Die Friedensvereine sind, wie kaum
eine Partei, aus den verschiedensten Elementen
zusammengesetzt, geeinigt durch den einen grossen Gedanken

der Brüderlichkeit, der Pazifizierung der Menschheit.

Darum eben sollten sie alles, was das Wesen
dieser Sache nichts angeht, unter sich unberührt lassen
und ihre Blicke nur auf das Gemeinsame richten, sonst
kommen wir leicht in den Fall, der Welt das erhebende
Schauspiel „sich bekämpfender Friedensfreunde" zu
bieten! Sicherlich machen wir uns dadurch viel
lächerlicher, wenn wir uns über der Monaco-Frage
entzweien, als wenn wir geeinigt nach Monaco ziehen.
Anlässe zu verschiedener Meinung über Aeusserlichkeiten

werden unter uns stets vorhanden sein, und
wenn heute manche Friedensfreunde nicht gerne nach
Monaco gehen, so werden vielleicht ein andermal
Republikaner unter ihnen nicht gerne nach Berlin,
Monarchisten nicht gerne nach Bern, Burenfreunde nicht
gerne nach London zum Kongresse reisen. Nein, nein,
das ist nicht die richtige Gesinnung! Wir müssen
vom Militär noch viel lernen. Unser General, das
„Internationale Friedensbureau", hat die Einladung nach
Monaco angenommen und uns dorthin aufgeboten. —
Also gehen wir nach Monaco! G.-C.

Papierhandlung
Itudolf Fiirrer, Zürich

Vollständige Bnreaueinriclilungen für kaufmännische Geschäfte und Administrationen.

Druck-, Perforier- und Numerier-Arbeiten. 5

Patentinhaber des verbesserten Schapirograpben
Diplom der kaut. Gewerbeaussteilung Zürich 1894.

Patent Nr: 6449.

Bester und billigster Vervielfältigungsapparat zurselbst-
stiindigen Herstellung von Drucksachen aller Art, sowie zur
Vervielfältigung von Briefen, Zeichnungen, Noten, Plänen,
Programmen etc. Das Abwaschen wie beim Hektographen fällt
ganz dahin. — Ausführliche Prospekte stehen gerne zu Diensten.

Der Zwiespalt zwischen Gewalt und Gewissen
in der modernen Kultur.

Vortrag, gehalten in der Sektion Luzern des Schweizer.
FriedensVereins, am :3. April 11/01

von
Prof. Dr. F. W. Förster.

(Fortsetzung.)

Nun sehen Sie, wie aus dieser Grossindustrie in
allen Ländern andere Männer aufstehen, die auf die
Lösung der südafrikanischen Fragen im Namen dieser
Grossindustrie dringen, weil sie neue Absatzgebiete
mit den Kanonen fordern, weil sie mit Gewalt neue
Absatzgebiete erzwingen wollen. Das ist. die grosse
Lehre des Imperialismus, auf Grund dessen heute
Chamberlain seine grossen Triumphe gefeiert hat. Es
ist höchst interessant, wie Cecil Rhodes, der Haupthelfer,

es verstanden hat, einen grossen Teil der
englischen Idealisten auf seine Stute zu bringen. Er
sagte : „Als ich einer Arbeitslosenversammlung in einer
Vorstadt Londons beiwohnte, da habe ich mit einem-
male gesehen, wir müssen neue Ländereien für England

erschliessen, damit wir für alle diese Menschen
Arbeit finden; ich will eure Arbeiterfrage lösen, aber
ich brauche Gewalt, ich muss die südafrikanischen
Minen in Besitz haben, dann werden wir Arbeit in
Hülle und Fülle bekommen." Hören Sie eine Stelle
aus den Schriften von Rhodes, wie diese grosse
Kriegsfackel entzündet wurde, wie sie empor kommt
aus der alten Barbarei, empor aus den Stufen des
modernen Gewerbefleisses der Grossindustrie. Man hat
das Gefühl, dass sich die Werkstätten Englands auf
einmal aufthun und ein Strom von Macht und
Gewalt sich über alles Land ergiesst. Rhodes sagt:
„Wenn es einen Gott gibt, der über die Nationen herrscht
und sich mit den Schicksalen der Menschheit befasst,
so ist es unmöglich, diesem Gott besser zu dienen,
als dass man so viel als möglich von der Erdkarte
britisch rot. färbt und dazu beiträgt, dass die
tintauglichen ausgeschieden werden."

Dann sagt ein anderer Herold des Imperialismus :

„Wie zu alter Zeit ein Ruf erscholl : Es gibt bloss
einen Gott und Mohammed ist sein Prophet, so heisst
er heute, es gibt nur einen Imperialismus und Cecil
Rhodes ist sein Prophet."

Da haben Sie das ganze Glaubensbekenntnis der
Eroberungslehre, wie es ein englischer Journalist
ausgesprochen liai, die fast wie eine Religion ist, deren
Gottesglaube Cecil Rhodes in England ist. Nun ist
aber höchst merkwürdig, wie ich schon sagte, dass
unter die Gefolgschaft Chamberlains eine ganze Reihe
idealistisch, angehauchter Männer gegangen sind, wie
sie bestochen worden sind von diesen Argumenten.
So hat auch Thomas Carlyle, der grösste Idealist
Englands, diese Eroberungslehre im Jahre 1840 proklamier!,

in einer Zeit, als das englische Volk noch gar
nicht an diese Ideen dachte. Er macht sich lustig über
das Schicksal derjenigen, die unter den Eroberern da-
hingesunken sind und sagt: „Doch wenn wir die
Dinge nach diesem grossen Massstabe beurteilen, was
können wir sehen, als dass die Sache, die den Göttern

gefallen hat, am Ende auch Cato gefallen muss
Cato kann es nicht ändern und Cato wird finden,
das er im Grunde nicht wünschen kann, es zu
ändern. Macht und Recht unterscheiden sich sehr von
einer Stunde zur andern, aber wenn man ihnen
Jahrhunderte gibt, um sich zu erproben, wird man sie
identisch finden. Wessen Land war das britische?
Welche von Go!les Geschöpfen hatten das Recht,
darinnen zu leben? Die Wölfe etwa und die
Auerochsen? Sicherlich, bis einer mit besserem Recht sich
zeigte."



— 3

Sie sehen, class er heute auf Seite der Engländer
stehen würde, weil er sagen würde, hinter ihnen steht
die leistungsfähigere Civilisation, er vergisst aber, dass
unsere moderne Civilisation auf anderer Grundlage
ruht, als die, welche die Auerochsen und Wölfe
verdrängten. Das Recht des Schwächern ist der
Grundbestand aller höhern Arbeitsgemeinschaft, und darum
hört eine Nation von selbst auf, die „höhere" zu sein,
wenn sie das Recht des Stärkern proklamiert. Die
grossen Erfolge der Menschheit beruhen nicht auf
bestialischen Eigenschaften, sondern auf der
sittliche n Energie. Dass der Tod der Lohn der Sünde
ist, das gehört auch zur realen Wirklichkeit, das
vergessen unsere modernen Staatsmänner nur zu oft.
Wirkliche Realpolitik ist nur die, die den Grundsatz
beherzigt: dass auch im Völkerleben der Tod der Lohn
der Sünde ist, dass alles, was sich gegen die sittliche
Macht wendet, sich auf die Dauer rächt, und die
englische Nation wird das schon noch erleben. Im
Gefolge dieser grossen Machtpolitik sehen Sie nun, wie
der Gedanke des „Uebermenschen" aufgekommen ist,
wie Nietzsche das nennt. Der Gedanke wird laut, -j
dass wir in einer Zeit stehen, in der die Humanität
nicht am Platze ist. So wird in England und Amerika
auf allen Gassen verkündigt: „Wir brauchen einen
neuen Typus Mensch, einen skrupulösen, der sich nicht
an Gewissensskrupel bindet, der seinen Weg in der
Welt macht. Man kann das in England jetzt schon
sehen, wie der rotröckige Soldat vom englischen Volke
hochgehoben wird. Die Eigenschaften dieses Standes
gewinnen einen neuen Glanz. Der kriegerische Mensch
wird als eine höhere Form des' Daseins empfunden.
Sie können das auch in Deutschland beobachten, dass
alles, was .Militär heisst, was hart und rücksichtslos

ist, an Geltung gewinnt, dass der schneidige Ton
als das eigentlich Männliche gepriesen wird.
Charakteristisch ist die Rückwirkung dieses schneidigen
Tones und der Gewaltthätigkeit vom äussern auf das
innere Leben des Volkes. Der eigentliche Verkündiger
dieses Gewaltsideals ist der englische Dichter R. Kiss-
ling, ein hochbegabter Mann, der einen ganz unheilvollen

Einfluss ausgeübt, die Gewissen in den Schlaf
gesungen hat. Er beschönigt es damit, class es für
den Ruhm des englischen Volkes geschieht. Seine
Erzählung sagt von einem grossen Reeder, der am Ende
seines Lebens in die Worte ausbricht:

„Ich fragte nie lang, was ich wollte,
Davon ging ich nie zurück,
Ich ergriff straks meinen Vorteil
End jetzt, jetzt nennen sie's Glück.
Herr Gott, was hat ich für Schiffe, gebrechlich,

leck und alt
Und ich liess sie segeln und scheitern,
Tust SO; wie man mich bezahlt."

Das ist der neue Typus Mensch, der in fremden
Erdteilen seinem Volke auf Kosten der Menschlichkeit
ein neues Land erobert. Der die Kraft des Eingebor-
nen nur benützt, wie man Kohlen zum heizen benützt.
Von diesem Pionier der Kultur sagt Kissling: dass er
vielleicht nicht in den höchsten Himmel kommen werde,
aber Gott werde an seinen Tisch treten und ihm
erzählen vom hohen Paradies und ihn als Urbarmacher
des Erdteils begrüssen. Da sehen Sie, es ist eine
alte Sage von Luzifers, dem Teufel, der ein Engel
war, der m den Abgrund gestürzt wurde,.hier sehen
Sie einen Dichter, der den Teufel wieder zum Engel
macht und ihn wieder in den Himmel der Poesie
erhebt. Von da aus übt das Dämonische wieder eine
unheilvolle Macht auf die Menschheit aus. Wir
erkennen die schlechten Instinkte, so lange sie „in der
Hölle" sind, aber werden sie von der Dichtung in
den Himmel erhoben, so sind sie sozusagen wieder

gesellschaftsfähig geworden. Ganz charakteristisch für
diesen ganzen Zwiespalt der Kultur ist ein Wort, das
in einem neu erschienenen Buche von Brassey steht:
„In dem zukünftigen Kriege werden diejenigen Schiffe
siegen, deren Kommandanten, unbeeinflusst von
unzeitiger Humanität, den feindlichen Schiffen den gröss-
len Schaden zufügen können." Hier stehen wir vor
der Kernfrage: ist es wahr, dass die Humanität un-
zeitgemäss ist!? Diese Frage müssen wir beantworten.

Es wäre möglich, dass die Existenzbedingungen
der Nationen heute wirklich so wären, dass man
entscheiden muss, ob in der Gegenwart der Kampf ums
Dasein so stark ist, dass man nicht anders thun kann,
als sich bis an die Zähne bewaffnen und dann drein
zu schlagen, alle Ideale von Humanität sind dann un-
zeitgemäss. Heute heisst man es einfach Politik. Ich
sage aber, diese Frage müssen wir ernsthaft
beantworten. Wir dürfen nicht einfach gläubig die höchsten

Menschheitshoffnungen hinnehmen und Protest
erheben gegen die, die im Kampf ums Dasein stehen,
wenn sie rücksichtslose Gewaltpolitik treiben. Wir
müssen die Frage aufstellen : ist diese Humanität, ist
das Christentum, ist alles das, was wir höhere Menschlichkeit

nennen, is! es etwas, das nicht in diese Welt
hineingehört, ist es etwas, das ausserhalb des Lebens
zu stehen kommt. Oder sind alle diese höhern
Gedanken dazu da, in unserm menschlichen Leben
verwirklicht zu werden? Können wir es wagen, uns
diesen höhern Gedanken anzuvertrauen, oder laufen
wir da Gefahr, einfach überrannt zu werden? Das
müssen wir beantworten. Ist diese Humanität etwas
praktisches in dem Grundleben der Existenz der
Völker0 Ist der Satz wahr, dass die Gerechtigkeit das
Fundament das Staates ist? Ist es wahr, dass jede
unreine Politik zu Gunsten augenblicklicher Erfolge sich
an jedem Gemeinwesen rächt? Diese Frage möchte
ich nun zu beantworten suchen. Ich muss aber noch
konstatieren und ich bedaure es, dass die Kirche, die
katholische sowohl wie auch die protestantische, auf
diese Fragen uns heute keine Antwort gibt. Dass sie
in allen Kulturländern leider in ihrer grossen Mehrzahl

ihrer Vertreter auf Seite der Gewalt steht. Ich
sage das nicht vom Standpunkte des Kritikers aus,
sondern ich sage es im Interesse der Kirche selber.
Dass diejenige Institution, die da ist, das Heil der
Seele zu pflegen, dass die Friede gemacht hat mit
dem Geiste der Macht und Gewalt. Die Kirche stand
zum Beispiel im Dreifuss-Handel auf Seite der
Heimlichkeit, und die englisch-protestantische Kirche hetzt
in England sogar auf zum Kriege gegen die Buren.
Keine einzige kirchliche Zeitung hat Protest gegen
den Burenkrieg erhoben, eine hat sich sogar beklagt,
dass die englischen Soldaten zu christlich in Afrika
vorgehen, man müsse seinen Feind hassen, vor nichts
zurückschrecken, die Bebellen niederschlagen ; das sind
Stimmen, die heute in England keine Ausnahmen sind.

i Fortsetzung folgt

Anregungen zur Versorgung von Burenkindern.

Wenn es die Diplomatie der Mächte nicht über
sich bringt, zu Gunsten ties Friedens in Südafrika mit
Entschiedenheit einzuschreiten, so können dafür die
Völker vielleicht doch eine noch wirksamere Linderimg

der Kriegsnot herbeiführen, als lusher. Wir
meinen, man sollte rasch eine Bewegung ins Werk setzen
zur Aufnahme der Leidenden bei uns in
Mitteleuropa! Wie viele kinderlose oder kinderarme Ehen
gibt es zumal in der Westschweiz und in Frankreich!
Burenkindel wären ein gutes Element in unserm Volke,


	Der Zwiespalt zwischen Gewalt und Gewissen in der modernen Kultur [Fortsetzung]

