
Zeitschrift: Der Friede : Monatsschrift für Friedens- und Schiedsgerichtsbewegung

Herausgeber: Schweizerische Friedensgesellschaft

Band: - (1898)

Heft: 9

Artikel: Über die Gerechtigkeit

Autor: Unseld, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-801906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-801906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 2 —

Militärspionage im Frieden im Schlaglichte des
Dreyfusprozesses.

Von
Moritz Adler.

(Schluss.)
Wir leben in dem Zeitalter des sinnlosesten und

unglaublichsten Kriegsports, der nach übrigens gewöhnlich
recht langen Intervallen es immer wieder glücklich zu
einem Sportslcrieg bringt. Dieser alimentiert jenen für die
langen Rüstungsperioden, indem er ihm zur Erprobung
verhilft und indem er ihn für Hohlköpfe durch den Nimbus
der notwendigen Vorbereitung für den Kampf seines hohlen
Popanzcharakters entkleidet. Ich sage mit gutem Bedacht
Sportslcrieg, und bin so kühn, zu behaupten, dass es einen
andern in unsern schlimmen Tagen gar nicht geben kann.
Denn erstens schafft jener ungeheuerliche Sport mit
Massenheeren, militaristischen Hierarchien und
milliardenfressendem Rüstungsplunder zu Wasser und zu Lande
ganz selbstverständlich ein ihm immanentes, mächtiges
Erprobungsbedürfnis, welches allein schon hinreicht, die
ausbrechenden Kriege zu erklären und zu Sportskriegen zu
stempeln. Zweitens muss, gleichfalls selbstverständlich, die
Völkermarkvergeudung die Massen zu Ausbrüchen
prädisponieren, die nach altem Rezept dann durch Diversionen
nach Aussen abgeleitet werden. Der Kriegsport ist ihr
indirekter Urheber. Und drittens endlich sinkt jede
Institution, jede Massregel zum Sport herab, die nicht auf
streng logischer Zweckberechnung fusst. Der Krieg aber
ist zwecklos, weil er den Völkern keine dauerhaften, sittlich
asimilierbaren Entscheidungen bringt, sondern nur
Machtsprüche des Zufalls, der List und der Gewalt. Und man könnte
nur dann sagen, ein gerechter Defensivkrieg sei für den
oder jenen angegriffenen Staat unvermeidlich, unausweichlich

gewesen, wenn der betreffende Staat nachzuweisen
vermöchte, dass er pflichtmässig und vorschauend mit allem
Eifer an der Konstituierung eines richterlichen
Staatentribunals gearbeitet habe. Diesen Nachweis ist heute kein
einziger Staat zu liefern in der Lage. Jeder Krieg, auch
jeder Defensivkrieg, den er führen muss, wird also ein
Sportskrieg sein.

Dieser Sportscharakter der militärischen Institutionen
erklärt allein gar vieles, um nicht zu sagen alles. Der
Krieg erscheint in dieser Beleuchtung wie ein grossartiges
Schachspiel zwischen den Machthabern, dessen den
Ausgang vorbereitende Züge die Wettrüstungen, die technischen
Erfindungen und ganz besonders das militärische Spionwesen

im sogenannten Frieden darstellen, während die
Schlachten die letzten Entscheidungen mit Schach und
Matt bedeuten. Es liegt tief in der menschlichen Natur,
dass infolge dieser Sport- und Spielmaske der furchtbare,
blutige Ernst der Sache selbst für alle der an Lenkung
des Spieles Beteiligten verdunkelt wird, und dass sie sich
gern an die relativ unschuldige Seite halten, die dem Geist
in dem Errathen, Zuvorkommen und Ueberlisten des Andern
die abwechslungsreichste, im höchsten Grade spannende
Beschäftigung bietet. Und das ist eben die Hauptgefahr.
Während beim Kartenspiel das tricher, das corriger la
fortune sonnenklar als schimpflich erscheint, täuscht hier
die Verbrämung mit dem wirklichen oder vorgegebenen
Staatsinteresse. Bei diesem Zwitterding von blutrünstigem
Ernst und amüsant anregendem Intriguenspiel verzeiht
man einander in stillschweigender Uebereinkunft jegliche
Uebervorteilung und Ueberrumpelung durch die
fragwürdigsten Mittel; das Spieldecorum und das
Geriebenheitsprestige verlangen nur, dass man sich nicht in
flagranti ertappen lasse. Ist dieses Decorum gewahrt und
man ist doch verdächtigt worden, dann erhält und acceptiert
man ein Grosskreuz — Für die frühere Auffassung des
Krieges im Sinne des Spieles citiere ich eine Stelle aus
einem Briefe der Mme de Sévigné über Ludwig XIV :

„II n'est plus question de retour, tant le roi prend de
plaisir à la guerre, c'est à dire à jouer aux quilles contre
quelqu'un de ses „chers frères" ou „beaux cousins". Les
quilles sont les soldats et les boules des boulets de canon."

Wie bekannt, ist das Schachspiel bereits zum Rang
einer Art von Wissenschaft avanciert, und immerfort er¬

scheinen neue Sammlungen von Schachproblemen, welche
das Raffinement der Spieltechnik noch weiter zu steigern
suchen. Das Studium und die praktische Verwertung dieser
Theorien ist für den Freund des geistvollen Spiels ein
unschuldiges Vergnügen. Wenn man aber liest, dass der
russische Oberst v. Kemblowsky die Welt mit einem
zweibändigen Werk über Spionage im Frieden beglückt hat,
so frägt man sich verblüfft: Cuibono? und où allons nous
Dass der Krieg ein Unglück für den Sieger wie für den
Besiegten, ist eine Wahrheit, vor der alle denkenden
Militärschriftsteller, Moltcke voran, respektvoll sich
verneigen. Dass die militärische Spionage im Frieden wie ein
zersetzendes Gift auf die Moral der Völker und Heere
wirkt, das lehrt jeder der Hunderte von Spionageprozessen,
keiner so überzeugend, als der Dreyfusprozess. Was soll
also ein Buch wie das Kemblowskys? Das Buch ist kein
Staatsgeheimnis, es wird nicht, wie die sybillinischen
Bücher bei den Römern, als den Sieg verbürgendes
russisches Armeepalladium strenge gehütet, um nur den Augen
russischer Offiziere zum Studium offen zu stehen. Also nicht
einmal speciell russisch (pseudo) patriotisch. Sondern die
Offiziere aller Armeen dürfen, sollen gewiss nach des
Verfassers Wunsch aus diesem Weisheitsquell schöpfen. Wie
also Ein russischer Offizier erteilt eventuellen offenen
Gegnern von morgen und heimlichen von heute Ratschläge,
wie sie sein Vaterland schon im Frieden zu belauern haben.
Unglaublich, aber erklärlich durch das eine Wort „Sport",
welches vergessen lüsst, dass Krieg und Spionage kein
unschuldiges Schachspiel sind, dessen Theorie und Praxis
man harmlos zu höherem Raffinement verhelfen darf.

Um sich von dem Sportcharakter dieser Institution
einen richtigen Begriff zu machen, braucht man nur die
von den Blättern gebrachten Auszüge aus den Mitteilungen
des Prinzen Kraft zu Hohenlohe-Ingelfingen gelesen zu
haben. Dieses Buch darf man das hohe Lied der
Militärspionage im Frieden nennen, und der abstossend lustige
Sportteufel grinst dem Leser aus jeder Zeile entgegen.
Da erfährt man ganz genau, „wie es gemacht wird". Der
27jährige Prinz trifft am 8. Juli 1854 in Wien ein. Statt
der Iiistrucktionen hat der König ihm bloss gesagt: „Amüsieren

Sie sich gut in Wien." Der Prinz befolgt den guten
Rat aufs pünktlichste, und im Salon der Tänzerin Marie
Faglioni erfährt er z. 15. von arglosen österreichischen
Offizieren einen geheimen Befehl über Anordnungen in der
Armee, „ehe er im Concept aufgeschrieben war".

Wenn Kants Maxime „Handle so, dass die Maxime
deines Willens zugleich als allgemeines Gesetz gelten
könnte", richtig ist, dann stünde jener Spion gerechtfertigt
da, der von der Absicht, die Kriege unmöglich zu machen,
geleitet, seinen Auftraggeber oder beide Parteien aneinander

verraten hätte; denn wenn die Maxime seines
Willens die aller Spione wird, dann ist der Krieg unmöglich

oder doch erschwert.
Schiller sagt: „Nichtswürdig ist die Nation, die nicht

ihr Alles freudig setzt an ihre Ehre." Ehre aber ist
Ehrlichkeit, „die gutherzige Ehrlichkeit, die dem Adel der
Gesinnung so nahe verwandt ist", wie Thukydides in seiner
Geschichte des peloponiiesisclicn Krieges sie preist, und
deren Verschwinden er so tief beklagt. Wird Schillers
Wort gewöhnlich zur Devise der Kriegsverhetzung der
Völker missbraucht, so verwerte ich dasselbe, gewiss im
Geiste des unsterblichen Sängers, indem ich Hoffnung und
Wunsch ausspreche, die Nationen mögen, durch die Drey-
fustragödie endlich belehrt, würdig und freudig ihr Alles
an ihre Ehre setzen, an die Selbstbefreiung von dem
Schandfleck: Militärspionage im Frieden!

lieber die Gerechtigkeit.
Von

Wilhelm Unseld.

Mag der heutige Unverstand sich auch in seiner Weise
über die Bestrebungen der Friedensfreunde lustig machen,
ihm würde erst der Vollgenuss, wenn die Friedensfreunde so
unvorsichtig wären und ihm die Berechtigung zu solchem
Thun streitig machen wollten. Das aber sei ferne ; dahingegen



— 3 —

halten es die Friedensfreunde für ihre Pflicht, hin und
wieder ein Licht anzustecken und in die pechschwarze
Finsternis hineinzuleuchten, in welcher solch ein Unverstand

allein länger fortbestehen kann. Fragen wir doch
einmal, wie verhält sich denn der Krieg zu der Gerechtigkeit?

Nun, die Antwort kann gar keine.andere sein als
die: Jeder Krieg ist ein Gewaltakt. Man versuche hier
keine Sophisterei und spreche von Verteidigungskrieg. Wer
sich verteidigen muss, der muss erst angegriffen werden ;

jeder Krieg, er sei welcher er auch wolle, ist und bleibt
ein Gewaltakt.

Bei Anwendung der Gewalt aber gilt noch heute und
gilt noch zu allen Zeiten der Satz: Gewalt geht vor Recht.
Es ist nicht wahr, wenn gesagt wird: Sobald der
Angegriffene seinen Gegner zu Boden wirft und besiegt, dann
hat die Gerechtigkeit gesiegt; nur die Waffen, nur die
stärkere Gewalt hat gesiegt, aber nicht die Gerechtigkeit.

Es wird vielleicht mancher im Zweifel sein, ob das
eben Gesagte unbedingt wahr sei. Dieser Zweifel ist
entschuldbar, weil er dem Gefühle entpringt. Der Verstand
aber hat mit diesem Zweifel nicht das Geringste zu thun.
Das Gefühl untersucht nicht, es führt eben nur ein Urteil
herbei, dem der Glauben unterlegt ist, dass es richtig sei,
und deshalb sind eben solche Urteile für die Massen so

gefährlich und so gar leicht verfänglich,
Der Verstand untersucht kritisch und ist nicht eher

befriedigt, als bis korrekte logische Schlussfolgerungen
ein Resultat herbeiführen. Wenn der Verstand dem Satz
nahe tritt: Gewalt geht vor Recht, so ist das erste das,
dass er der Frage nahe tritt, was ist Recht, was ist
Gerechtigkeit?

Wir Epigonen sind der Mühe überhoben, uns erst
durch abstraktes Denken mit dieser Frage beschäftigen
zu müssen, die grossen Männer des siebzehnten und
achtzehnten Jahrhunderts haben längst Licht in ein Gebiet
hineingetragen, das Jahrhunderte lang absichtlich in
ägyptische Finsternis verhüllt gehalten worden war. Hören
wir nur, was der grosse unsterbliche Leibnitz über die
Frage von Recht und Gerechtigkeit in seiner kurzen,
treffenden Weise sagt: „Gerecht ist, was die Gesellschaft
vervollkommnet!"

Wir brauchen aber noch lange keine Unfehlbarkeitsanbeter

zu sein, um die Richtigkeit dieses Satzes anzuerkennen

; hören wir noch eine zweite Zierde der Wissenschaft,
und zwar keinen Geringeren als Thomasius. Dieser sagt: „Die
menschliche Glückseligkeit ist das letzte Ziel aller menschlichen

Rechtsordnung." Der Staatsphilosoph Wolff' aber,
ein Zeitgenosse Friedrich des Grossen, setzt an die Stelle
der Glückseligkeit die Vollkommenheit, und erklärt das
Streben nach Vollkommenheit, also die Vervollkommung,
als die moralische Aufgabe des Menschengeschlechtes. Wolff
erhebt zuerst den Gedanken der Vervollkommnung zum
leitenden Princip des Naturrechtes.

Kein Geringerer aber als Bluntschli spricht sich über
Wolff dahin aus: „Wer es wieder unternehmen wollte, die
persönlichen Menschenrechte darzustellen, wird in dem
Werke Wölfls einen reichen Schatz von fruchtbaren Wahrheiten

und guten Bemerkungen finden. Wenn diese
abgezogenen Sätze oft genug, und damals viel mehr als jetzt,
mit den realen Zuständen im Widerspruch waren, so reizten
sie zur Kritik des Bestehenden und regten mancherlei
Begehren nach Verbesserung auf."

Auch uns Friedensfreunde reizt der heutge gesellschaftliche
Zustand zur Kritik, denn wir sehen in den heutigen

wahnsinnigen Kriegsrüstungen der Völker nichts, aber auch

gar nichts anderes als die Vorbereitung zu ungeheuren
Gewaltakten, denen jede Rechtsunterlage einst fehlen wird,
die statt die menschliche Glückseligkeit oder die
Vervollkommnung der Menschen herbeizuführen, sie ins Elend, in
die Barbarei und in die grausigste Verrohung
zurückschleudern werden.

Wir werden nicht ermüden, unbarmherzig in der
Verstandes- und vernunftmässigen Weise den Krieg und die
Vorbereitungen zu demselben zu kritisieren und damit in
rechtmässiger Weise zu bekämpfen, mag sich auch der
heutige Unverstand in seiner Weise darüber lustig machen ;

unsere übernommene Arbeit ist eine ernste, heilige, weil

wahre, das Menschenrecht und das Menschenwohl, die
Glückseligkeit und Vervollkommnung der Menschheit anstrebende.

Wir sind sicher, dass kommende Geschlechter einen
kritischen Vergleich zwischen unserer Thätigkeit, die der
Erhaltung des Friedens, der Abrüstung und der Einsetzung
eines auf dem Bechtsboden wirkenden Schiedsgerichts gilt,
und derjenigen unserer Gegner anstellen werden, welche
der Gewalt und deren Anwendung heute noch aller Enden
und Orten das Wort predigen. Uns allen steht ein Thomasius,
ein Leibnitz unendlich viel höher als ein Dragonirow und
als ein Boguslawslci.

Aphorismen,

(Schluss.)

4. In einem vielgelesenen Blatte der deutschen Schweiz
wird Folgendes berichtet:

„Dänemarli: Im Folkething interpellierte ein
Abgeordneter wegen der grausamen Behandlung der
dänischen Soldaten auf den westindischen Inseln. Es werden
dort nur angeworbene Soldaten werwendet. Dieselben
haben eine Dienstzeit von sechs Jahren und sind dann
gewöhnlich körperlich und geistig so heruntergekommen,
dass sie für den Rest ihres Lebens zu keiner Arbeit mehr
fähig sind. Sie erhalten bei der Anwerbung 60 Kronen,
die gewöhnlich, noch ehe der Soldat seinen Bestimmungsort

erreicht, verbraucht sind. Der Angeworbene muss
dann von seinem Sold, der etwa 80 Rp. täglich beträgt,
einem Pfund Brot und dem ihm gereichten Mittagessen
leben. Das Aergste ist jedoch, dass die Soldaten einer
barbarischen Strafgesetzgebung, die zweihundert Jahre alt
ist, unterworfen sind, in Westindien wird noch die grausame

Prügelstrafe in Verbindung mit 30 Tagen Gefängnis
bei Wasser und Brot angewendet. Die Unglücklichen
werden in einer dunklen Zelle 30 Tage lang eingesperrt.
Wenn die sechs Jahre Dienstzeit vorbei sind, erhält der
Soldat freie Heimreise und — zehn Kronen als Belohnung.
Der Abgeordnete Zahle erklärt, ein solches System sei
eines civilisierten Staates unwürdig und er verlangte vor
allem die Abschaffung der barbarischen Prügelstrafe. Der
Minister Hörring antwortete, man habe sich schon lange
mit der Frage beschäftigt und die Regierung werde
Veranstaltungen zur Abänderung der veralteten Strafgesetze
treffen. Möchte es nur nicht zu lange dauern!"

Beruht wohl diese Schilderung der traurigen Verhältnisse

dänischer Soldaten auf Wahrheit? Wenn ja, ersuchen
wir unser befreundetes, dänisches Friedensblatt um die
weiteste Verbreitung obiger Meldung. Da es stets mutig
auftritt für unsere gute Sache und alles Interessante
selbst im Ausland bald erspäht, dürfen wir wohl auf den
Abdruck1 dieses Artikels über Soldatenmishandlung hoffen.

5. Etwas Köstliches ist's um die Liebe zu dem Lande,
„wo deine Mutter dich zuerst mit Freuden auf dem Schosse

trug und dein Vater dir die Lehren der Weisheit und des
Christentums ins Herz grub" — „und seien es kahle Felsen
und öde Inseln, und wohnte Armut und Mühe dort mit
dir" — um diese lautere Vaterlandsliebe ist's ein köstlich
Ding. Diese Liebe ist voll Entsagung, Aufopferung und
Hingabe — sie ist die reinste Selbstlosigkeit.

Ihr Gegenteil ist der Kanonenpatriotismus, die
Vaterlandsliebe, die gerne lärmt, aber nur wenn sie selbst einen
Profit, davon hat oder wenn sie den eigenen Beutel nichts
kostet. Sie ist die verbreitetste Sorte von Patriotismus
und überwuchert mehr und mehr die selbstlose Vaterlandsliebe.

Wir müssen in jedem Lande gegen diesen
Kanonenpatriotismus ankämpfen, weil er, nicht bekämpft, den Staat
dem Ruine nahe bringt, S. G.

6. Dass „Friede ernährt, Unfriede aber verzehrt", das
muss jeder Staat auch heute bitterer als je erfahren, zur Zeit
eines Zollkrieges, wo die Einfuhr der notwendigsten Lebensmittel

stets verteuert wird und Verträge nur neue
Kollisionen, Zollschranken etc. erzeugen.

1 Wir danken dem dänischen Friedensblatt bestens für seine
Uebersetzung eines unserer Artikel aus Nr. 3 von „Der Friede".


	Über die Gerechtigkeit

