
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (2003)

Heft: 3

Artikel: Grenzgängerinnen : ökonomische Apartheid

Autor: Garzon, Helena Maleno / Mernissi, Fatima / Heeb, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helena Maleno Garzon

Die eine ist Spanierin und setzt sich

ra für papierlose Migrantinnen ein.
Die andere ist Marrokanerin und

£ untersucht den europäischen Harem.

q. Die dritte ist Türkin und singt auf
Kurdisch. Alle drei überschreiten sie

GRENZGÄNGERiNNEN

X kulturelle Grenzen. Ökonomische Apartheid

Ich bin eine Bürgerin der Grenze. Ich weiss

nichts von Staaten oder Nationalitäten. Ich fühle

mich einem Raum, der lebt und pulsiert,

zugehörig, dem Grenzgebiet Südspaniens und

Nordmarokkos.

Hier an der Grenze Südeuropas, wo die Staaten

ihre Militarisierung durchsetzen und dem

neoliberalen Wirtschaftssystem einen Sinn geben,
schaffen wir Menschen Orte des Widerstands.

Der Härte der Macht und des Gesetzes antworten

wir mit Mobilität und der Schaffung von

städtischen Netzwerken auf beiden Seiten der

Meerenge von Gibraltar. Wir sind eine Gruppe

von Menschen, die sich den Normen

widersetzen, die lineare Grenze unterlaufen und

Nichtorte kreieren.

Ich bin ein Organismus der Grenze, ein kleines

Teilstück, welches diesem Ort in meiner Rolle als

Frau einen Sinn gibt. Ich wurde in El Ejido,

Almeria, im Süden von Europa geboren. In einer

armen Region, die bis anhin nicht in die Kategorie

«Grenzgebiet» passte. Bis eines Tages das

neoliberale System entschied, meine Zone in

die Vorratskammer der anderen europäischen
Staaten zu verwandeln.

In weniger als dreissig Jahren haben wir uns

bereichert und eine monströse Produktion unter
Plastik errichtet, welche Früchte und Gemüse in

den Norden exportiert. Währenddessen
entwickeln wir uns zu effizienten Aufpassern der

Grenze, indem wir papierlose Migrantinnen
einsetzen und ein System der räumlichen

Segregation aufbauen, die einige von uns
«ökonomische Apartheid» getauft haben.

Seit einiger Zeit verschiebt sich die Südgrenze

bis nach Marokko. Europa braucht einen Polizisten,

der die schmutzige Arbeit der Militarisierung

der Grenze problemlos übernimmt und

ausführt. Das ökonomische System dieser neuen

Grenze konstruiert und definiert mittels

repressiver Massnahmen eine neue Form von

Eigentum.

Hier in Tanger, wo ich heute lebe, trifft man auf

die Symptome der neuen Grenze. Tausende von
Frauen arbeiten zu Konditionen der Ausbeutung

in der ausgelagerten Textilindustrie oder in

den Crevetten-Fabriken der grossen
Multinationalen. Gleichzeitig haben sich Tausende von
Menschen aus Schwarzafrika temporär in Tanger

niedergelassen und warten darauf, die

Meerenge von Gibraltar zu überqueren, um ins

Paradies der so genannten «ersten Welt» zu

gelangen.

Ich bin hier, weil ich psychologisch schon einmal

die Konstruktion der anderen Grenze, in El

Ejido, überlebt habe und weil wir hier mit vielen

Menschen, wie beispielsweise dem Frauenkollektiv

«AI Jaima» (das Zelt), über die Meerenge

von Gibraltar hinweg parallele Netzwerke, nicht

definierte und nicht kontrollierte Zonen
aufbauen wollen. «AI Jaima» arbeitet mit Frauen

aus der Textilindustrie zusammen. Die

Fabrikarbeiterinnen stehen in der Produktionskette der

grossen Multinationalen an letzter Stelle. In

Marokko werden diese Frauen nur für die Hausarbeit

oder als blosses Werkzeug der industriellen

Produktion in Betracht gezogen. Uns geht es

darum, andere Räume, die öffentlichen, zu

besetzen und uns in diesen Räumen, in welchen

Männer über die Zukunft für uns Frauen

bestimmen, einen Platz zu schaffen. Nur so können

wir unsere Probleme innerhalb dieser

patriarchalischen Gesellschaft lösen.

An vielen Abenden setze ich mich wie Hunderte

von anderen Menschen aus Tanger auf die

phönizischen Gräber oder den Kashbah (arabische

Burg), um mit dem Blick in die Ferne zu den

vielen Lichtern der nahen Küste Spaniens zu
schweifen.

Die Linien, welche uns trennen, kenne ich ganz

genau. Ich schaue mich um, denn viele, die heute

hier neben mir sitzen, werden morgen die

Grenzkontrolle ausgetrickst haben und auf
ihrem Weg nach Europa sein. Aber nun muss

ich zurück, denn in Beni Makada und anderen

Peripherien von Tanger gibt es zusammen mit
anderen Frauen noch viel Arbeit zu bewältigen,
viel Raum, welchen man unter dem Gesichtspunkt

«Geschlecht» neu definieren muss.

Übersetzung:
Sandra Plaza Fernandez und Angela Sanders

Helena Maleno Garzon ist Journalistin und
Aktivistin und lebt in Tanger und El Ejido.



Die Tyrannei der Grösse 36

«l_s war während meines erfolglosen
Versuchs, in einem amerikanischen Kaufhaus einen

Baumwollrock zu kaufen, denn das Wetter war
für meinen praktischen marokkanischen Lederrock

zu warm geworden, als mir gesagt wurde,
meine Hüften seien zu breit für Grösse 36. Ich

hatte also Gelegenheit zu erfahren, wie sehr das

westliche Schönheitsideal eine Frau körperlich
verletzen und erniedrigen konnte, genau so,

wie der Schleier, wenn er in von Extremisten

regierten Ländern wie dem Iran, Afghanistan
oder Saudi-Arabien von der Staatspolizei

durchgesetzt wird. Ja, an diesem Tag stolperte ich

über einen Schlüssel zum Rätsel des passiven

Schönheitsideals in der westlichen Haremsvorstellung.

Die elegante Verkäuferin in dem

amerikanischen Geschäft betrachtete mich, ohne

auch nur von ihrem Tisch aufzustehen, und sagte

mir, sie führten keine Röcke in meiner Grösse.

«In diesem grossen Laden ist kein einziger
Rock, der mir passt?», fragte ich zurück. «Sie

scherzen.» Ich glaubte ihr kein Wort und

vermutete, dass sie zu müde war, mich zu bedienen.

Ich hatte Verständnis. Aber dann fügte die

Verkäuferin ein herablassendes Urteil an, das

wie die Fatwa eines Imam (Rechtsspruch eines

islamischen Geistlichen, die Red.) klang. Es liess

keinen Raum für Diskussion. «Sie sind zu dick! »,

sagte sie. «Zu dick im Vergleich wozu?», fragte
ich und sah sie sehr aufmerksam an, denn mir

war klar, dass ich mich hier einem tief greifenden

Kulturunterschied gegenübersah. «Im

Vergleich zu Grösse 36», kam es von der Verkäuferin.

Ihre Stimme hatte die kalte Schärfe all

derer, die religiöse Gesetze durchsetzen. «Grösse

34 und 36 sind die Norm», fuhr sie fort, als

sie meinen verstörten Blick sah. «Abweichende

Grössen wie die, die Sie brauchen, bekommen

Sie in Spezialläden.»
Es war das erste Mal, das ich solchen Unsinn

über meine Konfektionsgrösse hörte. Die

Komplimente, die mir Männer auf den Strassen von

Marokko seit Jahrzehnten über meine
besondersweiten Hüften machten, hatten mich glauben

gemacht, die ganze Welt sehe das so. Es

stimmt wohl, dass ich mit fortschreitendem

Alterweniger Komplimente höre, wenn ich durch

die Medina gehe, und natürlich habe ich

bemerkt, dass in den Bazaren das Schweigen um

mich herum dichter wird. Aber da mein Gesicht

nicht in die örtlichen Vorstellungen von Schönheit

passt, hatte ich mich schon oft gegen
Bemerkungen wie «zirafa» (Giraffe, wegen meines

zu langen Halses) verteidigen müssen,

indem ich die Männer auf der Strasse sofort
ebenfalls beleidigte. Also hatte ich gelernt, meinem

Selbstbewusstsein zuliebe nicht allzusehr

auf meine Umwelt zu hören. Später, als ich zum
Studium nach Rabat gezogen war, entdeckte
ich zu meinergrossen Überraschung sogar, dass

gerade mein narzisstisches Selbstbewusstsein,

das ich zum Schutz gegen das entwickelt hatte,

was ich als «Schönheitserpressung»

bezeichne, mich für andere attraktiv machte. Meine

männlichen Studienfreunde konnten es gar
nicht glauben, dass mir ihre Meinung zu meinem

Äusseren absolut gleichgültig war. «Weisst du,

Karim, alles, was ich zum Leben brauche, sind

Brot, Oliven und Sardinen. Dass du meinen Hals

für zu lang hältst, ist ganz und gar dein

Problem.» Jedenfalls ist in der Medina nichts fest

und ernst, wenn es um Schönheit und Komplimente

geht, über alles lässt sich verhandeln. In

dem amerikanischen Geschäft schien das

anders zu sein.

Ja, dachte ich, ich hatte die Lösung zu meinem

Harem-Rätsel gefunden. Während der Muslim

mit Hilfe des Raumes die männliche Herrschaft

über die Frauen im öffentlichen Raum

festschreibt, macht sich der westliche Mann Zeit

und Beleuchtung zunutze. Er verkündet, dass

weibliche Schönheit bedeutet, wie 14 auszusehen.

Wer es wagt, wie 50, oder schlimmer noch,

wie 60 auszusehen, ist aus dem Rennen. Indem

er das weibliche Kind ins Rampenlicht stellt und

in seinen Filmen verkündet, dies sei das

Schönheitsideal, verurteilt er erwachsene Frauen zur
Unsichtbarkeit. Tatsächlich setzt der westliche

Mann heute Immanuel Kants Theorien aus dem

18. Jahrhundert durch. Frauen müssen schön

sein, was bedeutet, sie müssen kindlich und

etwas unterbelichtet aussehen. Eine Frau, die

erwachsen und selbständig aussieht und ihre Hüften

wie meine in die Breite gehen lässt, wird als

hässlich verurteilt. Und so scheidet die Trennlinie

des europäischen Harems jugendliche
Schönheit von hässlicher Reife. «Ich danke

dir, Allah, dass du mir die Tyrannei des Grösse-

36-Harems erspart hast», sagte ich vor mich hin,

als ich dann im Flugzeug von Paris nach

Casablanca sass, voller Sehnsucht, nach Hause

zurückzukommen. «Ich bin nur froh, dass Professor

Benkiki nichts von der Grösse 36 weiss. Man

stelle sich nur einmal vor, die Fundamentalisten

würden die Frauen nicht nur zwingen, sich zu

verschleiern, sondern auch noch einen Schleier

Grösse 36 vorschreiben.»

Ausschnitt aus:

Fatima Mernissi. 2000. Harem: Westliche
Phantasien-östliche Wirklichkeit. Herder.

ccc. Fatima Mermssi wurde 1940 in Fes,

Marokko, geboren und ist in einem Harem

aufgewachsen. Sie ist Soziologieprofessorin in

Rabat und hat sich in unzähligen wissenschaftlichen

Studien und literarischen Werken mit der
Situation von Frauen in islamischen Ländern
befasst. Ihr Buch «Harem: Westliche Phantasien

- östliche Wirklichkeit» ist eine amüsante, teils
sehr ironische Erlebnisgeschichte ihrer
Lesereisen durch Europa und die USA, bei denen
sie mit den Vorurteilen westlicher Journalisten
über den Harem als erotisches Paradies für
Männer konfrontiert ist. Aus ihrem Erstaunen
über diese Bilder geht sie der Frage nach den
Unterschieden westlicher und östlicher

Haremsvorstellungen nach. <
cc

Stadtviertel von Tanger



Martina Heeb

14

<ü

E
0)

-C
V
Q.
3
(0
X Politisch engagiert?

vJenau am 30. August 2002, dem türkischen

Nationalfeiertag, gab Sezen Aksu im antiken

Theater von Ephesus ein Konzert. Nun wäre dies

noch kein Grund für spezielle Aufmerksamkeit,
obwohl die historische Stätte allein den

Ansprüchen eines ausverkauften Konzertes am

türkischen Nationalfeiertag bestimmt gerecht

geworden wäre. Das Interesse der Öffentlichkeit

und der internationalen Medien speiste sich

aber zweifelsohne aus der Brisanz von Datum,

Ort - und Sprache. Vor 20 000 Menschen sang

die türkische Popdiva Songs in griechischer,

armenischer und erstmals auch in kurdischer

Sprache. Begleitet wurde sie von einem Kinderchor

aus der ostanatolischen Stadt Diyarbakir.

Nur wenige Wochen zuvor wurde im Parlament

der Gebrauch des Kurdischen in der Öffentlichkeit

erlaubt. Sezen Aksu war die erste Künstlerin

der Türkei, welche die gesetzlichen Grundlagen

für eine Gleichberechtigung der Kulturen

geschickt umzusetzen wusste. Mit ihrem

couragierten Auftritt handelte sich die Sängerin

zwar kein Verfahren wegen «Separatismus»

ein, doch die türkische Armeeführung liess mit
harscher Kritik nicht lange auf sich warten. Der

Tag des Sieges über die griechische Armee sei

nicht geeignet für derartige Auftritte. War es

tatsächlich ein politischer Anspruch, welcher

Sezen Aksu dieses viel beachtete Konzert
intonieren liess? Von verschiedenen anderen
Künstlerinnen und Sängerinnen wurde ihr vorgeworfen,

Politik für Eigeninteressen zu missbrauchen.

Ihr Weg zur Popdiva war allerdings alles

andere als geradlinig. Sezen Aksu Nilüfer Akbal

kam am 13. Juli 1954 als einzige

5 Tochter eines Lehrerpaares im

J westtürkischen Denizli zur Welt.

§ Als sie drei Jahre alt war, zog die

| Familie nach Izmir. Dort studierte
6 sie in den 70er Jahren Agrarwis-

jg senschaft, doch brach sie ihr Stu-

1 dium ab, um eine Gesangsaus-

.§ bildung in Angriff zu nehmen.
5 1976 schaffte sie mit ihrer dritten

Single den Durchbruch. 1979

hatte sie sogar eine Filmrolle,

welche ihr wegen ihrer Körper-

grösse den Spitznamen «Minik

Serce» (kleiner Spatz) einbrachte.

1982 schrieb sie ein eigenes

Musical, mit dem Namen «Bin Yil

Önce Bin Yil Sonra» (Tausend

Jahre früher, tausend Jahre später),

in welchem sie selbst

mitwirkte. Mit Goran Bregovic
produzierte sie «The Wedding and

the Funeral» und zog damit weitere Aufmerksamkeit

der Weltmusikszene auf sich.

Sezen Aksu komponiert, textet und fördert
auch junge Nachwuchstalente. Dazu gehören

einige ihrer ehemaligen Backgroundsängerln-

nen wie Tarkan (das zum internationalen Hit

avancierte «Küsschenlied» wurde von Sezen

Aksu geschrieben), Levent Yüksel, Yildiz Tilbe

und die seit dem Grand Prix de la Chanson d'Eu-

rovision 2003 frenetisch gefeierte Sertab Ere-

ner. Die Popdiva selbst ist eine Persönlichkeit mit
vielen Facetten. Sezen gilt als Verwandlungs¬

künstlerin, welche sich ausgiebig und genüsslich

in Szene zu setzen vermag - daher auch der

häufig angestellte Vergleich mit Weltstar
Madonna. Ihre Karriere wird zudem begleitet von

verschiedenartigsten Rätseln, obskuren
Gerüchten und Spekulationen.
Auch musikalisch lässt sie sich nicht in ein Schema

zwängen. Die Sängerin wehrt sich zwar
nicht gegen irgendwelche Etiketts, doch

beweisen ihre grundlegenden Stiländerungen
die Sinnlosigkeit einer Klassierung. Nach dem

grössten Erfolg 1991 mit «Gülümse» (Lächle)

schockierte sie ihre Fans zwei Jahre später mit
den beiden experimentierfreudigen Alben

«Deli Kizin Türküsü» (Das Türkü - türkisches

Volkslied des verrückten Mädchens) und «Isik

Dogudan Yükselir - Ex Oriente Lux» (Das Licht

geht im Osten auf).

Ihre Lieder handeln von Liebe und Sehnsucht,

natürlich, aber auch von Kampf und Leid, von
Stärke und Schwäche. Ihre oftmals unkonventionellen

Texte entlarven sie als Meisterin der

Sprache. Trotzdem, oder gerade deswegen,

spricht sie eine grosse Mehrheit der Bevölkerung

an-fast jede Türkin und jederTürke kann

mindestens eines ihrer Lieder auswendig. Mit
dem Auftritt in Ephesus ist sie ihrem eigenwilligen

Stil treu geblieben. Eine Künstlerin, die das

Bad in der Menge liebt, bleibt sie dennoch.

Doch mit einem symbolischen Auftritt dieser

Stärke hat sie weit mehr bewegt, als die

Aufmerksamkeit auf ihre Person zu lenken. Die

anfängliche Euphorie anderer Sängerinnen und

Dichterinnen, diesem Trend zu folgen und
kurdische Texte zu verfassen, ist mittlerweile etwas
verblasst. Die Regierung, welche das längst
fällige Gesetz erlassen hat, besitzt nicht wirklich
ein Interesse an interkulturellem Austausch. Es

werden noch viele beherzte Auftritte wie der

von Sezen Aksu in Ephesus nötig sein, um die

Kluft aus den Köpfen zu verbannen.

Martina Heeb studiert in Zürich Anglistik,
Geschichte und Türkisch.


	Grenzgängerinnen : ökonomische Apartheid

