
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (2003)

Heft: 3

Artikel: "Muslimische" Frauen und "westliche" Feministinnen : eine Debatte um
Partikularismus und Universalismus

Autor: Mojab, Shahrzad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Shahrzad Mojab

«MusliiviiscHE» Frauen unci
«W/EStLÎcIh E» FEMÎNiSTiNNEN

Eine Debatte um Partikularismus und Universalismus

Die Diskussion um den Schleier zeigt
die Spaltung von Feministinnen in zwei
Lager: Partikularistinnen verteidigen ihn
als Ausdruck einer authentischen
muslimischen Kultur, während Universalistin-

nen darin die weltweite Unterdrückung
von Frauen erkennen. Beide machen
einen Fehler: Sie gehen von Homogenitäten

unter Frauen aus, wo keine sind.

IDer
Schleier war und ist nicht nur ein Symbol

männlicher Herrschaft und staatlicher Macht,

sondern auch Ort theoretischer und politischer

Kämpfe innerhalb feministischer Bewegungen
und der Geschlechterforschung. Viele Feministinnen

im Westen sehen ihn als Ausdruck

unterdrückender männlicher Herrschaft. Aber

einige postmoderne Feministinnen - ich würde
sie Partikularistinnen nennen - verteidigen
manchmal die Verwendung des Schleiers als

authentischen Ausdruck einer speziellen Kultur

und «gelebter Erfahrung» muslimischer Frauen,

und sie bezeichnen Kritik am Schleier als

«eurozentristisch» und imperialistisch. Das

zentrale Problem ist dabei genau diese Idee von
«muslimischen Frauen».

Konstruktion der muslimischen Frau

Der Begriff «muslimische Frauen» ignoriert die

Heterogenität von Frauen in islamischen

Gesellschaften und konstruiert diese als eine

universelle Kategorie, die durch ein spezifisches

Charakteristikum, nämlich eine gemeinsame

Religion, geformt wird. Diese phantasierte
muslimische Frau ist so einzigartig, dass sie rein gar
nichts - weder Forderungen, Rechte, Politiken

noch Ideale-mit westlichen Frauen gemeinsam
haben kann. Unterschiede werden zu einer
universellen und unüberbrückbaren Trennung.
Einer der Mythen rund um den Schleier ist, dass

er von der Mehrheit muslimischer Frauen

getragen wird. Es ist sowohl im Westen als auch

im Iran oft unbekannt, dass die meisten Frauen,

Musliminnen und Nichtmusliminnen, nie den

islamischen Schleier über ihre Gesichter und Körper

gezogen haben. Frauen mit und ohne

Bedeckung haben durch Jahrhunderte Seite an

Seite gelebt, und die Kleriker haben entweder

versagt oder gar nicht darauf Wert gelegt, ihn

allen Frauen aufzudrängen. Es ist wahr, dass

in der Türkei, Ägypten oder Algerien das

Verschleiern für einige Frauen ein Akt des Widerstands

gegen den säkularen Staat ist.

Partikularistinnen verwechseln aber diesen Kampf gegen
den Staat mit Widerstand gegen das Patriarchat.

I eminismus-eine Erfindung
des Westens?
Viele Kolonialisten, Reisende und andere Leute

aus dem Westen, die islamische Länder besucht

haben, setzen die Segregation und Unterordnung

der muslimischen Frau in Gegensatz zur

integrierten und befreiten westlichen Frau.

Zahlreiche Forderungen der westlichen

Frauenbewegung waren jedoch auch muslimischen

Frauen im gesamten 20. Jahrhundert ein

Anliegen. Die skrupellos ausgebeuteten Arbeiterinnen

im Iran forderten und fordern ebenso

gleiche Bezahlung, gleiche Chancen oder

Kinderbetreuungseinrichtungen. Und der Zugang

zu empfängnisverhütenden Mitteln, der oft als

rein westliche feministische Forderung verstanden

wird, wurde von islamischen Staaten

propagiert. Gegen die Partikularistinnen können

mehrere Einwände vorgebracht werden:
Erstens ist es nicht angebracht, jegliche westliche

Kritik als kolonialistisch und rassistisch zu

verdammen. Diese Meinung wird zwar von islamischen

Staaten weit verbreitet, aber nicht von
der Mehrheit muslimischer Frauen geteilt. Zweitens

fühlen sich auch viele muslimische Feministinnen

zutiefst der Demokratisierung des

Lebens verpflichtet. Westliche Frauen haben in

ihrer Kritik an der Verschleierung keinesfalls

jene iranischen Männer und Frauen übertroffen,

die die Verwendung des Tschador im

gesamten 20. Jahrhundert kritisiert haben. Drittens

können Frauen in islamischen Ländern sehr

wohl dem Rassismus westlicher Staaten und

Medien widerstehen wie auch dem Rassismus,

der von islamischen Führern propagiert wird.
Muslimische Frauen können zum Beispiel sehr

klar das vereinte Agieren des Vatikans und der

islamischen Republik gegen Frauenrechte
sehen.

Jenseits
von Partikularismus und

Universalismus

Ohne gleich alle Unterschiede zwischen Frauen

zu negieren, gibt es Alternativen zum partiku-
laristischen Ansatz: Wir können einen dialekti¬

schen Zugang wählen, der die Individualität und

Partikularität jeder Frau und jeder feministischen

Bewegung in ihrem historischen Kontext

anerkennt. Gleichzeitig können wir anerkennen,

dass sie in ihrer Einzigartigkeit einen

gemeinsamen Kampf gegen kapitalistische und

präkapitalistische Patriarchate teilen. Wir können

die freiwillige Wahl jeder Frau, den Schleier

zu tragen, respektieren, und wir können

gegen erzwungene Entschleierung protestieren.

Gleichzeitig können wir die Verschleierung oder

jegliche andere Art der Geschlechtertrennung
kritisieren. Weder sollten muslimische Frauen

als Geiseln ihrer islamischen Identität gehalten

werden, noch westliche Frauen auf ihre

Religion, ethnische Zugehörigkeit oder geographische

Verortung reduziert werden. Die

feministische Bewegung wird nicht totalitär bloss

dadurch, dass Allianzen auf nationaler, regionaler

oder globaler Ebene gebildet werden. Solche

Allianzen stehen in keinem Widerspruch zu

gegenseitigem Respekt für kulturelle Differenzen.

Zum Erreichen des Ziels der Befreiung sollten

unsere Praktiken nicht durch theoretische

Positionen eingeschränkt werden, die uns spalten

und schwächen.

Deutscher Erstabdruck: Frauensolidarität 4/2002

Übersetzung: Eva Kalny

Shahrzad Mojab unterrichtet und forscht am
Ontario Institute for Studies in Education der
Universität Toronto, Kanada. Sie ist Autorin von
»Women of a Non-State Nation: The Kurds»

(2001, Mazda Publishers) und Koautorin von «Of

Property and Propriety: The Role of Gender and
Class in Imperialism and Nationalism» (2001,

University of Toronto Press).


	"Muslimische" Frauen und "westliche" Feministinnen : eine Debatte um Partikularismus und Universalismus

