
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (2000-2001)

Heft: 4

Artikel: Privat ist lediglich der Raum : das rituelle Totengedanken von Frauen in
der Türkei

Autor: Möwe, Ilona

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_____
" __ .V-'

:

-

' f
- a' A

4

Zu speziellen Totengedenkfeiern
versammeln sich in der Türkei Frauen
in Privathäusern. Die religiösen und
sozialen Komponenten dieser Rituale

gehen jedoch über den intimen
Rahmen hinaus.

WÊm

«Ich habe Durst», rief sie,

«ich habe Durst, ich brenne vor Fieber!»

Und sofort wurde ihr ein

übersprudelndes Glas gereicht.
Weiss war dieses Glas,

weisser als Schnee, und kälter;
Keine kandierte Frucht

hat je halb so viel Süsse gehabt.
«Ich trank es und wurde

von strahlendem Glück erfüllt,
Selbst und Licht konnte
ich nicht länger unterscheiden.»

Jo ruft Emine, die Mutter des Propheten
Mohammed, vor der Geburt ihres Sohnes aus. Der

Prophet des Islam ist bekannt, auch sein Name.

Aber kennen wir auch den Namen seiner Mutter?

Ist es vielleicht möglich, dass die Mütter der

Propheten in den Formen des Volksglaubens im

Islam wie im Christentum ihren festen Platz

haben, das ihrer gedacht wird, besonders in der

religiösen Praxis von Frauen?

Der Ausruf von Emine ist der Höhepunkt eines

Rituals unter Frauen unter anderem zum
Totengedenken 40 Tage nach dem Tod einer Person

und an ihrem jeweiligen Todestag. Die Toten

werden erinnert, indem die Frauen eine besondere

Geburt erinnern. Tod wird hier durch
Leben transzendiert, die Freude gewinnt Oberhand

nach erlittenem Schmerz.

Tod und Geburt erscheinen hier nicht nur als

Gegensätze, und Frauen haben mit ihrer Fähigkeit

zu gebären eine Verbindung zu beidem. Vierzig

Tage nach dem Tod finden die mevlût als

Totengedenkfeiern statt; in den ersten vierzig

Tagen nach einer Geburt, einer Periode mit
speziellem Namen, müssen Frauen besondere Vor-

sichtsmassnahmen treffen. Man sagt, das Grab

der Wöchnerin ist vierzig Tage offen, der
Mutterleib ist offen für infektiöse und andere

Gefahren. Der Leib ist der Weg zum Grab, und das

Grab ist der Leib, in dem der Mensch auf die

zweite Geburt für ein ewiges Leben wartet. Die

Geburt gilt im Islam als Djihad der Frau, als ihre

Art der besonderen Anstrengung für den Glau¬

ben. Eine Frau, die im Wochenbett stirbt, geht
als Märtyrerin sofort ins Paradies ein.

Dl'as mevlût
Das mevlût ist eine hymnische Gedichtrezitation

und deutlich nicht aus dem Koran heraus zu

erklären. Die Gedichtrezitationen haben vielmehr

mit der Überlieferung von Volksbräuchen zu

tun, aber ihre eindeutige Herkunft ist unklar.

Mev/üf-Rezitationen gelten als religiös
verdienstvoll und heilbringend und haben sich im

ganzen islamischen Raum verbreitet. Formen

des mevlût lassen sich sowohl in Ost- und Westafrika

wie in Südostasien finden. Sie lassen sich

in ganz unterschiedliche Anlässe einbauen. In

der Türkei, in der Provinzhauptstadt Aydin bei

der westlichen Ägäisküste, in der ich selber

mehr als 2 Jahre forschte und lebte, sind sie

auch Bestandteil von Hochzeiten und Be-

schneidungsfesten von Buben. Nach der Rückkehr

von einer Pilgerreise, wenn man ein grosses

Essen gibt, kann dies ebenfalls mit einem

mevlût verbunden werden. Man kann aber

auch genereller ein mevlût für Neuanfänge,
besondere Ereignisse und alles, für das man sich

Glück und Segen wünscht, veranstalten. So war
ich beispielsweise auch einmal bei einem mevlût

zugegen, das eine Frau zum Schulanfang
ihres Enkels gab.
Es muss aber auch deutlich hervorgehoben werden,

dass nicht alle Frauen sich für Rezitationen

eines mevlût versammeln und viele in ihrem
Leben noch nie die hier beschriebene Art eines

mevlût erlebt haben; den Eindruck von Einheitlichkeit

in Bezug auf religiöse und soziale Praktiken

in der Türkei oder gar «im Islam» zu

erzeugen, wäre völlig verkehrt. Eine Minimalform

von mevlût verbunden mit der Zubereitung und

Verteilung bestimmter Speisen ist allgemein
verbreitet und gehört zu Hochzeiten und

Beschneidungen und dem Tod einer Person. Aber

elaboriertere Formen sind nicht verallgemeinerbar.

Ein mevlût ist auch nicht in jedem Fall ein Ereignis

nur unter Frauen. In Aydin sind Männer und

Frauen an einem mevlût bei Beschneidung,
Hochzeit und nach der Pilgerreise gemeinsam
versammelt. Das ist nicht überall in der Türkei

so, die Geschlechtertrennung ist je nach Region,

religiösem Hintergrund und Bildungsstand



unterschiedlich ausgeprägt und bei manchen

gar nicht üblich. Männer und Frauen sitzen aber

etwas getrennt voneinander, häufig durchaus

in Sichtweite, und hören die Stimme des in

diesem Fall männlichen Rezitators über Lautsprecher.

Da'as Ritual
Das mevlût findet in Privathäusern statt. Die

Veranstalterin lädt nicht immer offiziell dazu

ein. Ein mevlût spricht sich herum und man geht
hin und gibt der Veranstalterin damit die Ehre.

Bei den mevlût in meiner Nachbarschaft zum

Beispiel waren alle in derselben Strasse und

etwas darüber hinaus wohnenden Frauen

selbstverständlich gekommen. Es versammelt sich

eine grosse Anzahl von Frauen, je nach

Beziehungskreisen einer Frau variierend, aber

durchschnittlich sind 40 bis 50 Frauen anwesend. Je

mehr kommen, desto besser für die Lebenden

und dieToten. Wie in Besuchszirkeln unter Frauen

und ihren Teevergnügen am Nachmittag in

öffentlichen Lokalen sind Kinder bei einem

mevlût nicht willkommen und selten anwesend.

Die mevlût sind eine weitere wichtige soziale

und religiöse Gelegenheit für Frauen, ihre Häuser

zu verlassen und sich dieses Mal nicht weltlich

wie beim Teevergnügen zu amüsieren, aber

doch auch emotional zu entladen. Besuche von

bekannten Heiligengräbern, für die Frauen

sogar gemeinsam auf längere Reisen gehen, bieten

ebenfalls eine solche Gelegenheit.
Die Erinnnerung an die Toten kann für ein

Kollektiv von Toten gedacht sein, oder für
ausgewählte Tote. Das Gedenken kann Vater, Mutter,

Grosseltern, Tanten und Onkel einer Frau

umfassen, die Verwandten des Mannes können

miteinbezogen werden, vielleicht sogar noch

tote Nachbarn, oder die Frauen gedenken nur
ausdrücklich der Mutter einer Frau, und sie

gedenken des Propheten.

Die Veranstalterin engagiert für die Rezitation

in der Regel einen weiblichen hoca (religiöse

Lehrerin), die den Text für die Rezitation in

einem Heft handschriftlich in ihrer bevorzugten
Version eingetragen hat. Es gibt unterschiedliche

Textversionen des mevlût, in Büchern

festgehaltene und handschriftlich fixierte. Die

handschriftlichen Versionen von weiblichen hoca,

die rezitieren, sind insgesamt sehr viel länger
und komplexer als die der männlichen. Sie weisen

mehrere Höhepunkte auf, wie die Geburt

Mohammeds, die Wunder von Allahs Apostel,
Mohammeds Reise im Himmel mit Bitte um

Aufnahme. Darum dauern die mevlût für die

Toten unter Frauen auch sehr viel länger als

gemischtgeschlechtliche bei Hochzeiten und

Beschneidungen von Buben, nämlich zwei bis drei

Stunden. Bei den anderen Übergangsritualen

rezitieren Männer nur eine halbe bis eine Stunde.

Auffällig im Vergleich zu den anderen mevlût

ist nicht nur Länge und Komplexität, sondern

auch die emotionale Aufgeladenheit, die

Bewegung dabei, der Körperkontakt und die

Intimität.

Bevor die Frau hoca und bis alle übrigen
eingetroffen sind, unterhalten sich die Frauen über

ganz alltägliche Dinge. Beginnt die Rezitation,

legen sich alle Frauen - auch jene, die sich sonst

nicht bedecken - ein grosses weisses
feingewebtes und an der Stirne mit Spitze besetztes

Tuch locker über Kopf und Schultern.

Die Rezitatorin kann Stellen wie lange Lamenti

in die Länge ziehen, sich wiegen und in manchen

Fällen in tranceähnliche oder ekstatische

Zustände verfallen. Desgleichen die anderen

Frauen, die sich mehroderweniger ganz der

Rezitation hingeben, sich wiegen und weinen,
manche werden vielleicht von der Frau hoca

aufgefordert und ermuntert, selber zu rezitieren

und einen Chor zu bilden. Bis zu jedem Ab-
schluss einer Strophe oder einer dazwischenge-
schobenen Koransure mit einem amin (Amen)

sitzen die Frauen mit nach oben geöffneten
Händen - manche jungen Frauen etwas
versteckt im Hintergrund, da sie rotbemalte Nägel

haben; das sollte bei diesem Anlass nicht sein.

Ein elaborierter Höhepunkt ist die Geburt
Mohammeds. Seine Mutter Emine ist umgeben von

einem wunderbaren Licht, Engel besuchen sie

auf ihrer seidenen Matratze. Dann kommen

drei Huris, übernatürliche Kreaturen, die ihr die

aussergewöhnlichen Qualitäten ihres Sohnes,

den sie gebären wird, verkünden. Der Schrei

Emines und die Löschung ihres fiebrigen Durstes

wird von den am Ritual beteiligten Frauen

nachvollzogen, ihnen wird ein Gefäss mit einem

kalten Getränk gereicht, das sie leeren. Im

Moment der Geburt kommt ein weisser Vogel

geflogen und streicht der Mutter über den

Rücken. Alle Frauen stehen auf, bewegen sich

durch den Raum und imitieren dieses Streicheln,

streichen sich gegenseitig über den Rücken. Das

nächste Gebet erfolgt stehend. Dann wird
Mohammed begrüsst, und die Frauen gehen wieder

durch den Raum und begrüssensich, indem

sie beide Hände langsam aneinander
entlangstreichen und sich dabei intensiv in die Augen
blicken.

Besuch bei einem Heiligengrab.

Im Rythmus der Rezitation werden alle Frauen

wie zur Akzentuierung zwischen den einzelnen

Teilen mit Rosenwasser besprengt.
Das mevlût endet häufig mit einer lauten und

eindringlichen «Erziehungspredigt» von Seiten

der Frau hoca wie eine muslimische Frau zu sein

hat; der Schwerpunkt liegt dabei auf der

Verhüllung des Körpers, aber auch der notwendige

Gehorsam dem Ehemann gegenüber wird

erwähnt.



ïÂ
J If ff iO;iP::'''

>»: ifp-
ft

vatter
dus RestaüfOfit Café

Der bionier am
Bärenplatz. ivatter

Die Manufaktur im Bergeil bietet

Qualität ohne Kompromisse:

hochwertige, ökologisch sinnvolle Produkte.

Damit gute Pflege Freude macht!

Bergkräuter-Seife lOOgr 4.90
Hanföl-Seife 100 gr 5.90
Badeöl Melisse 100 ml 13.50
Gesichtswasser 125 ml 12.50
Ringelblumen-Hautcreme 50 ml 14.80
Pflegecrème Hanf 50 ml 20.00
Feuchfhaltecrème 50 ml 20.00
Körpermilch 200 ml 18.00
Solar-Hautschutzcrème 100 ml 14.40
Fusspflege-Balsam 40 ml 9.80
Massage-Balsam Hanföl 50 ml 16.50
Eau de Soglio 60 ml 18.50

Dokumentation: SOGLIO-PRODUKTE

7608 Castasegna
Tel./Fax 081 822 18 43
www.soglio-produkte.ch

SOGLIO
Qualität aus Graubünden!

mm
W

Gault-Millau-
Restaurant
Oekohotel
Sternzeichen-
Zimmer

Venus-Nacht
für zwei
Arrangement mit aphrodisischem
Menu und kleinen Überraschungen im
Zimmer.

Tel. 071 3741511 / Fax 37419 41

e-mail: roessli.mogelsberg@freenet.ch

Turbinenstrasse 24, Zürich 5

Quartier-, Bin-, Sandwichladen:
Brauerstrasse 87, Zürich 4

Biere aus aller Welt

PUDDING PALACE
FRAUEN KOCHEN FÜR FRAUEN

Dienstag-Freitag 12-14 Uhr
18 — 22 Uhr

Reservation 01 - 271 56 98

Frauenzentrum

Mattengasse 27 8005 Zürich

——
Wir kochen auch privat für 2 bis
200 Personen

TOKK9-1ŒJ2
schlüssel

Indisch-ceylonesische Küche und Buffet,
Glas-Pavillon, Naturgarten

Sonntags-Buffet mit speziell grossem
Angebot.

Ihre Gastgeber: Susi und Riz Careem, Unterehrendingen
Telefon: 056/222 56 61 «5 km nördlich von Baden)

Internet: www.curry.ch



Eine «Erziehungspredigt» lautete:

Einem Mann starb die hochschwangere
Frau und sie wurde beerdigt. Später
suchte der Mann überall seinen Pass,

weil er nach Deutschland gehen wollte,

er konnte ihn aber nicht finden. Ihm

kam die Idee, dass er bei der Beerdigung
ins Grab gefallen ist, und so lässt er das

Grab zehn Tage nach der Beerdigung
öffnen. Man findet die Frau lebend und
neben ihr ein lebendiges Neugeborenes.
Rücken und vorderer Ausschnitt der Frau

sind rot und wie verbrannt. Die Deutung
der Frau hoca: die Frau hat im Bett ihrem

Mann den Rücken zugekehrt, sich vorne

zu sehr entblösst und zu viel Geschmeide

umgehängt. «Wendet euren Männern

im Bett nicht den Rücken zu, ehrt
sie, haltet euch bedeckt.»

Trotzdem geht ein Teil der Frauen nach Erhalt

eines Schmalzkringels oder Bonbons genauso
nach Hause wie sie gekommen sind: unbedeckt

und nicht verhüllt, ein wenig kichernd über die

Ermahnungen. Die Autorität der Frau hoca ist

begrenzt.

(Religiöse Aktivitäten von Frauen -
eine Privatsache?
Die Totengedenken unter Frauen finden in

Privathäusern statt. Ist dieses Faktum ein Indiz

dafür, dass diese religiöse und soziale Aktivität
als Privatsache bezeichnet werden kann? Gibt

es eine geschlechtliche «Arbeitsteilung» in der

Religion, bei der religiöse «Arbeit» hauptsächlich

in Männerhände gelegt wird, sodass Männer

das Wohlergehen der muslimischen

Gemeinschaft und die spirituelle Sicherheit ihrer

Haushalte sichern, wie viele meinen? Sind also

religiöse Aktivitäten von Männern öffentliche

religiöse Aktivitäten und weibliche privat?
Sehen wir uns die mit mevlüt und Tod verbundenen

Praktiken insgesamt und in Bezug auf

Geschlechtertrennung und geschlechtliche

«Arbeitsteilung» an, lässt sich die Aussage der

geschlechtlichen Trennung religiöser Aktivitäten
in öffentlich-formelle der Männer und
privatinformelle der Frauen nicht bestätigen.
Eine gewisse Abgeschlossenheit und

Verborgenheit wird durch die Eigenschaft der Stimme

legitimiert. Rezitiert ein weiblicher hoca ein

mevlüt und liest aus dem Koran, sollte ihre Stimme

vor Männern akustisch verborgen sein. Eine

solche Ansicht wird mit der Begründung
vertreten, die weibliche Stimme zu hören sei gü-
nah, eine Sünde. Männer haben sich für die

Zeitdauer der Rezitation fern zu halten. Auch

der Ehemann der Frau, die das mevlüt
veranstaltet, kann sein Haus nicht betreten, was Frauen

manchmal lachend vermerken: «Jetzt muss

er noch ein paar Runden ums Haus drehen.»

Das mevlüt hat religiöse und soziale Komponenten

und geht auf jeden Fall über einen kleinen

intimen Rahmen hinaus. Ausserdem kann

man das Gedenken an die Toten, das überdies

noch die Lebenden zusammenführt und

zusammenhält, als im individuellen und kollektiven

gesellschaftlichen Interesse sehen. Die im

mevlüt gelebte Emotion und Trauer findet im

Kollektiv statt und fängt Einzelne und ihre Trauer

auf. Diese wird überdies transformiert, denn

es gibt ein transzendierendes Ereignis, in dem

man letztendlich von Allah erhört und

aufgenommen und errettet wird. Das mevlüt endet in

der geteilten Freude über diese Rettung, alles

andere sind Phasen und Stationen auf einer Reise,

die ja auch thematisch in der Reise Mohammeds

durch die sieben Himmel enthalten ist. Die

Frauen kreieren und bestätigen das Versprechen

individueller Rettung, die allen Musliminnen

offeriert wird. Gesellschaften können eben

ein kollektives Interesse an Tod und Gedenken

nur bestimmten Teilen der Gesellschaft

anvertrauen, manche bevorzugt den Frauen - so wie
auch unter anderem in Griechenland - da diese

durch ihre Fähigkeit zu gebären eine Beziehung

zum Leben haben und Leben und Tod

häufig, jedoch nicht immer, miteinander

verknüpft werden.
So sehen wir das Totengedenken als sozial und

gesellschaftlich wichtige Angelegenheit mit

ausgeprägten Formen. Diese Eigenschaften

gelten sonst als Attribute für den öffentlichen
Charakter einer Sache. Privat ist lediglich der

Raum, in dem das Totengedenken stattfindet,
und persönlich ist das Vergnügen, das manche

Frauen mit solchen Ereignissen verbinden. Allzu

oft reicht dies aus, um gerade weiblichen

Praktiken ihre öffentliche, im Sinne von sozial

und gesellschaftlich relevante, Bedeutung

abzusprechen.

\^ränderungen: Gewinn und Verlust
für Frauen
Von modern orientierten Frauen, aber auch von
den modernen politisch-religiös engagierten,
werden religiöse Praktiken mit ekstatischen

Elementen oftmals abgelehnt oder gar verachtet -
teilsaus identischen Gründen, nämlich mit
Verweis auf die im Islam so wichtige Vernunft. Und

in diesem Zusammenhang wird der emotionale

Charakter, den eventuell weibliche religiöse
Aktivitäten aufweisen können, wichtig. Frauen

bestätigen mit jeder stark emotional aufgeladenen

Äusserung ein Modell, in dem Chaos und

Vernunft aufgespalten und mit dem weiblichen
und männlichen Geschlecht assoziiert werden.

Klingt bei dem Vernunftbegriff ausserdem

Verantwortung mit an, scheinen Frauen sich mit
ihren Praktiken zudem als verantwortungsloszu
zeigen und mit ihrem Verhalten die soziale

Kontrolle zu rechtfertigen, der sie oftmals unterliegen.

Wenn modern religiös orientierte Frauen

traditionelle weibliche religiöse Praktiken

ablehnen, lehnen sie deshalb mehr ab als nur eine

spezielle traditionelle Praktik. Sie greifen eine

lange Tradition islamischer Geschlechterkonzeptionen

an. Dem damit verbundenen Verlust

an emotionaler Entladung, in der Frauen ihre

Sorgen «wegwerfen» können wie sie sagen,
setzen sie Neuinterpretationen ihrer Natur und

Rolle entgegen, die gewisse Formen weiblicher
Praktiken für manche Frauen längerfristig auch

überflüssig machen könnten. Für diejenigen

Frauen, die in modernen Kontexten keine neuen

Räume für sich erobern, muss aber auch klar

ein Verlust, der zunächst durch nichts

aufgewogen wird, konstatiert werden, wenn ihre

alten religiösen und anderen Praktiken verachtet

werden. Möglicherweise können manche in

neue Kontexte eingebaut werden, so wie das

mevlüt als allgemeines Übergangsritual in

verschiedene Situationen und nicht nur bei

Hochzeiten, Beschneidungen und Beerdigungen.
Das mevlüt für den Schulanfang eines Enkels,

das ebenfalls nur unter Frauen gefeiert wurde,
liefert ein solches Beispiel

Ilona Möwe ist promovierte Ethnologin. Eines

ihrer Spezialgebiete sind Geschlechterbeziehungen

und Verwandtschaft, besonders in islamisch

geprägten Gesellschaften. Sie lebte für Lehr- und

Forschungszwecke vier Jahre in der Türkei und

war anschliessend wissenschaftliche Assistentin
und Dozentin am Ethnologischen Seminar in
Zürich. Ihr Buch «Umstrittene Grenzen. Untersuchungen

über Geschlecht und sozialen Raum in

einer türkischen Stadt» erschien dieses Jahr.

Heute arbeitet sie als Koordinatorin im Flüchtlings-

und Asylbereich bei der Caritas.


	Privat ist lediglich der Raum : das rituelle Totengedanken von Frauen in der Türkei

