Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1998-1999)

Heft: 2

Artikel: Ent-kolonisiere dich!

Autor: Volkart, Rita

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1053837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRAZ 98/2

Was bedeutet es, in einer Kolonie, zum Beispiel in Siid-Rhodesien, dem heutigen
Zimbabwe, in einer gemischt-rassischen Familie aufgewachsen zu sein? Ein Essay liber
die verinnerlichte Kolonie und die eigene Identitat.

nt-
Dich!

Rita Volkart

Als Audrey Huntley vor einem halben Jahr
im Zurcher Frauenzentrum ihr Buch (siehe
Kasten) vorstellte, kam es mir vor, als sei sie mit
ihrer Botschaft explizit fir mich angereist: Ent-
kolonisiere Dich! Obwohl sie einen ganzen
Abend lang dartber sprach, was in Kanada mit
den Ureinwohnerinnen und ihren Nachkom-
men als Folge der Kolonialisierung geschah,
wusste und fuhlte ich, dass meine afrikanische
Vergangenheit genau dieselben inneren Aus-
einandersetzungen bewirkt hatte. Auch ich
hatte die Normen und Werte der kolonialisti-
schen Unterdriickung derart verinnerlicht, dass
ich mein Verhalten in Extremsituationen noch
immer als fremdgesteuert erlebe; noch immer
kommt es vor, dass ich verstumme, wo ich laut,
klar und stark sein will; dass ich mich dusserlich
anpasse, ohne innerlich die geringste Anpas-
sung zu empfinden.

So war ich 1997 unverhofft in eine Situation
geraten, die mich atmospharisch in meine er-
sten zehn Lebensjahre zurlickversetzte. Meine
Reaktion auf einen verbalen Angriff aus einer
sich einig fuhlenden Arbeitsgruppe ist wohl
nicht unablich fur frih Kolonie-Traumatisierte:
Ich war innert Sekunden zu einem Schwamm
geworden, der sich mit Entwertung und Miss-
achtung meiner Person vollgesogen hatte. Ich
fuhlte mich derart bedroht, dass ich ver-
stummte, ohne mich fir mein Anliegen wei-
terhin einsetzen zu kénnen, obwohl ich mit kei-
ner Lebenszelle einverstanden war mit den
massiven Pauschalurteilen, die mir prasentiert
wurden. Das wiederum versetzte mich in tiefe
Scham, in Schock und Wut. — In diesem Zu-
stand begegnete ich Audrey Huntley und ihren
Ausfihrungen, die mir halfen, dieses Ereignis
zu verstehen und etwas versohnlicher mit mir
umzugehen.

\/\/as war geschehen? Der Ursprung meiner
Geschichte liegt weit zurtick: 1950 in der eng-
lischen Kolonie Sud-Rhodesien, im heutigen
Zimbabwe geboren, wuchs ich in einer Kolonie
auf, in welcher sich der Rassismus bis 1960 der-

art verscharft hatte, dass unsere nicht-ganz-
weisse-nicht-ganz-schwarze  Familie immer
mehr unter den herrschenden Werten und Nor-
men zu leiden hatte. Worin bestand aus kolo-
nialistischer Sicht unser Vergehen? Es zeigte
sich zum Beispiel darin: Meine als «coloured»
bezeichnete Mutter hatte keine rassenreine,
gleich weisse Herkunft vorzuweisen. Es war ihr
anzusehen, dass sie etwas Dunkles mit sich
herumtrug, denn ihre seidene Haut schimmer-
te in einem sanften hell-braun. Am liebsten
hielt sie sich im Schatten auf, um nicht wirklich
braun zu werden.

Auch glaube ich, mich erinnern zu kénnen,
dass sie Angst hatte, uns Kindern einen Stein
in den Weg zu legen mit ihrer Hautfarbe: Wenn
sie uns von der Schule abholte, schminkte sie
sich mit weissem Talkpuder, um die hellhduti-
gen, aus Irland oder England stammenden
Mutter nicht auf uns aufmerksam zu machen.
Da meine Mutter einen weissen Mann gehei-
ratet hatte, machte ihr Versteckspiel vorder-
grindig auch Sinn: Solange unser Familien-
geheimnis nicht aufflog, konnten meine
Schwester und ich die Schule fur Weisse besu-
chen. Schwarze und gemischt-rassige Kinder
besuchten die fur sie vorgesehenen Schulen,
wo gezielt weniger vermittelt und investiert
wurde. Ausserdem war eine Mischehe gesamt-
gesellschaftlich ein rotes Tuch, basierte doch
ein wesentlicher Teil des guten Funktionierens
der Kolonie auf strenger Rassentrennung. Wer
dieses Gesetz verletzte, musste mit Misstrauen
und Ausgrenzung rechnen.

Doch gelang es uns auf die Dauer nicht, die
weisse Maske zu wahren. Ich habe nie heraus-
finden kénnen, wer oder was uns verraten hat-
te. Jedenfalls reisten wir 1960 ins Exil, in die
Schweiz. Ich vermute, dass es meinen Eltern
leichter fiel auszuwandern, als innerhalb des
herrschenden Systems Farbe zu bekennen und
einen andern, weniger privilegierten Status
(farbig statt weiss) hinzunehmen. Sicher ist,
dass die erste Zeit demutigend gewesen ware,

oionisiere

wie ein Abschied von den Weissen und eine
Hinwendung zu den Mischlingen, Indern, und
andern Volkern, die braun aussahen. Weisse
Familien lebten damals in meiner Geburtsstadt
Bulawayo in den weissen Einfamilienhausquar-
tieren und hatten schwarzes Personal fur die
Kinder- und Hausarbeit. Weisse Kinder besuch-
ten die Schule mit andern weissen Kindern im
weissen Quartier. Wie hétte es sich angefuhlt,
das einzige, das ich bisher von mir zu akzeptie-
ren gelernt hatte — den weissen Teil némlich —
verlassen zu muassen? Hatte ich mich im farbi-
gen Quartier, in der Schule fur «coloureds» zu
Beginn nicht noch ausschliesslicher im Exil
gefihlt als in einem fremden Land mit einer
unbekannten Sprache? Ich weiss es nicht, ich
weiss nur, dass wir — ich und die meisten
meiner gemischt-rassigen Mitschwestern und
-briidern in jener Zeit — uns im Innersten frem-
der als fremd waren und auch so fihlten.

-I-atsache ist, dass die schwarze Gemeinschaft
weniger anfallig war fur Spaltungen und Iden-
titatsverlust. Besser verwurzelt als die Mischlin-
ge, wussten die meisten, woher sie kamen, was
ihnen genommen wurde und woflr sie bereit
waren zu kampfen, zu sterben oder sich anzu-
passen.

Wr, die Nicht-klar-ldentifizierbaren, hatten
friih gelernt, dass die Frage nach unserem dun-
keln, vielleicht gar schwarzen Teil, nicht gestellt
werden durfte. Und sie durfte nicht gestellt
werden, weil die Unterdriicker uns als schwei-
gende, angepasste Masse brauchten; als eine
angepasste Masse, die das Weisse in sich idea-
lisierte und das «andere» abspaltete oder sich
dafir schamte und schuldig fthlte. Nicht weis-
se Menschen, also alle Andersfarbigen und ins-
besondere die Schwarzen, erfuhren in den afri-
kanischen Kolonien eine Entwertung und
Entmachtigung ihrer Kultur (Sprache, Rechte,
Traditionen, Rituale), Landsenteignung und
eine eingeschrankte Bewegungsfreiheit. So
wurden Menschen gezielt von ihren Wurzeln
abgeschnitten und viele Betroffene reagierten



e

& Wer friih an Fremdbéstimmung gebunden wird, verliert nicht das Wissen um Recht und Unrecht.

mit Scham, Schuld, Tabuisierung und Verach-
tung gegentber ihrem eigenen nicht aner-
kannten Anteil. Das kommt einer Verinnerli-
chung der Kolonie auf Kosten einer eigenen
Identitat gleich.

Besonders deutlich konnte ich die Folgen
dieser kolonialistischen Traumatisierung in der
eigenen gemischt-rassischen Grossfamilie mit-
erleben. Seit Generationen gab es in unserer
Sippe einzelne, die das Gluck oder das Pech
hatten, gegen aussen hellhdutig genug zu er-
scheinen, um als Weisse durchzugehen. Einige
brachen den Kontakt zum dunkleren Teil ihrer
Herkunftsfamilie ab, um ihren weissen Status
zu sichern.

So ist es weiter nicht erstaunlich, dass viele
von uns im Glauben aufwuchsen, eher tberle-
ben zu kénnen, wenn wir méglichst unsichtbar
und unhérbar (nicht) existierten, als dass wir
auch nur daran dachten, fur die eigenen Rech-
te einzustehen, Widerstand zu leisten. Wah-
rend der kolonialistischen Unterdriickung hat-
ten wir Angst zu erfahren, wer wir wirklich
sind. Heute sprechen die Betroffenen in den
unabhangig regierten Landern Uber ihre Ent-
wurzelung und fragen nach ihrem Ursprung
und ihrer Identitat.

\M Uber eine nicht definierbare Abstam-
mung einst Schamgefuhle herrschten, wachst
heute in den ehemaligen Kolonien ein neues
Selbstbewusstsein heran: Stimmen der ehe-
mals kaum zu Wort-Kommenden werden laut,
die sich Uber die Tabuisierung ihrer Herkunft
beschweren. Sie besuchen die Altesten der Fa-
milie und stellen endlich ihre Fragen, um sich
zu befreien.

Wr mussen lernen unsere Fragen sehr ge-
nau zu stellen: Worlber schamen wir uns wirk-
lich, wenn wir Uber unsere Geschichte nach-
denken? Haben wir durch die verinnerlichte
Verachtung des «andern» nicht vor allem
Selbstverachtung gelernt? Und ist es nicht dus-

serst heilsam, wenn wir im Alltag Achtung und
Respekt Uben? Die Verinnerlichung rassisti-
scher Normen bindet enorm viele Energien, ob
wir sie gegen uns selbst richten oder gegen an-
dere. Die Verinnerlichung rassistischer Normen
verursacht Unheil im Innern und im Aussern.
Sie gebietet Anpassung wo Widerstand zum
Uberleben notwendig ware.

We lernen wir den alten Anpassungs-
zwang zu Uberwinden, wenn er uns wieder
einmal Uberraschend Uberfallt? Dartber habe
ich mir im vergangenen halben Jahr viele Ge-
danken gemacht. Ich weiss, dass wir fast alle
einen unversehrten Kern in uns herumtragen,
die Frage ist nur, wie wir ihn wiederfinden,
wenn er verloren scheint. Wer zu frih an
Fremdbestimmung gebunden und der Selbst-
bestimmung entmachtet wird, verliert nicht so
schnell das Wissen um Recht und Unrecht,
wohl aber das Vermoégen, sich zu wehren,
wenn ehemals lebensbedrohliche Situationen
sich atmospharisch wiederholen. Das heisst
jeder Hauch von Rassismus, Sexismus oder
«bloss» kolonialistisches Verhalten registriere
ich innert Sekunden, bin hellwach und vorge-
warnt. Uberwiegt in solchen Momenten meine
kolonialistische Sozialisation kann es offen-
sichtlich geschehen, dass ich in inneren Aufruhr
gerate und verstumme. Diesem Geschehen
vorzubeugen, hiesse also dem Verstummen et-
was entgegenzusetzen, und zwar sofort: Ein
Wort. Eine Gebérde. Ein Gefuhl. Ein Ausdruck.

Erinnern wir uns an den Stolz, die Liebe, den
Mut, die Lust, die Freude, den Widerstand un-
serer leibhaftigen, wenn auch verbotenen Vor-
bilder. Ich bin Uberzeugt, in der einen oder an-
dern taucht sofort das Bild der dunklen
Grossmutter auf, oder einer andern verwand-
ten Seele, die schon immer ihren Weg ge-
gangen ist. Ich erinnere mich an eine solche
Grossmutter. Sie hat mir im Geheimen einhei-
misches Sadza (Maisbrei) gekocht und mir ge-
zeigt, wie mit den Fingern damit Ballchen ge-
dreht, sie in die Sauce getaucht und gegessen

werden. Wir haben in stillem Einverstandnis
und Genuss die Finger abgeleckt, dabei hat sie
mir zugezwinkert, und der Schalk war in ihren
Augen zu lesen.

ch bin Uberzeugt, dass unsere Heilung viel mit

der Kraft der Erinnerung und der Fantasie zu
tun hat. Und weil ich nicht die einzige bin, die
so aufgewachsen ist, schlage ich vor, dass wir
Frauen uns austauschen*. Wir kénnen einan-
der in diesem Prozess unterstitzen und unsere
alte Angst vor Strafe, Verrat und Abhangigkeit
Uberwinden (sie ist alt, diese Angst, und hatte
einst einen Sinn, heute aber ldngst nicht mehr).
Schliessen wir uns innerlich und dusserlich der
weltweiten Bewegung von Frauen indigener
und schwarzer Herkunft an, die durch kreati-
ven Ausdruck, Austausch und Ruckbesinnung
ihren Widerstand, ihre Stimme, ihre Selbstbe-
stimmung wieder erlangen!

*Frauen, die in irgendeiner Form einen Austausch
zum Thema suchen, setzen sich am besten mit
Rita Volkart in Kontakt: Inselstrasse 14, 8610
Uster, Telefon: 01 941 69 45.

FRAZ 98/2



	Ent-kolonisiere dich!

