
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1998-1999)

Heft: 2

Artikel: Ent-kolonisiere dich!

Autor: Volkart, Rita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was bedeutet es, in einer Kolonie, zum Beispiel in Süd-Rhodesien, dem heutigen
Zimbabwe, in einer gemischt-rassischen Familie aufgewachsen zu sein? Ein Essay über
die verinnerlichte Kolonie und die eigene Identität.

Ent-kolonisiere
Dich!^^^^

As Audrey Huntley vor einem halben Jahr

im Zürcher Frauenzentrum ihr Buch (siehe

Kasten) vorstellte, kam es mir vor, als sei sie mit

ihrer Botschaft explizit für mich angereist:
Entkolonisiere Dich! Obwohl sie einen ganzen
Abend lang darüber sprach, was in Kanada mit
den Ureinwohnerinnen und ihren Nachkommen

als Folge der Kolonialisierung geschah,

wusste und fühlte ich, dass meine afrikanische

Vergangenheit genau dieselben inneren

Auseinandersetzungen bewirkt hatte. Auch ich

hatte die Normen und Werte der kolonialistischen

Unterdrückung derart verinnerlicht, dass

ich mein Verhalten in Extremsituationen noch

immer als fremdgesteuert erlebe; noch immer

kommt es vor, dass ich verstumme, wo ich laut,

klar und stark sein will; dass ich mich äusserlich

anpasse, ohne innerlich die geringste Anpassung

zu empfinden.

Ç
war ich 1997 unverhofft in eine Situation

geraten, die mich atmosphärisch in meine

ersten zehn Lebensjahre zurückversetzte. Meine

Reaktion auf einen verbalen Angriff aus einer

sich einig fühlenden Arbeitsgruppe ist wohl
nicht unüblich für früh Kolonie-Traumatisierte:

Ich war innert Sekunden zu einem Schwamm

geworden, der sich mit Entwertung und

Missachtung meiner Person vollgesogen hatte. Ich

fühlte mich derart bedroht, dass ich

verstummte, ohne mich für mein Anliegen
weiterhin einsetzen zu können, obwohl ich mit keiner

Lebenszelle einverstanden war mit den

massiven Pauschalurteilen, die mir präsentiert
wurden. Das wiederum versetzte mich in tiefe

Scham, in Schock und Wut. - In diesem

Zustand begegnete ich Audrey Huntley und ihren

Ausführungen, die mir halfen, dieses Ereignis

zu verstehen und etwas versöhnlicher mit mir

umzugehen.

Was
war geschehen? Der Ursprung meiner

Geschichte liegt weit zurück: 1950 in der
englischen Kolonie Süd-Rhodesien, im heutigen
Zimbabwe geboren, wuchs ich in einer Kolonie

auf, in welcher sich der Rassismus bis 1960 der¬

art verschärft hatte, dass unsere nicht-ganz-

weisse-nicht-ganz-schwarze Familie immer

mehr unter den herrschenden Werten und

Normen zu leiden hatte. Worin bestand aus

kolonialistischer Sicht unser Vergehen? Es zeigte
sich zum Beispiel darin: Meine als «coloured»

bezeichnete Mutter hatte keine rassenreine,

gleich weisse Herkunft vorzuweisen. Es war ihr

anzusehen, dass sie etwas Dunkles mit sich

herumtrug, denn ihre seidene Haut schimmerte

in einem sanften hell-braun. Am liebsten

hielt sie sich im Schatten auf, um nicht wirklich

braun zu werden.

^\uch
glaube ich, mich erinnern zu können,

dass sie Angst hatte, uns Kindern einen Stein

in den Weg zu legen mit ihrer Hautfarbe: Wenn

sie uns von der Schule abholte, schminkte sie

sich mit weissem Talkpuder, um die hellhäutigen,

aus Irland oder England stammenden

Mütter nicht auf uns aufmerksam zu machen.

Da meine Mutter einen weissen Mann geheiratet

hatte, machte ihr Versteckspiel

vordergründig auch Sinn: Solange unser

Familiengeheimnis nicht aufflog, konnten meine

Schwester und ich die Schule für Weisse besuchen.

Schwarze und gemischt-rassige Kinder

besuchten die für sie vorgesehenen Schulen,

wo gezielt weniger vermittelt und investiert

wurde. Ausserdem war eine Mischehe

gesamtgesellschaftlich ein rotes Tuch, basierte doch

ein wesentlicher Teil des guten Funktionierens

der Kolonie auf strenger Rassentrennung. Wer

dieses Gesetz verletzte, musste mit Misstrauen

und Ausgrenzung rechnen.

^)och
gelang es uns auf die Dauer nicht, die

weisse Maske zu wahren. Ich habe nie herausfinden

können, wer oder was uns verraten hatte.

Jedenfalls reisten wir 1960 ins Exil, in die

Schweiz. Ich vermute, dass es meinen Eltern

leichter fiel auszuwandern, als innerhalb des

herrschenden Systems Farbe zu bekennen und

einen andern, weniger privilegierten Status

(farbig statt weiss) hinzunehmen. Sicher ist,

dass die erste Zeit demütigend gewesen wäre,

wie ein Abschied von den Weissen und eine

Hinwendung zu den Mischlingen, Indern, und

andern Völkern, die braun aussahen. Weisse

Familien lebten damals in meiner Geburtsstadt

Bulawayo in den weissen Einfamilienhausquartieren

und hatten schwarzes Personal für die

Kinder- und Hausarbeit. Weisse Kinder besuchten

die Schule mit andern weissen Kindern im

weissen Quartier. Wie hätte es sich angefühlt,
das einzige, das ich bisher von mir zu akzeptieren

gelernt hatte - den weissen Teil nämlich -
verlassen zu müssen? Hätte ich mich im farbigen

Quartier, in der Schule für «coloureds» zu

Beginn nicht noch ausschliesslicher im Exil

gefühlt als in einem fremden Land mit einer

unbekannten Sprache? Ich weiss es nicht, ich

weiss nur, dass wir - ich und die meisten

meiner gemischt-rassigen Mitschwestern und

-brüdern in jener Zeit - uns im Innersten fremder

als fremd waren und auch so fühlten.

Tatsache
ist, dass die schwarze Gemeinschaft

weniger anfällig war für Spaltungen und

Identitätsverlust. Besser verwurzelt als die Mischlinge,

wussten die meisten, woher sie kamen, was
ihnen genommen wurde und wofür sie bereit

waren zu kämpfen, zu sterben oder sich

anzupassen.

w, die Nicht-klar-ldentifizierbaren, hatten

früh gelernt, dass die Frage nach unserem
dunkeln, vielleicht gar schwarzen Teil, nicht gestellt

werden durfte. Und sie durfte nicht gestellt

werden, weil die Unterdrücker uns als schweigende,

angepasste Masse brauchten; als eine

angepasste Masse, die das Weisse in sich

idealisierte und das «andere» abspaltete oder sich

dafür schämte und schuldig fühlte. Nicht weisse

Menschen, also alle Andersfarbigen und

insbesondere die Schwarzen, erfuhren in den

afrikanischen Kolonien eine Entwertung und

Entmächtigung ihrer Kultur (Sprache, Rechte,

Traditionen, Rituale), Landsenteignung und

eine eingeschränkte Bewegungsfreiheit. So

wurden Menschen gezielt von ihren Wurzeln

abgeschnitten und viele Betroffene reagierten



Rita Volkart ist Sozialarbeiterin. Sie hat ihre

erste Heimat Zimbabwe 1988 und 1997 besucht.

Literatur

Audrey Huntley, Widerstand schreiben!

Entkolonialisierungsprozesse im Schreiben indigener
kanadischer Frauen. Unrast Verlag 1996.

In diesem Buch kommen den Mechanismen von
verinnerlichtem Rassismus und kollektiven
Heilungsprozessen eine grosse Bedeutung zu.

Die Erkenntnisse, die im Buch zusammengefasst
sind, lassen sich mühelos auf die Erfahrungen und

Überlebenskämpfe von Ureinwohnerinnen und

ihren Nachkommen verschiedenster Länder

übertragen, denen kolonialistische Ausbeutung
gemeinsam ist. i

Wer früh an Fremdbestimmung gebunden wird, verliert nicht das Wissen um Recht und Unrecht.

*Frauen, die in irgendeiner Form einen Austausch

zum Thema suchen, setzen sich am besten mit
Rita Volkart in Kontakt: Inselstrasse 14, 8610

Uster, Telefon: 01 941 69 45.

mit Scham, Schuld, Tabuisierung und Verach-

Itung gegenüber ihrem eigenen nicht
anerkannten Anteil. Das kommt einer Verinnerli-

Ichung der Kolonie auf Kosten einer eigenen
Identität gleich.

Bebesonders deutlich konnte ich die Folgen

|dieser kolonialistischen Traumatisierung in der

Ieigenen gemischt-rassischen Grossfamilie mit-
Ierleben. Seit Generationen gab es in unserer
I Sippe einzelne, die das Glück oder das Pech

I hatten, gegen aussen hellhäutig genug zu
erlscheinen, um als Weisse durchzugehen. Einige
I brachen den Kontakt zum dunkleren Teil ihrer
I Herkunftsfamilie ab, um ihren weissen Status

Izu sichern.

So
ist es weiter nicht erstaunlich, dass viele

von uns im Glauben aufwuchsen, eher überleben

zu können, wenn wir möglichst unsichtbar

und unhörbar (nicht) existierten, als dass wir
auch nur daran dachten, für die eigenen Rechte

einzustehen, Widerstand zu leisten. Während

der kolonialistischen Unterdrückung hatten

wir Angst zu erfahren, wer wir wirklich
sind. Heute sprechen die Betroffenen in den

unabhängig regierten Ländern über ihre

Entwurzelung und fragen nach ihrem Ursprung
und ihrer Identität.

Wolo über eine nicht definierbare Abstammung

einst Schamgefühle herrschten, wächst

heute in den ehemaligen Kolonien ein neues

Selbstbewusstsein heran: Stimmen der
ehemals kaum zu Wort-Kommenden werden laut,

die sich über die Tabuisierung ihrer Herkunft
beschweren. Sie besuchen die Ältesten der
Familie und stellen endlich ihre Fragen, um sich

zu befreien.

w:fir müssen lernen unsere Fragen sehr

genau zu stellen: Worüber schämen wir uns wirklich,

wenn wir über unsere Geschichte
nachdenken? Haben wir durch die verinnerlichte

Verachtung des «andern» nicht vor allem

Selbstverachtung gelernt? Und ist es nicht äus¬

serst heilsam, wenn wir im Alltag Achtung und

Respekt üben? Die Verinnerlichung rassistischer

Normen bindet enorm viele Energien, ob

wir sie gegen uns selbst richten oder gegen
andere. Die Verinnerlichung rassistischer Normen

verursacht Unheil im Innern und im Äussern.

Sie gebietet Anpassung wo Widerstand zum
Überleben notwendig wäre.

Wo lernen wir den alten Anpassungszwang

zu überwinden, wenn er uns wieder

einmal überraschend überfällt? Darüber habe

ich mir im vergangenen halben Jahr viele

Gedanken gemacht. Ich weiss, dass wir fast alle

einen unversehrten Kern in uns herumtragen,
die Frage ist nur, wie wir ihn wiederfinden,

wenn er verloren scheint. Wer zu früh an

Fremdbestimmung gebunden und der

Selbstbestimmung entmachtet wird, verliert nicht so

schnell das Wissen um Recht und Unrecht,

wohl aber das Vermögen, sich zu wehren,

wenn ehemals lebensbedrohliche Situationen

sich atmosphärisch wiederholen. Das heisst

jeder Hauch von Rassismus, Sexismus oder

«bloss» kolonialistisches Verhalten registriere
ich innert Sekunden, bin hellwach und

vorgewarnt. Überwiegt in solchen Momenten meine

kolonialistische Sozialisation kann es

offensichtlich geschehen, dass ich in inneren Aufruhr

gerate und verstumme. Diesem Geschehen

vorzubeugen, hiesse also dem Verstummen

etwas entgegenzusetzen, und zwar sofort: Ein

Wort. Eine Gebärde. Ein Gefühl. Ein Ausdruck.

Erinnern
wir uns an den Stolz, die Liebe, den

Mut, die Lust, die Freude, den Widerstand

unserer leibhaftigen, wenn auch verbotenen
Vorbilder. Ich bin überzeugt, in der einen oder
andern taucht sofort das Bild der dunklen

Grossmutter auf, oder einer andern verwandten

Seele, die schon immer ihren Weg

gegangen ist. Ich erinnere mich an eine solche

Grossmutter. Sie hat mir im Geheimen
einheimisches Sadza (Maisbrei) gekocht und mir

gezeigt, wie mit den Fingern damit Bällchen

gedreht, sie in die Sauce getaucht und gegessen

werden. Wir haben in stillem Einverständnis

und Genuss die Finger abgeleckt, dabei hat sie

mir zugezwinkert, und der Schalk war in ihren

Augen zu lesen.

Ich
bin überzeugt, dass unsere Heilung viel mit

der Kraft der Erinnerung und der Fantasie zu

tun hat. Und weil ich nicht die einzige bin, die

so aufgewachsen ist, schlage ich vor, dass wir
Frauen uns austauschen*. Wir können einander

in diesem Prozess unterstützen und unsere

alte Angst vor Strafe, Verrat und Abhängigkeit
überwinden (sie ist alt, diese Angst, und hatte

einst einen Sinn, heute aber längst nicht mehr).

Schliessen wir uns innerlich und äusserlich der

weltweiten Bewegung von Frauen indigener
und schwarzer Herkunft an, die durch kreativen

Ausdruck, Austausch und Rückbesinnung

ihren Widerstand, ihre Stimme, ihre

Selbstbestimmung wieder erlangen!

11

ro

E
<D

XI
+-•

a.
3
n:

X


	Ent-kolonisiere dich!

