
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 4

Artikel: Der Mythos Frida Kahlo

Autor: Niederberger, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wer je Selbstbildnisse Frida Kahlos (1907-1954) im Original gesehen

hat, kennt die hypnotische Kraft, die von ihren Gemälden

ausgeht. Nachhaltig in der Erinnerung, bleibt die Bildbetrachtung
auf ewig als ganz besonderes Erlebnis verankert. Obwohl bald
ein halbes Jahrhundert seit ihrem Tod verstrichen ist, übt Frida

Kahlo ungebrochen eine starke Faszination aus.

Ein Totalkunstwerk aus Malerei,
Schicksalsschlägen
und eigenwilligem Charakter

Der Mythos Frida Kahlo
Judith Niederberger

In ihrem ureigenen Umfeld, im mexikanischen Volk, gibt es heutzutage
viele Leute, die in Frida Kahlo eine Heilige verehren. Wen erstaunt's:

Einerseits sind da die Gegebenheiten rund um Frida Kahlo selbst - ihr

eigenwilliger, charismatischer Charakter, ihr Lebenslauf und die

Selbstbildnisse, in denen sie ihre mannigfachen Leiden thematisierte: die im

wahrsten Sinne des Wortes unzähligen Operationen an Rücken und

Fuss; ihre Fehlgeburten; das Liebesleid, das ihr in der zweimal geschlossenen

Ehe mit Diego Rivera widerfuhr, der viele Affären mit anderen

Frauen hatte; ihre Einsamkeit; ihre Drogensucht usw. Andererseits gibt
es eine endlose Reihe emotional aufgeladener Zeugenberichte über all

diese Geschehnisse. Beides zusammen bietet genug Nährstoff, solch

religiösen Glauben wuchern zu lassen.

I\/Iärtyrerin und Heilige
Obwohl Frida Kahlo dem christlichen Glauben innerlich völlig fern stand,

entlieh sie vielfach Motive und Attribute der christlichen Ikonographie,

um ihre psychischen und physischen Leiden in den Selbstporträts zum
Ausdruck zu bringen. Entstanden ist das visuell greifbare Zeugnis einer

kaum fassbaren Schmerzensliturgie. Die penetrant sich wiederholende

Darstellung von offenen Wunden am eigenen Körper, der oft in eine

öde, zum Teil zur Nacht abgedunkelten Landschaft hinein versetzt wurde,

von blutenden Herzen und Tränen ergibt eine Bildergalerie, die in

ihrer Konsequenz frappant an die bildlichen Darstellungen der

Kreuzstationen Christi erinnert, wie sie häufig in katholischen Kirchen zu
sehen sind:

• Die Geisselung Christi fügt sie sich bildhaft selbst zu in Ein paar kleine

Dolchstiche von 1935, dem wohl blutrünstigsten Gemälde, das sie

je gemalt hat. Die markant zusammengewachsenen dunklen
Augenbrauen, die üblicherweise als optisches Erkennungsmerkmal in den

Selbstporträts dienen, wurden hier in der Gestalt einer Amsel an den

oberen Bildrand versetzt.

• Zweimal taucht das Passionsmotiv der Dornenkrone in Form eines

Dornenhalsbandes auf: im Selbstbildnis Dr. Eloessergewidmet und im

Selbstbildnis mit Dornenhalsband, beide von 1940.

• Als eine mit Nägeln beschlagene, tränenreiche Märtyrerin mit
Lendentuch stellt sie sich im Bildnis Die gebrochene Säule von 1944 dar.

Die lädierte Säule im Körperinnern und die Korsettriemen imitieren in

ihrer vertikalen bzw. horizontalen Ausrichtung das Kreuz Christi.
Fridas Kreuz war es, all die vielen Operationen an der Wirbelsäule über

sich ergehen lassen und zur Stärkung ihres Rückens etliche Gips- und

Leder-, schliesslich gar ein qualvolles Stahlkorsett tragen zu müssen.

Es wäre falsch, in Anbetracht dieser Selbstporträts Frida Kahlo Blasphemie

und Missbrauch der christlichen Attribute vorzuwerfen - war dies

doch für sie die einzig mögliche Art, ihrem Leid adäquaten Ausdruck zu

verleihen. Nie empfand sie sich aber selbst als göttlich oder verglich sich

ernsthaft mit Heiligenfiguren.

Ein
Dämon mit Klumpfuss

Im Gegenteil. Schon sehr früh brachten ihr Leben und ihre Umwelt sie

dazu, sich zu fragen, ob sie nicht von einem Dämon besessen sei. Nach

der Kinderlähmung, von der sie einen verkrüppelten Fuss davontrug, litt
Frida darunter, von den anderen Kindern als «Frida Hinkebein»

verspottet zu werden. Sie fühlte sich als mit einem teuflischen Kennzeichen,

einem Klumpfuss, gebrandmarkt. Später soll ihr Vater ihren

zukünftigen Mann Diego vor der Heirat mit ihr gewarnt haben: «Sie ist

ein Teufel », anspielend auf ihre ausgeprägte Ichbezogenheit bei gleichzeitig

besitzergreifender, verschlingender Leidenschaft gegenüber den

geliebten Menschen. Dämonische Attribute schlagen sich in Frida Kahlos

Selbstbildnissen daher genauso nieder wie christliche:

• Ab 1937 tauchen schwarze Affen als eigenartige, dämonisch

wirkende Begleiter auf den Selbstporträts auf, setzen sich der Künstlerin

-ähnlich den schwarzen Katzen bei Hexen-auf die Schulter und

umschlingen mit haarigen langen Fangarmen Fridas Hals. Einmal ist der

Die gebrochene Säule, 1944



Affe gar explizit zur Katze «mutiert»: auf dem bereits erwähnten
Selbstbildnis mit Dornenhalsband.

• Oftmals wirken Kahlos Gesichtszüge dämonisch: Ihr Blick ist

unnatürlich starr bis stechend oder er schiesst aus einem bisweilen fast

wahnsinnig wirkenden Augenpaar; Schweissperlen glänzen auf dem

Gesicht; die Wangen sind stark gerötet. Frida Kahlos Drogensucht -
die Flucht vor körperlichen und seelischen Schmerzen in den Rausch

-fand hier den optischen Niederschlag.

• Teilweise malte sich Frida Kahlo mit aufgelösten, strähnigen Haaren.

Offene Haare werden im kulturellen Bereich traditionsgemäss als

Zeichen der «schlechten» Frau verstanden: der bösen oder wahnsinnigen,

ausgerasteten Frau, der Frau, die sich in der Liebe anbietet.
Frida Kahlo mass ihren Haaren grosse Bedeutung zu innerhalb ihrer

Beziehung zu Diego. Besonders ergreifend ist in dieser Hinsicht das Selbst¬

bildnis mit abgeschnittenem Haar von 1940, entstanden nach der

Scheidung von Rivera. Frida Kahlo stellt sich auf einem Stuhl sitzend dar,

in einem dunkeln, sehr gross geschnittenen Männeranzug, in männlich

wirkender Haltung und mit männlichem Kurzhaarschnitt. Dass der Akt
des Haarschneidens sich soeben ereignet haben muss, zeigen uns die

Schere in der rechten und eine Haarsträhne in der linken Hand Kahlos

sowie die zahllosen weiteren Haarbüschel, die über Stuhl und Boden

verstreut liegen. Am oberen Bildrand lesen wir den mit Melodienoten

versehenen Beginn eines mexikanischen Schlagers: «Mira que si te qui-

se, fué por el pelo, Ahora que estas pelona, ya no te quiero.» (Sieh, wenn
ich Dich liebte, so war es wegen Deiner Haare, Jetzt, da Du

kahlgeschoren bist, liebe ich Dich nicht mehr.) Da sich Frida von Diego, auf dessen

Wunsch hin die Scheidung eingeleitet wurde, als nicht mehr geliebt

empfand, vollzog sie in konsequenter Umkehrung die Botschaft des

Schlagers und bewies diesem dadurch seine Gültigkeit. Während sie

ihrerseits aber hoffte, durch den Akt des Haarschneidens ihren
Liebesschmerz abtöten zu können, überzeugen uns die abgeschnittenen
Haare davon, dass ihr das nicht gelungen war. Als ob sie ein Eigenleben

hätten, räkeln sich die Haarbüschel am Boden, schlingen sich um Fridas

Füsse und um ihren Stuhl - der Dämon des Liebesschmerzes ist

ungeschmälert wirksam.

Erotik auf Goldgrund
Die Häufung sowohl christlicher als auch dämonischer Attribute in ihrem

künstlerischen Werk mögen den zwiegespaltenen Mythos Frida Kahlos

stützen. Die eigentliche Ursache liegt aber im Leben und Charakter Kahlos

selbst begründet - und mehr noch in den Legenden, die bereits zu

ihren Lebzeiten von Menschen verbreitet wurden, welche die Künstlerin

persönlich gekannt und unter der Einwirkung ihres Charismas ihre

Erlebnisse mit der Künstlerin in stark emotional geprägter, zum Teil

phantastisch-skurriler Weise geschildert haben.

Alejandro Gömez Arias ist hier zu nennen, Frida Kahlos Jugendfreund,
der bei der schicksalhaften Busfahrt vom 17. September 1925 mit dabei

war. Als der Bus mit einer elektrischen Eisenbahn zusammenstiess,

wurde Frida gewaltsam aus dem Fahrzeug geschleudert und erlitt
schwerste Verletzungen. Arias berichtete vom Unfall, dass durch den

heftigen Aufprall und das Hinausschleudern die Kleider von Frida Kahlos

Körper gerissen worden seien und dass sie. völlig nackt und

blutüberströmt zwischen den Trümmern gelegen habe. Jemand im Bus,

vermutlich sei es ein Anstreicher gewesen, müsse ein Paket mit Goldpulver
bei sich getragen haben, das beim Aufprall zerborsten sei. Der Goldstaub

habe Fridas blutenden Körper über und über bedeckt, so dass die

Leute schrien: «La bailarina! La bailarina!» (Die Tänzerin!) In deutlich

männlich geprägter Wunschphantasie verwob Alejandro Gömez Arias

in seiner Erinnerung die drei Komplexe Erotik, Gewalt und Heiligkeit.
Ähnlich den christlichen Darstellungen von Heiligenfiguren in der alten

Malerei tauchte er Frida Kahlo erzählerisch in Goldgrund, verlieh ihr

einen Heiligenschein und dehnt diesen gleichsam über ihren ganzen

Körper hin aus.

«Kann es ein schrecklicheres und schöneres Porträt von Frida geben als

dieses?», quittiert Carlos Fuentes diese Vision und lässt sich seinerseits

zu einer wunderlichen Phantastik über den Vorgang der Kremation

von Frida Kahlos Leichnam hinreissen, so dass wir versucht sind, seine

rhetorische Frage mit «Ja!» zu beantworten und ihm seine eigene

Geschichte vorzuhalten: «Als sie verbrannt wurde, richtete sie sich plötzlich

kerzengerade im Ofen auf, ihr Haar in Flammen wie ein Glorienschein.

Sie lächelte ihren Freunden zu, bevor sie sich auflöste.» Fuentes,

der bei der Kremation selbst nicht zugegen war, liess sich durch die

entsprechende Passage in der Kahlo-Biographie von Hayden Herrera

inspirieren, nach welcher Fridas Körper beim Einfahren in den

Verbrennungsofen durch die Kraft der glühenden Hitze aufgerichtet worden sei,

während die Haare bereits Feuer gefangen hätten und ihr wie eine

Aureole um den Kopf gestanden seien. Fuentes war der Künstlerin ein

einziges Mal begegnet. Es war für ihn ein tief prägendes Erlebnis: die

Begegnung mit einer aztekischen Gottheit. Bei der Vorstellung von

ihrem körperlichen Ende gibt er sich der Faszination dieser Gottheit

hemmungslos hin, gönnt sich die Freiheit zur grenzenlosen Phantasie
Selbstbildnis mit Dornenhalsband, 1940



CjJUJL -Al JjsiAÂ/LE.J j*0-\*
sjb 'ja-ejßo. -*" ••

-- .^{Ji/rtoL
^U£ j^s£&rtso~ f ^.-a. -w JA^LUM-.

J J j J^J-Jjjjj ^rr*±ulJ^-

43

Selbstbildnis mit abgeschnittenem Haar, 1940

und kostet ihren Mythos delirisch genussreich aus. Analog zu Kahlos

Jugendfreund Alejandro driftet er dabei ins christliche Gedankengut ab:

er lässt Frida Kahlo buchstäblich auf(er)stehen und setzt ihr ein letztes

Mal den Heiligenschein auf.

Ein wahrlich glorioses Bild des irdischen Abschieds für Frida Kahlo, wenn
man bedenkt, wie tieftraurig, wie depressiv ihre letzten Lebensjahre

gewesen waren, geprägt von Krankheit, Drogen, Hoffnungslosigkeit...
Seien wir Fuentes dankbar für seine gewagte Vision, in der er uns eine

lebensfrohe, optimistische, übermütige Frida Kahlo zeigt mit der alegria

(Freude, Fröhlichkeit), die ihr vor allem in ihren jüngeren Jahren so sehr

zu eigen war!

N,larzisstische Selbstinszenierung
In Anbetracht solcher Legenden scheint der allseits immer wieder
auftauchende vorwurfsvolle Hinweis, das künstlerische Werk Frida Kahlos

drohe hinter ihrer Lebensgeschichte zu verschwinden, gerechtfertigt.
Tatsächlich interessiert uns die Frau und ihr spektakuläres Leben

unverhältnismässig stark. Wir lassen uns tief berühren von den unzähligen
Leidensstationen, die Frida Kahlo durchlebte; wir bewundern ihre alegria,

mit der sie trotz allem ihr Leben so erfolg- und ergebnisreich meisterte;

wir sind beeindruckt von ihrer Schönheit, ihrem ausgeprägten mexikanischen

Selbstbewusstsein, und dass sie sich Blumen ins kunstvoll
geflochtene Haar steckte und sich auf diese Weise täglich, auch wenn sie

monatelang im Bett lag und sich kaum bewegen konnte, für das Fest

des Lebens herrichtete; und wir ergötzen uns an ihrer provokativen

Sprache, wenn sie sich zum Beispiel über die Surrealisten äusserte: «las

grandes cacas del surrealismo» (die grossen surrealistischer» Scheisser)

oder wenn sie ihr körperliches Leid hinter saloppen Wendungen zu
verbergen suchte: «Habe wieder allerlei Malheur mit dem Huf gehabt, will

sagen mit meinem Fuss» oder kurz vor der Beinamputation gegenüber
Bekannten: «Wisst ihr schon, dass sie mir eine Pfote abschneiden
wollen?»

Den Keim zur Problematik allerdings, dass diesem Leben mehr
Aufmerksamkeit als der daraus entstandenen Kunst geschenkt werden

könnte, hat Frida Kahlo selbst gelegt. Und dies mit allergrösster Be-

wusstheit. Sie verstand sich selbst und ihre Lebensgeschichte als so sehr

mit ihrer Kunst verknüpft, dass sie das nicht nur beständig in ihrer
Malerei thematisierte (ein Drittel ihres Oeuvres sind Selbstbildnisse),
sondern dass sie sich im Extremfall sogar selbst mit zum Ausstellungsobjekt
machte. Man denke an die Hommage-Ausstellung von 1953 in der Ga-

leria Arte Contemporaneo, Mexiko City. An der Vernissage wurde Kahlo

auf einer Bahre in den Ausstellungsraum getragen und in ihr Himmelbett

gelegt, das in der üblichen Ausstaffierung dort hergerichtet worden

war: mit der Judasfigur auf dem Baldachin, dem Spiegel an der

Unterseite der Bettdecke (er diente der Künstlerin dazu, dass sie auch im

Bett liegend ihre Selbstporträts malen konnte) und mit vielen Photos von
Bekannten und Verwandten. Frida Kahlo stellte sich nachgerade selbst

aus! - und erregte dementsprechend viel Aufsehen. Nach der Eröffnung
blieb das Bett als fester Bestandteil der Ausstellung stehen.

Während allein schon Kahlos Bilder von der unmittelbaren Verknüpfung
von Kunst und Leben berichten, so erhalten wir durch den oben
beschriebenen Akt der narzisstischen, schon fast perversen Selbstinszenierung

den unweigerlichen Beweis von der Künstlerin selbst, dass sich

ihre Malerei, ihre Biographie und ihre Person zum Totalkunstwerk

zusammenfügen, dass sie sich als Totalkunstwerk verstand. Dies bedingt,
dass, wer immer sich für Frida Kahlos Kunst interessiert, nicht darum

herum kommt, sich auch mit ihrem Leben, ihrem Charakter, ihrer Person

schlechthin zu befassen.

In diesem Sinn als ganzheitlich inszeniertes Kunstphänomen ist Frida

Kahlo einzigartig.

D
Set

Judith Niederberger, lic.phil. I, ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der ETH

Zürich, Karl-Schmid-Stiftung.

Bildnachweis: Frida Kahlo - Das Gesamtwerk, Hg. Helga Prignitz-Poda, Salomon

Grimberg, Andrea Kettenmann, Frankfurt a.M. 1988.

L_iteratur
Carlos Fuentes: «Einführung», in: Frida Kahlo. Gemaltes Tagebuch, München
1995.
Frida Kahlo. Die verführte Kamera, Basel 1992.

Hayden Herrera: Frida Kahlo. Malerin der Schmerzen - Rebellin gegen das
Unabänderliche, Frankfurt a.M. 1997.


	Der Mythos Frida Kahlo

