Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 3

Artikel: Frauenbeschneidung im interkulturellen Gesprach : ritzen, schneiden,
zusammenheften

Autor: Lathi, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1053666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frauenbeschneidung im interkulturellen Gespréach

Weltweit sind rund 134 Millionen Frauen und Madchen an ihren Genitalien
beschnitten. Jedes Jahr werden liber zwei Millionen weitere Madchen

und junge Frauen mit allen méglichen «chirurgischen» Schneideinstrumenten,
Nadel und Faden maltrétiert. Diese Frauen sind aber nicht einfach Opfer
boswilliger Folter, sondern die Eingriffe erfolgen aufgrund spezifischer kultu-
reller Praktiken, die mit der Vorstellung einhergehen, dass es sozial (und
asthetisch) wiinschenswert ist, Frauen genital zu beschneiden.

schmerzgrenzen

Von Doris Liithi*

Die Interdisziplinare Kommission fir Medizi-
nethnologie (IKME) an der Universitat Bern
hatte im April dieses Jahres zu einem eintagi-
gen Kolloguium zum Thema «Frauenbe-
schneidung: Kulturelle Praxis oder Menschen-
rechtsverletzung?» eingeladen. Die Referent-
Innen legten konkrete Probleme rund um die
Beschneidung von Frauen dar und stellten
verschiedene Diskussionsansatze zu diesem
Thema vor. Im abschliessenden Podiumsge-
sprach waren sich die Teilnehmerinnen einig,
dass die Aufmerksamkeit hier in der Schweiz
vor allem auf den Bereich der Aufklarungs-
und Praventionsarbeit gerichtet sein muss.

Frauenbeschneidungen werden heute vor
allem in Afrika, im Nahen Osten und in Su-
dostasien durchgefiihrt. Migrantinnen, die aus
Gebieten, wo Frauen beschnitten werden,
nach Europa auswandern, bringen die Praxis
(wieder) in unsere Breitengrade mit. In den
meisten europdischen Staaten ist die Be-
schneidung von Madchen und Frauen ge-
setzlich verboten, aber dennoch wird oft ge-
rade in der Migration an der Tradition festge-
halten. Nicht zuletzt auch, um im Exil eine kul-
turelle Identitat zu wahren, sprechen sich viele
Migrantinnen fUr die Beibehaltung ihrer Tradi-
tion in den Exillandern aus. Es versteht sich
von selbst, dass die Gefahren der illegalen Be-
schneidungen riesig sind. Das gesundheitli-
che Risiko der Opfer ist in der lilegalitat um ein
Vielfaches erhdht. Alleinige gesetzliche Mass-
nahmen zur Verhitung der Beschneidungen
sind unzureichend. Es geht vielmehr darum,
althergebrachte rituelle Praktiken zur Diskus-
sion zu stellen und zu versuchen, gesell-
schaftliche Zwéange, die die Gesundheit und
Integritat von so vielen Frauen ernsthaft ge-
fahrden, langfristig zu verandern.

Drei Beschneidungsarten kommen vor
allem zur Anwendung. Sie unterscheiden sich
in der Art des Eingriffes und damit verbunden
im Heilungsprozess und den unmittelbaren
Folgen. Die «gemassigtste» Form ist die
«Sunna»-Beschneidung, bei der die Kiitoris-
vorhaut, die Klitorisspitze oder die ganze Kii-
toris beschnitten wird. Bei der «Exzision» wer-
den die ganze Kiitoris, die kleinen Schamlip-
pen und teilweise auch die grossen Scham-
lippen ganz oder teilweise entfernt. Die radi-
kalste Beschneidungsform ist die «Infibula-
tion». «Klitoris und kleine Schamlippen wer-
den ganz entfernt. Die grossen Schamlippen

werden ausgeschabt, dann mit Dornen zu-
sammengeheftet oder mit Ziegendarm (in der
Arztpraxis mit Chirurgenfaden) so vernaht,
dass fur Urin und Menstrualblut nur eine 'hir-
sekorngrosse' Offnung bleibt. Um den Ge-
schlechtsverkehr zu ermdglichen, muss der
Ehemann seine Frau mit dem Penis '6ffnen’
(Defibulation)» (antagem, vgl. Kasten).

Beschneidung oder Verstiimmelung
Ausdruck flr den Versuch, dem schwierigen
Verhéltnis von kultureller Praxis und Men-
schenrechtsverletzung sprachlich gerecht zu
werden, sind die Worte, die flr die «Operatio-
nen» an den Genitalien von Frauen und
Madchen benutzt werden. Die Bezeichnun-
gen sollen weder beschénigen, noch sollen
Frauen, die diese Tradition praktizieren, be-
vormundend vor den Kopf gestossen werden.
Eine Frage lautet denn auch, ob «Beschnei-
dung» von Madchen und Frauen ein adaqua-
ter Begriff ist. Denn hier wird ein Ausdruck ver-
wendet, mit dem eigentlich die genitale Be-
schneidung von Knaben oder jungen Man-
nern bezeichnet wird. Die Beschneidung an
den mannlichen Geschlechtsteilen ist aber
vergleichsweise harmlos; die jungen Manner
und Knaben sind nicht den gleichen gesund-
heitlichen Risiken ausgesetzt wie die Mad-
chen oder jungen Frauen. Der Eingriff an den
weiblichen Genitalien kann fir die Frau oder
das Méadchen sehr gesundheitsgefahrdend
oder gar lebensgefahrlich sein. Bei der Ope-
ration selber kénnen unstillbare Blutungen
auftreten oder andere Organe verletzt werden.
Wahrend der Zeit der Ausheilung ist die Infek-
tionsgefahr im Unterleib sehr gross, und es
besteht sogar die Gefahr von chronischen
Entztindungen.

Zudem ist die genitale Beschneidung von
Frauen in den meisten Fallen auch auf andere
soziale Normen und Werte zurtckzuflhren als
die von Mannern. Viele Aktivistinnen gegen die
«Operationen» an den Genitalien von Frauen
sprechen deshalb von genitalen Verstimme-
lungen (female genital mutilation, FGM) und
brauchen damit einen Begriff, der eine klare
Werthaltung transportiert. Im interkulturellen
Dialog kann sich die ablehnende Ausdrucks-
weise jedoch negativ auswirken, weil damit
besonders Frauen, die aus Regionen stam-
men, wo Frauen und Madchen an ihren Ge-
schlechtsteilen rituell operiert werden, mit
einer Haltung konfrontiert sind, die ihre tradi-
tionellen Praktiken als falsch ansieht. Das
kann zu einem Geflihl von unangemessenem

10

Einmischen in die eigene traditionelle Praxis
fihren und den Dialog blockieren oder sehr
einseitig gestalten.

Menschenrechte und kulturelle
Eigenarten

Aussenstehende beurteilen die Beschneidung
von Frauen und Madchen sehr unterschied-
lich. Zwei Arten, an das Thema heranzuge-
hen, stehen sich diametral gegenuber und
stecken das Feld ab, das der Tagung im April
als Diskussionsgundlage diente. Bei der er-
sten Art wird die genitale Verstimmelung von
Frauen als Menschenrechtsverletzung ange-
sehen und bedingungslos verurteilt. Diese
Haltung geht von der Annahme aus, dass die
von den Vereinten Nationen deklarierten Men-
schenrechte universal, das heisst auf der gan-
zen Welt gltig sind. Kritikerlnnen wenden
dazu ein, dass die Menschenrechtskonvention
der UNO ein westliches Machwerk ist, dessen
weltweite Gultigkeit («alle», «<niemand») ange-
zweifelt werden muss. Ein Kritikpunkt ist, dass
die Menschenrechtskonvention auf das Indivi-
duum fokussiere und nicht bertcksichtige,
dass die Idee von Individualitat nicht Uberall
denselben Stellenwert habe wie in den west-
lichen Industriegesellschaften.

Die gegenteilige Meinung kann als kultur-
relativistisch bezeichnet werden. Kulturelle
Eigenheiten werden relativiert und als einem
bestimmten Raum zugehérig, als nicht kriti-
sierbar weil kulturspezifisch, eingeschatzt. Fir
die Frauenbeschneidung wirde das heissen,
dass Kritik, die nicht aus dem kulturellen Um-
feld der Beschneidungen kommt, nicht zulas-
sig ist, da sie sich in fremde Praxis einmischt
und diese zu beurteilen sucht. Die Perspek-
tive, die Kulturrelativistinnen wahlen, ist die
der distanzierten Beobachtung, und anders
ausgedrlickt bedeutet Kulturrelativismus
auch, dass alles, was in einem bestimmten
kulturellen Kontext praktiziert wird, gut und
berechtigt ist.

Innerhalb dieser polaren Ansatze finden
einige Diskussionen um soziohistorisch be-
dingte, fUr die einen oder anderen unver-
standliche kulturelle Traditionen statt. Ein
eigentliches Dilemma ist, dass die kulturelle
Eigenart ein Merkmal der Identitét einer Frau
sein kann und dass diese Eigenart mit Kon-
zepten wie Stolz, Ehre und Wirde besetzt ist.
Wenn genitale Beschneidung also als eine kul-
turelle Eigenart bezeichnet wird, auf die frau
mit Stolz hinweist, so ist das auch ein Aus-
druck fir das «Recht auf Differenz». Es be-



schneiden,
Zusammenheften

zeichnet das Recht, anders zu sein, zu fuhlen
und zu handeln, als dies von (westlichen)
Wertvorstellungen allzu oft vorgegeben wird.
Wie pragend westliche Vorstellungen sind,
illustriert die Geschichte Kenias Uber die ge-
setzlichen Verbote von genitalen Beschnei-
dungen von Frauen. Diese Verbote erfolgten
meistens aufgrund von Druck der européi-
schen Kolonisatorlnnen. 1906 wurde die Pra-
xis in Kenia als dem ersten afrikanischen Land
gesetzlich verboten. Urheberin des Verbots
war die Mission der «Church of Scotland». Von
der Bevolkerung wurde das Verbot nicht ak-
zeptiert, und nach der Unabhangigkeit unter
der Prasidentschaft von Jomo Kenyatta hat
die Regierung offiziell darauf hingewiesen,
dass Kenianerlnnen stolz sind auf die Be-
schneidungspraxis und diese als Merkmal
«ihrer Kultur» betrachten. Auch 1996 scheiter-
te ein Vorstoss im kenianischen Parlament, die
Beschneidungen zu illegalisieren.

Konkret und unabhangig davon, ob eine
Frau die Beschneidung beflrwortet oder ab-
lehnt, handelt es sich bei den Eingriffen am
Korper der Frauen um Veranderungen, die die
Sexualitat und geschlechtliche Identitat fur
immer pragen.

Obwohl durch die grésser werdenden
Flichtlingsstréme aus beispielsweise afrikani-
schen Landern nach Europa die Zahl der be-
schnittenen Frauen unter uns wachst, kann
sich frau fragen, warum aussenstehende
Feministinnen sich mit genitalen Verstimme-
lungen von Frauen aus Kulturen, die so ganz-
lich verschieden von der unseren sind, aus-
einandersetzen sollten. Die Beurteilung der
Tradition scheint fir viele klar zu sein: es han-
delt sich um ein weiteres Machtinstrument pa-
triarchaler Gesellschaften, Frauen zu unter-
dricken und ihre Sexualitat zu kontrollieren.
Das Zeitalter des internationalen Feminismus
stellt eine wichtige Anforderung an Frauen. Die
Fahigkeit, einen egalitaren Dialog zu flhren, ist
unabdingbar geworden. Sowohl die UNO als
auch die Weltfrauenkonferenz in Peking
haben sich dem Thema der Beschneidung
von Frauen angenommen und Resolutionen
zur Abschaffung verabschiedet. Damit solche
Resolutionen wirksam sind, ist es notwendig,
eine breit angelegte Diskussion zu fUhren.

Gleichberechtigter Dialog

Die amerikanische Juristin Isabelle R. Gunning
schlagt einen interkulturellen Dialog vor, in
dem nach gemeinsamen Werten gesucht
wird. Um das zu erreichen, missen Femini-

Bild aus: Ann Hecht 1991: Webkunst aus verschiedenen Kulturen

Ikat-Tuch von der Elfenbeinkiste

stinnen in allen Lagern eine Methode ent-
wickeln, mit Hilfe derer sie jenseits vom Mu-
ster «richtig-falsch» denken und argumentie-
ren lernen. Anhand der Diskussion von geni-
taler Versttmmelung an Frauen zeigt sie auf,
was es heissen kann, fremde Traditionen, die
frau am liebsten verdammen wurde, zu ver-
stehen und einen Dialog zu fUhren, der die un-
terschiedlichen Traditionen respektiert. Dabei
geht sie davon aus, dass gesetzliche Verbote
allein dem Anspruch von gegenseitigem Re-
spekt nicht gerecht werden kénnen, weil in

11

E,.
E
?.
f‘ 2

der «verlierenden» Kultur Veranderungen
unter Androhung von Strafen erzwungen wer-
den. Ein gleichberechtigter Dialog kann nicht
aufrechterhalten werden, wenn die eine Grup-
pe die andere bestraft und zur Veranderung
zwingt. Vielmehr muss nach einem Konsens
gesucht werden, der fur alle Beteiligten ein-
sichtig ist. Methodologisch schlagt Gunning
deshalb drei Schritte vor, denen Frauen sich
bewusst sein mussen, wenn sie ihnen kultu-
rell fremde Phanomene diskutieren. Erstens
mussen sie sich Uber ihre eigenen Interessen,



schmerzgrenzen

Intentionen und die Vielschichtigkeit ihrer
eigenen Geschichte im klaren sein. Fir das
Beispiel der Frauenbeschneidung heisst das
aus der westlichen Perspektive heraus, dass
Frauenbeschneidungen nicht einfach das
Problem der «Anderen» sind, denn auch im
Westen wurden Frauen beschnitten. In den
Vereinigten Staaten war die Klitoridektomie
oder Kastration von Frauen seit den spaten
60er Jahren des letzten Jahrhunderts bis min-
destens 1937 ein géngiges Mittel, um soge-
nannte weibliche Geistesgestorte zu kurieren.
Weibliche Hysterie oder Geisteskrankheit soll-
ten so angeblich geheilt werden. Zu den Klien-
tinnen, die genital beschnitten wurden, gehor-
ten aber auch Lesbierinnen und aufmipfige
Frauen, die Hosen trugen oder sich fir Frau-
enrechte einsetzten. Die Operationen erfolg-
ten auch bei uns nicht selten mit der Unter-
stlitzung von weiblichen Verwandten und Be-
zugspersonen. Bevor wir also die Praxis der
Beschneidung von Frauen als ein afrikani-
sches, mitteldstliches oder stidostasiatisches
Phanomen betrachten, missen wir beachten,
dass auch in unserer Gesellschaft Frauen be-
schnitten wurden.

Stereotypen iiberwinden

Zweitens sollen sich im Dialog die verschiede-
nen Diskussionspartnerinnen damit auseinan-
dersetzen, wie die «Anderen» sie sehen und
was sie fUr diese verkdrpern kénnen. Mit an-
deren Worten, jede versucht sich selber so zu
sehen, wie allenfalls die «Andere» sie sehen
kdnnte. Fur westliche Feministinnen, die bei-
spielsweise nicht-européische Immigrantin-
nen betreuen oder als medizinisches Personal
arbeiten und dabei auf Frauen treffen, die ge-
nital beschnitten sind oder ihre Téchter be-
schneiden lassen wollen, heisst das, dass sie
von den «Anderen» als Vertreterinnen des im-
perialistischen Nordens gesehen werden, die
sich aus einem Gefiihl der kulturellen Uberle-
genheit heraus in ihre Angelegenheiten einmi-
schen. Analog dazu muss sich die Frau aus
der nicht-europaischen Kultur moglicherweise
damit auseinandersetzen, dass sie als ein hilf-
loses, intellektuell unterentwickeltes Wesen
gesehen wird, das aufgeklart werden muss.
Frauen mussen sich bewusst sein, dass sie
solche stereotypen Bilder ineinander wecken
koénnen.

Soziale Zwange hinterfragen
Drittens kann ein gleichberechtiger interkultu-

reller Dialog nur erfolgreich gefiinrt werden,

wenn die jeweils «<Andere» in ihrem eigenen
Kontext gesehen wird. Dazu gehért das Ver-
standnis, dass gesellschaftliche Gegebenhei-
ten immer einen weiteren Bezugsrahmen
haben und in einem spezifisch gearteten hi-
storischen Umfeld entstehen. So ist es flr die
meisten Frauen in Landern, wo Frauenbe-
schneidung eine kulturelle Tradition ist, noch
heute so, dass Frauen ausschliesslich durch
Heirat und Mutterschaft zu einem ehrbaren
sozialen Status und 6konomischer Sicherheit
gelangen. Gerade eben in diesen Gesell-
schaften ist es aber auch so, dass heiratsfahi-
ge Frauen beschnitten sein muissen, damit sie
Uberhaupt als Ehefrauen akzeptiert werden
oder heiraten kénnen. Zudem ist in den mei-
sten dieser Lander Heirat, Familiengrindung
und damit zusammenhangend auch die Se-
xualitdt, Schwangerschaft und Geburt von
Kindern nicht ausschliesslich die Sache zwei-
er Individuen, sondern die Angelegenheit einer
grosseren Gemeinschaft. Somalische Immi-
grantinnen in der Schweiz berichten dartber,
dass Frauen, die nicht beschnitten sind, von
Méannern der gleichen Ethnie nicht geheiratet
werden. Das Ausmass dieser sozialen Tat-
sachen kann im europaischen Kontext nur
verstanden werden, wenn mitbertcksichtigt
wird, dass eine durchschnittliche somalische
Frau sich durch die Heirat schlicht ihren
Lebensunterhalt sichert. Eine somalische In-
terviewpartnerin von Charlotte Beck-Karrer
(Autorin von «Léwinnen sind sie» Gesprache
mit somalischen Frauen und Méannern Uber
Frauenbeschneidung), Mutter von zwei Toéch-
tern, antwortet denn auch auf die Frage, ob
sie die Infibulation gut finde: «Es ist nicht gut.
Aber man muss es machen. Ich werde es ma-
chen. Sonst kénnen meine Madchen nicht
heiraten.» Bei den Fur, einem Volk im Westsu-
dan, wurden in der prakolonialen Zeit nur
Madchen der hdheren Schichten beschnitten.
Es war einerseits eine Mode, andererseits
aber auch ein Zeichen fur den hohen sozialen
Status und daflr, dass man «gut muslimisch»
sei. In der Folge fingen auch die einfachen
Leute an, ihre Téchter zu beschneiden und
noch heute werden Frauen, die nicht be-
schnitten sind, in dieser Gesellschaft als min-
derwertig angesehen.

Die Liste der Beispiele, warum Beschnei-
dungen in den betroffenen Kulturen als win-
schenswert angesehen werden, lasst sich
fortsetzen. Sie reichen von gesundheitlichen
Vorteilen (&hnlich wie in Europa anfangs die-
ses Jahrhunderts) bis zu der Tatsache, dass

12

Beschneidungsrituale wichtige soziale Ereig-
nisse sind, die sich nicht so einfach abschaf-
fen lassen.

Aus einer frauenspezifischen Sicht heraus
ist es klar, dass genitale Operationen — trotz
den sozialen Zwéangen, die daflr verantwort-
lich sind, dass die Eingriffe auch von vielen
Frauen gutgeheissen und gewlnscht werden
— schmerzhafte, traumatische und erniedri-
gende Eingriffe in die physische und psychi-
sche Integritat der Madchen und Frauen sind.
Sie als Aussenstehende gutzuheissen ist nicht
moglich. Nétig ist aber ein multikultureller Dia-
log Uber gemeinsame Wertvorstellungen und
den Konsens darUber, was als richtig und was
als falsch angenommen wird.

*Doris Luthi ist freie Mitarbeiterin der FRAZ
und studiert Anglistik und Soziologie in Bern.

Die Berner Ethnologinnen der Arbeitsgruppe
antagem (anthropologists against genital muti-
lation; Ethnologinnen gegen Genitalverstim-
melung) sind die Autorinnen von verschiede-
nen Texten Uber Frauenbeschneidung und
Herausgeberinnen von Informationsbroschi-
ren fir Arztinnen und Leute, die sich tiber das
Thema informieren wollen. Mit ihrer Arbeit ver-
folgen sie das Ziel, aufzuklaren und praventiv
zu wirken. Literaturlisten oder Informationsma-
terial kdnnen bestellt werden bei: antagem, In-
stitut fir Ethnologie, Langgassstr. 49a, 3000
Bern 9.

Inserat

TEL 01 450 66 11
FAX 01 450 66 14
HOFLIWEG 7
8055 ZURICH

WWW.ACCESS.CH/MENDELIN
MENDELIN@ACCESS.CH

grafik
multimedia
internet




	Frauenbeschneidung im interkulturellen Gespräch : ritzen, schneiden, zusammenheften

