
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 3

Artikel: Frauenbeschneidung im interkulturellen Gespräch : ritzen, schneiden,
zusammenheften

Autor: Lüthi, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauenbeschneidung im interkulturellen Gespräch

Weltweit sind rund 134 Millionen Frauen und Mädchen an ihren Genitalien
beschnitten. Jedes Jahr werden über zwei Millionen weitere Mädchen
und junge Frauen mit allen möglichen «chirurgischen» Schneideinstrumenten,
Nadel und Faden malträtiert. Diese Frauen sind aber nicht einfach Opfer
böswilliger Folter, sondern die Eingriffe erfolgen aufgrund spezifischer kultureller

Praktiken, die mit der Vorstellung einhergehen, dass es sozial (und
ästhetisch) wünschenswert ist, Frauen genital zu beschneiden.

Ritzen,

c0
N
C
0s_
U)
Ni_
0

O
0

Von Doris Lüthi*

Die Interdisziplinäre Kommission für
Medizinethnologie (IKME) an der Universität Bern
hatte im April dieses Jahres zu einem eintägigen

Kolloquium zum Thema
«Frauenbeschneidung: Kulturelle Praxis oder
Menschenrechtsverletzung?» eingeladen. Die Referentinnen

legten konkrete Probleme rund um die
Beschneidung von Frauen dar und stellten
verschiedene Diskussionsansätze zu diesem
Thema vor. Im abschliessenden Podiumsgespräch

waren sich die Teilnehmerinnen einig,
dass die Aufmerksamkeit hier in der Schweiz
vor allem auf den Bereich der Aufklärungsund

Präventionsarbeit gerichtet sein muss.
Frauenbeschneidungen werden heute vor

allem in Afrika, im Nahen Osten und in

Südostasien durchgeführt. Migrantinnen, die aus
Gebieten, wo Frauen beschnitten werden,
nach Europa auswandern, bringen die Praxis
(wieder) in unsere Breitengrade mit. In den
meisten europäischen Staaten ist die
Beschneidung von Mädchen und Frauen
gesetzlich verboten, aber dennoch wird oft
gerade in der Migration an der Tradition festgehalten.

Nicht zuletzt auch, um im Exil eine
kulturelle Identität zu wahren, sprechen sich viele

Migrantinnen für die Beibehaltung ihrer Tradition

in den Exilländern aus. Es versteht sich
von selbst, dass die Gefahren der illegalen
Beschneidungen riesig sind. Das gesundheitliche

Risiko der Opfer ist in der Illegalität um ein
Vielfaches erhöht. Alleinige gesetzliche
Massnahmen zur Verhütung der Beschneidungen
sind unzureichend. Es geht vielmehr darum,
althergebrachte rituelle Praktiken zur Diskussion

zu stellen und zu versuchen,
gesellschaftliche Zwänge, die die Gesundheit und
Integrität von so vielen Frauen ernsthaft
gefährden, langfristig zu verändern.

Drei Beschneidungsarten kommen vor
allem zur Anwendung. Sie unterscheiden sich
in der Art des Eingriffes und damit verbunden
im Pleilungsprozess und den unmittelbaren
Folgen. Die «gemässigtste» Form ist die
«Sunna»-Beschneidung, bei der die
Klitorisvorhaut, die Klitorisspitze oder die ganze
Klitoris beschnitten wird. Bei der «Exzision» werden

die ganze Klitoris, die kleinen Schamlippen

und teilweise auch die grossen Schamlippen

ganz oder teilweise entfernt. Die
radikalste Beschneidungsform ist die «Infibula-
tion». «Klitoris und kleine Schamlippen werden

ganz entfernt. Die grossen Schamlippen

werden ausgeschabt, dann mit Dornen
zusammengeheftet oder mit Ziegendarm (in der
Arztpraxis mit Chirurgenfaden) so vernäht,
dass für Urin und Menstrualblut nur eine
'hirsekorngrosse

' Öffnung bleibt. Um den
Geschlechtsverkehr zu ermöglichen, muss der
Ehemann seine Frau mit dem Penis 'öffnen'
(Defibulation)» (antagem, vgl. Kasten).

Beschneidung oder Verstümmelung
Ausdruck für den Versuch, dem schwierigen
Verhältnis von kultureller Praxis und
Menschenrechtsverletzung sprachlich gerecht zu
werden, sind die Worte, die für die «Operationen»

an den Genitalien von Frauen und
Mädchen benutzt werden. Die Bezeichnungen

sollen weder beschönigen, noch sollen
Frauen, die diese Tradition praktizieren,
bevormundend vor den Kopf gestossen werden.
Eine Frage lautet denn auch, ob «Beschneidung»

von Mädchen und Frauen ein adäquater

Begriff ist. Denn hier wird ein Ausdruck
verwendet, mit dem eigentlich die genitale
Beschneidung von Knaben oder jungen Männern

bezeichnet wird. Die Beschneidung an
den männlichen Geschlechtsteilen ist aber
vergleichsweise harmlos; die jungen Männer
und Knaben sind nicht den gleichen
gesundheitlichen Risiken ausgesetzt wie die Mädchen

oder jungen Frauen. Der Eingriff an den
weiblichen Genitalien kann für die Frau oder
das Mädchen sehr gesundheitsgefährdend
oder gar lebensgefährlich sein. Bei der
Operation selber können unstillbare Blutungen
auftreten oder andere Organe verletzt werden.
Während der Zeit der Ausheilung ist die
Infektionsgefahr im Unterleib sehr gross, und es
besteht sogar die Gefahr von chronischen
Entzündungen.

Zudem ist die genitale Beschneidung von
Frauen in den meisten Fällen auch auf andere
soziale Normen und Werte zurückzuführen als
die von Männern. Viele Aktivistinnen gegen die
«Operationen» an den Genitalien von Frauen

sprechen deshalb von genitalen Verstümmelungen

(female genital mutilation, FGM) und
brauchen damit einen Begriff, der eine klare

Werthaltung transportiert. Im interkulturellen
Dialog kann sich die ablehnende Ausdrucksweise

jedoch negativ auswirken, weil damit
besonders Frauen, die aus Regionen stammen,

wo Frauen und Mädchen an ihren
Geschlechtsteilen rituell operiert werden, mit
einer Plaltung konfrontiert sind, die ihre
traditionellen Praktiken als falsch ansieht. Das
kann zu einem Gefühl von unangemessenem

Einmischen in die eigene traditionelle Praxis
führen und den Dialog blockieren oder sehr
einseitig gestalten.

Menschenrechte und kulturelle
Eigenarten
Aussenstehende beurteilen die Beschneidung
von Frauen und Mädchen sehr unterschiedlich.

Zwei Arten, an das Thema heranzugehen,

stehen sich diametral gegenüber und
stecken das Feld ab, das der Tagung im April
als Diskussionsgundlage diente. Bei der
ersten Art wird die genitale Verstümmelung von
Frauen als Menschenrechtsverletzung
angesehen und bedingungslos verurteilt. Diese

Plaltung geht von der Annahme aus, dass die

von den Vereinten Nationen deklarierten
Menschenrechte universal, das heisst auf der ganzen

Welt gültig sind. Kritikerinnen wenden
dazu ein, dass die Menschenrechtskonvention
der UNO ein westliches Machwerk ist, dessen
weltweite Gültigkeit («alle», «niemand»)
angezweifelt werden muss. Ein Kritikpunkt ist, dass
die Menschenrechtskonvention auf das
Individuum fokussiere und nicht berücksichtige,
dass die Idee von Individualität nicht überall
denselben Stellenwert habe wie in den
westlichen Industriegesellschaften.

Die gegenteilige Meinung kann als
kulturrelativistisch bezeichnet werden. Kulturelle

Eigenheiten werden relativiert und als einem
bestimmten Raum zugehörig, als nicht
kritisierbar weil kulturspezifisch, eingeschätzt. Für

die Frauenbeschneidung würde das heissen,
dass Kritik, die nicht aus dem kulturellen Umfeld

der Beschneidungen kommt, nicht zulässig

ist, da sie sich in fremde Praxis einmischt
und diese zu beurteilen sucht. Die Perspektive,

die Kulturrelativistlnnen wählen, ist die

der distanzierten Beobachtung, und anders

ausgedrückt bedeutet Kulturrelativismus
auch, dass alles, was in einem bestimmten
kulturellen Kontext praktiziert wird, gut und

berechtigt ist.

Innerhalb dieser polaren Ansätze finden
einige Diskussionen um soziohistorisch
bedingte, für die einen oder anderen
unverständliche kulturelle Traditionen statt. Ein

eigentliches Dilemma ist, dass die kulturelle

Eigenart ein Merkmal der Identität einer Frau
sein kann und dass diese Eigenart mit
Konzepten wie Stolz, Ehre und Würde besetzt ist.

Wenn genitale Beschneidung also als eine
kulturelle Eigenart bezeichnet wird, auf die frau
mit Stolz hinweist, so ist das auch ein
Ausdruck für das «Recht auf Differenz». Es be-

10



schneiden,
zusammenheften

zeichnet das Recht, anders zu sein, zu fühlen
und zu handeln, als dies von (westlichen)
Wertvorstellungen allzu oft vorgegeben wird.
Wie prägend westliche Vorstellungen sind,
illustriert die Geschichte Kenias über die
gesetzlichen Verbote von genitalen Beschneidungen

von Frauen. Diese Verbote erfolgten
meistens aufgrund von Druck der europäischen

Kolonisatorinnen. 1906 wurde die Praxis

in Kenia als dem ersten afrikanischen Land
gesetzlich verboten. Urheberin des Verbots

war die Mission der «Church of Scotland». Von
der Bevölkerung wurde das Verbot nicht
akzeptiert, und nach der Unabhängigkeit unter
der Präsidentschaft von Jomo Kenyatta hat
die Regierung offiziell darauf hingewiesen,
dass Kenianerinnen stolz sind auf die Be-

schneidungspraxis und diese als Merkmal
«ihrer Kultur» betrachten. Auch 1996 scheiterte

ein Vorstoss im kenianischen Parlament, die
Beschneidungen zu legalisieren.

Konkret und unabhängig davon, ob eine
Frau die Beschneidung befürwortet oder
ablehnt, handelt es sich bei den Eingriffen am
Körper der Frauen um Veränderungen, die die
Sexualität und geschlechtliche Identität für
immer prägen.

Obwohl durch die grösser werdenden
Flüchtlingsströme aus beispielsweise afrikanischen

Ländern nach Europa die Zahl der
beschnittenen Frauen unter uns wächst, kann
sich frau fragen, warum aussenstehende
Feministinnen sich mit genitalen Verstümmelungen

von Frauen aus Kulturen, die so gänzlich

verschieden von der unseren sind,
auseinandersetzen sollten. Die Beurteilung der
Tradition scheint für viele klar zu sein: es handelt

sich um ein weiteres Machtinstrument pa-
triarchaler Gesellschaften, Frauen zu
unterdrücken und ihre Sexualität zu kontrollieren.
Das Zeitalter des internationalen Feminismus
stellt eine wichtige Anforderung an Frauen. Die

Fähigkeit, einen egalitären Dialog zu führen, ist

unabdingbar geworden. Sowohl die UNO als
auch die Weltfrauenkonferenz in Peking
haben sich dem Thema der Beschneidung
von Frauen angenommen und Resolutionen
zur Abschaffung verabschiedet. Damit solche
Resolutionen wirksam sind, ist es notwendig,
eine breit angelegte Diskussion zu führen.

Gleichberechtigter Dialog
Die amerikanische Juristin Isabelle R. Gunning
schlägt einen interkulturellen Dialog vor, in

dem nach gemeinsamen Werten gesucht
wird. Um das zu erreichen, müssen Femini-

Ikat-Tuch von der Elfenbeinküste

stinnen in allen Lagern eine Methode
entwickeln, mit Hilfe derer sie jenseits vom Muster

«richtig-falsch» denken und argumentieren

lernen. Anhand der Diskussion von genitaler

Verstümmelung an Frauen zeigt sie auf,

was es heissen kann, fremde Traditionen, die
frau am liebsten verdammen würde, zu
verstehen und einen Dialog zu führen, der die
unterschiedlichen Traditionen respektiert. Dabei

geht sie davon aus, dass gesetzliche Verbote
allein dem Anspruch von gegenseitigem
Respekt nicht gerecht werden können, weil in

der «verlierenden» Kultur Veränderungen
unter Androhung von Strafen erzwungen werden.

Ein gleichberechtigter Dialog kann nicht
aufrechterhalten werden, wenn die eine Gruppe

die andere bestraft und zur Veränderung
zwingt. Vielmehr muss nach einem Konsens
gesucht werden, der für alle Beteiligten
einsichtig ist. Methodologisch schlägt Gunning
deshalb drei Schritte vor, denen Frauen sich
bewusst sein müssen, wenn sie ihnen kulturell

fremde Phänomene diskutieren. Erstens
müssen sie sich über ihre eigenen Interessen,

11



c0
N
C
0i_
CD
N
s—

0
E
-C
o
(/)

Intentionen und die Vielschichtigkeit ihrer

eigenen Geschichte im klaren sein. Für das
Beispiel der Frauenbeschneidung heisst das
aus der westlichen Perspektive heraus, dass
Frauenbeschneidungen nicht einfach das
Problem der «Anderen» sind, denn auch im

Westen wurden Frauen beschnitten. In den
Vereinigten Staaten war die Klitoridektomie
oder Kastration von Frauen seit den späten
60er Jahren des letzten Jahrhunderts bis
mindestens 1937 ein gängiges Mittel, um
sogenannte weibliche Geistesgestörte zu kurieren.
Weibliche FHysterie oder Geisteskrankheit sollten

so angeblich geheilt werden. Zu den
Klientinnen, die genital beschnitten wurden, gehörten

aber auch Lesbierinnen und aufmüpfige
Frauen, die Flosen trugen oder sich für
Frauenrechte einsetzten. Die Operationen erfolgten

auch bei uns nicht selten mit der
Unterstützung von weiblichen Verwandten und
Bezugspersonen. Bevor wir also die Praxis der
Beschneidung von Frauen als ein afrikanisches,

mittelöstliches oder südostasiatisches
Phänomen betrachten, müssen wir beachten,
dass auch in unserer Gesellschaft Frauen
beschnitten wurden.

Stereotypen überwinden
Zweitens sollen sich im Dialog die verschiedenen

Diskussionspartnerinnen damit
auseinandersetzen, wie die «Anderen» sie sehen und

was sie für diese verkörpern können. Mit
anderen Worten, jede versucht sich selber so zu
sehen, wie allenfalls die «Andere» sie sehen
könnte. Für westliche Feministinnen, die
beispielsweise nicht-europäische Immigrantinnen

betreuen oder als medizinisches Personal
arbeiten und dabei auf Frauen treffen, die
genital beschnitten sind oder ihre Töchter
beschneiden lassen wollen, heisst das, dass sie

von den «Anderen» als Vertreterinnen des
imperialistischen Nordens gesehen werden, die
sich aus einem Gefühl der kulturellen
Überlegenheit heraus in ihre Angelegenheiten
einmischen. Analog dazu muss sich die Frau aus
der nicht-europäischen Kultur möglicherweise
damit auseinandersetzen, dass sie als ein
hilfloses, intellektuell unterentwickeltes Wesen
gesehen wird, das aufgeklärt werden muss.
Frauen müssen sich bewusst sein, dass sie
solche stereotypen Bilder ineinander wecken
können.

Soziale Zwänge hinterfragen
Drittens kann ein gleichberechtiger interkultureller

Dialog nur erfolgreich geführt werden,

wenn die jeweils «Andere» in ihrem eigenen
Kontext gesehen wird. Dazu gehört das
Verständnis, dass gesellschaftliche Gegebenheiten

immer einen weiteren Bezugsrahmen
haben und in einem spezifisch gearteten
historischen Umfeld entstehen. So ist es für die
meisten Frauen in Ländern, wo
Frauenbeschneidung eine kulturelle Tradition ist, noch
heute so, dass Frauen ausschliesslich durch
Heirat und Mutterschaft zu einem ehrbaren
sozialen Status und ökonomischer Sicherheit
gelangen. Gerade eben in diesen
Gesellschaften ist es aber auch so, dass heiratsfähige

Frauen beschnitten sein müssen, damit sie

überhaupt als Ehefrauen akzeptiert werden
oder heiraten können. Zudem ist in den meisten

dieser Länder Heirat, Familiengründung
und damit zusammenhängend auch die
Sexualität, Schwangerschaft und Geburt von
Kindern nicht ausschliesslich die Sache zweier

Individuen, sondern die Angelegenheit einer
grösseren Gemeinschaft. Somalische
Immigrantinnen in der Schweiz berichten darüber,
dass Frauen, die nicht beschnitten sind, von
Männern der gleichen Ethnie nicht geheiratet
werden. Das Ausmass dieser sozialen
Tatsachen kann im europäischen Kontext nur
verstanden werden, wenn mitberücksichtigt
wird, dass eine durchschnittliche somalische
Frau sich durch die Heirat schlicht ihren
Lebensunterhalt sichert. Eine somalische
Interviewpartnerin von Charlotte Beck-Karrer
(Autorin von «Löwinnen sind sie» Gespräche
mit somalischen Frauen und Männern über
Frauenbeschneidung), Mutter von zwei Töchtern,

antwortet denn auch auf die Frage, ob
sie die Infibulation gut finde: «Es ist nicht gut.
Aber man muss es machen. Ich werde es
machen. Sonst können meine Mädchen nicht
heiraten.» Bei den Fur, einem Volk im Westsudan,

wurden in der präkolonialen Zeit nur
Mädchen der höheren Schichten beschnitten.
Es war einerseits eine Mode, andererseits
aber auch ein Zeichen für den hohen sozialen
Status und dafür, dass man «gut muslimisch»
sei. In der Folge fingen auch die einfachen
Leute an, ihre Töchter zu beschneiden und
noch heute werden Frauen, die nicht
beschnitten sind, in dieser Gesellschaft als

minderwertig angesehen.
Die Liste der Beispiele, warum Beschneidungen

in den betroffenen Kulturen als
wünschenswert angesehen werden, lässt sich
fortsetzen. Sie reichen von gesundheitlichen
Vorteilen (ähnlich wie in Europa anfangs dieses

Jahrhunderts) bis zu der Tatsache, dass

Beschneidungsrituale wichtige soziale Ereignisse

sind, die sich nicht so einfach abschaffen

lassen.
Aus einer frauenspezifischen Sicht heraus

ist es klar, dass genitale Operationen - trotz
den sozialen Zwängen, die dafür verantwortlich

sind, dass die Eingriffe auch von vielen
Frauen gutgeheissen und gewünscht werden

- schmerzhafte, traumatische und erniedrigende

Eingriffe in die physische und psychische

Integrität der Mädchen und Frauen sind.
Sie als Aussenstehende gutzuheissen ist nicht

möglich. Nötig ist aber ein multikultureller Dialog

über gemeinsame Wertvorstellungen und
den Konsens darüber, was als richtig und was
als falsch angenommen wird.

*Doris Lüthi ist freie Mitarbeiterin der FRAZ
und studiert Anglistik und Soziologie in Bern.

Die Berner Ethnologinnen der Arbeitsgruppe
antagem (anthropologists against genital
mutilation; Ethnologinnen gegen Genitalverstümmelung)

sind die Autorinnen von verschiedenen

Texten über Frauenbeschneidung und

Flerausgeberinnen von Informationsbroschüren

für Ärztinnen und Leute, die sich über das
Thema informieren wollen. Mit ihrer Arbeit
verfolgen sie das Ziel, aufzuklären und präventiv
zu wirken. Literaturlisten oder Informationsmaterial

können bestellt werden bei: antagem,
Institut für Ethnologie, Länggassstr. 49a, 3000
Bern 9.

Inserat

<D

~o
c
<D

E

TEL 01 450 66 11

FAX 01 450 66 14

HÖFLIWEG 7

8055 ZÜRICH

WWW.ACCESS.CH/MENDELIN

MENDELIN@ACCESS.CH

grafik
multimedia

internet

12


	Frauenbeschneidung im interkulturellen Gespräch : ritzen, schneiden, zusammenheften

