Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 3

Artikel: Frauen und Gewalt : die gebrochene Macht
Autor: Francia, Luisa

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1053664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1053664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schmerzgrenzen

Frauen und Gewalt

DIE GEBROCHENE

Gewalt von Frauen ist ein Tabu, und zwar ein so grosses, dass sich Frauen eher
selbst zerstoren, als dieses zu brechen. Uber das Thema zu reden, ist auch

unter Frauen schwierig bis unmadglich. Die FRAZ will das Tabu brechen und eine
Diskussion anregen.

Von Luisa Francia*

Es gibt eine Art von «positivem» Rassismus
und Sexismus. «Alle Schwarzen kdnnen gut
tanzen» gehort dazu. Oder «alle Manner sind
gute Handwerker», aber auch «Frauen sind
sanft und haben heilende Energien». Und:
«Das Aktive ist das Mannliche, das Passive
das Weibliche». Sogar die Verbindung von
Frauen und Natur wirde ich dazu zahlen. In
einer Familie von Frauen grossgeworden,
habe ich von frihester Kindheit an begriffen:
alles was Frauen tun, alle Eigenschaften,
die sie haben, alle ihre Fahigkeiten, Fehler,
Schwéchen und Starken sind weiblich. Ich
konnte die Verwunderung Uber motorradfah-
rende, biersaufende, kettenrauchende, streit-
lustige, willensstarke Frauen nie nachvoll-
ziehen, denn ich war
in meiner Kindheit von
ihnen umgeben. Bevor

sich meine Mutter von der Gewalt von Frauen stellt,

ihrem gewalttatigen, se-
xuell Gbergreifenden Mann,
meinem Vater, trennte,
hob einmal meine Tante
(die  motorradfahrende,
kettenrauchende) eine Tur
aus den Angeln und
knallte sie ihm auf die
Flsse, weil er meine Mut-
ter angriff. Auch das Uraltklischee: Madchen
soll man nicht héren, nur sehen (und wenn
man sie sieht, sollen sie niedlich und sexy aus-
sehen), ging an mir weitgehend vorbei, denn
in unserem Haushalt wurde lautstark diskutiert
und gestritten. Siegerin war, unabhangig von
Alter oder Rangordnung, die mit der starksten
Tagesform.

Als ich anfing, mich mit dem Thema «Frau-
en und Gewalt» zu beschéftigen, fielen mir
spontan mehrere fast verdrangte Ereignisse
wieder ein: Im Kindergarten kidnappten meine
beste Freundin und ich einen Jungen namens
Benno. Er kam stets mit einer Tute Bonbons
in den Kindergarten, teilte nicht und weinte
viel. Er war dick und weisshautig wie eine
Made. Wir schleppten ihn in den hintersten
Winkel des Gartens, wo eine kleine Marienka-
pelle stand, quetschten ihn gegen die Kapel-
lenwand — O Maria hilft = und drohten ihm,
dass er nie mehr zu seiner Mama dirfe, wenn
er uns nicht die Bonbons abgebe, die er
prompt sofort auslieferte. Ich erinnere mich an
das grausame, wohlige, von leichtem Schuld-

Wer die Frage nach

kommt nicht um die Frage
nach der Gewalt

gegen Frauen herum.

geflhl durchzogene Gefiihl der Macht. Dieser
arme Benno wusste nichts von der gesell-
schaftlichen Macht von Mannern. Er wusste
nicht, dass es ein paar Dinge gab, die er sagen
konnte, um uns einzuschichtern, zum Bei-
spiel: Wenn ihr mich nicht loslasst, schreie ich
so laut ich kann, dann kommt ihr ins Heim.
Das hatte zumindest mich sofort zur Raison
gebracht, denn da meine Mutter geschieden
war und ich vaterlos aufwuchs, war die Angst
vor behdrdlichem Eingreifen gelegentlich ein
Thema (so sagte meine Grossmutter manch-
mal sorgenvoll: wenn die Kinder den Kinder-
garten schwanzen, kommt bestimmt einmal
das Jugendamt daher).

Ein anderes Ereignis, das mir noch heute
ein flaues Geflhl in der Magengegend er-
zeugt: Hergath und Berghild, die amazonen-
haften Téchter des ortsbekannten und mitt-
lerweile entnazifizierten
Nazis, etwas dlter als
meine Schwester und
ich, hatten einerseits die
begehrten Tretroller, an-
dererseits waren sie ir-
gendwie unberechen-
bar. Als ich mir einmal
den Roller ausleinen
wollte, schleppten sie
mich auf den Kkleinen
Turm der Brauerei, die
ihr Vater leitete, sagten
den furchterregenden Satz: Wir haben ein
HUhnchen mit dir zu rupfen! den ich nicht ver-
stand, dann packten sie mich —an den Hand-
gelenken die eine, an den Fussgelenken die
andere — und schaukelten mich Gber dem Ab-
grund, wobei sie drohten, mich fallen zu las-
sen. Es war mir keine Uberraschung, dass
Frauen grausam, aggressiv, wutentbrannt,
unkontrolliert sein kénnen. Ich fand (und finde)
das normal. Das gehort
zum Leben. Die Uberra-
schung war eher, dass
ich im Zuge meiner femi-
nistischen und spirituel-
len Forschung Géttinnen
entdeckte, die meine Er-
fahrungen bestatigten.

Die wilden Truden,
die brave Hausfrauen
dricken oder auch be-
dricken, die sich nachts
auf die Brust der lieben-
den Ehefrau setzen und ihr Alptraume und
Angste bescheren, sind die Vorreiterinnen der

Es war mir keine
Uberraschung, dass Frauen
grausam, aggressiv,

wutentbrannt, unkontrolliert

Frauen, die ihre Schwiegertéchter schikanie-
ren. Der Nachbarinnen, die Intrigen so fein
spinnen, dass unbedarfte junge Méadchen,
einst von Vatern beschitzt, darin hangenblei-
ben und verzehrt werden. Die Yoruba-Goéttin
Oshun, die «ihre Wangen mit dem Blut ihrer
Feinde schminkt», ist der Prototyp der rach-
sUichtigen Frau, die nicht ruht, bis alles zerstért
ist, was ihr Unglick ausgeldst hat. Kali, die
Mutter aller Kindsmérderinnen, ist ja zugleich
auch die Gebieterin Uber Zeit und Raum. Sie
macht Leben mdglich und beendet es. Im
gottlichen Rahmen lasst sich das ja noch aus-
halten, gern bekennen sich Frauen zur wilden,
grausamen Kali. Manchmal kokettieren sie
auch mit dieser Kraft. Aber wenn diese Kraft
Raum einnimmt und plétzlich ganz real wird,
bekommen wir es alle mit der Angst zu tun.

Wie oft habe ich gedacht: ich hau dich an
die Wand! wenn meine kleine Tochter mich bis
zur absoluten Schmerzgrenze reizte. Ich
konnte meine Hilflosigkeit, meine Uberforde-
rung, meine aufsteigende weissglihende Wut
ritualisieren. Ich gab meine Tochter ruhig und
beherrscht einer Freundin, die mit ihr spazie-
ren ging. Dann demolierte ich meine Woh-
nungseinrichtung.

Noch heute kann ich die Tat einer jeden
Kindsmérderin irgendwie nachvollziehen. Es
wird Zeit, hier die patriarchale Gesellschaft
einzuflechten. Diese patriarchale Gesellschaft,
die auf Leistung und Durchhalten setzt: immer
gleich belastbar und beanspruchbar sein!
Diese patriarchale Architektur, die sich kleine
Schachteln ausgedacht hat, in denen ein so-
genannter Vater, eine sogenannte Mutter und
deren bedauernswerte Abkdmmlinge zu hau-
sen haben, in Isolationshaft die Mutter, stan-
dig auf der Flucht der Vater, schenkt Frauen
und Mannern nichts, und Kindern, den unter-
sten in der Rangordnung, schon gleich gar
nichts. Wo entsteht denn
Gewalt? Wer die Frage
nach der Gewalt von
Frauen stellt, kommt
nicht um die Frage nach
der Gewalt gegen Frau-
en herum. Die Frage, die
mich stets bewegt hat
und noch bewegt, ist
nicht: wie wird eine Frau
zur Kindsmérderin?
Sondern: wie schaffen
es diese «ganz norma-
len» Hausfrauen, die sich zum Teil sehr ver-
einsamt, nur von Kindern und anderen Haus-

sein kénnen.



MACHT

frauen umgeben, auf von Hunden verschisse-
nen Sandplatzen und phantasielosen Spiel-
platzen herumtreiben, in der Verhaltenstrance
der vielen Benimmregeln fir Frauen einge-
sponnen, wie schaffen die es, nicht Amok zu
laufen. Die einzige Antwort, die ich bisher dar-
auf gefunden habe: sie liegen im Koma (Amok
—Koma). Sie sind in einer Art Starre gefangen,
was sich nicht selten in standig kalten Handen
und Fissen, in Blasen- und Unterleibsentzin-
dungen und so weiter aussert. Ein weiteres

Zeichen zunehmender Apathie sind Depres-
sionen und Kopfschmerzen aller Art. In einer
Depression hat der Korper aufgegeben,
Warnsignale und heftige Widerstandsaktio-
nen zu produzieren. Die ungeheure Energie,
die Frauen haben — und damit kommen wir
zum springenden Punkt — implodiert: die Ent-
ladung geht nach innen und legt das ganze
System lahm. So gross ist das Tabu der Ge-
walt bei Frauen, dass sich die meisten lieber
selbst zerstoren, ehe sie dieses Tabu brechen.

Im géttlichen Rahmen ldsst sich das ja noch aushalten.

Foto: Kali auf Shiva stehend.

Ich hasse meine Mutter daflr, dass sie mir
nicht vermitteln konnte, dass es schoén und
stark und méchtig ist, eine Frau zu sein, sagte
eine junge Frau bei einem Vortrag zu mir.

Ich musste meine Stiefmutter sexuell be-
friedigen, erzahlte eine andere. Sie setzte sich
ans Fussende meines Bettes und steckte sich
meinen Fuss in die Scheide, dann musste ich
die Zehen bewegen, bis sie einen Orgasmus
hatte. Dann gab sie mir Schokolade oder
Geld.

Ich kann meiner Mutter niemals verzeihen,
dass sie, um meinen Vater zu halten, mich ins
Ehebett holte, weil er das wollte, erzahlte eine
Frau, die jahrelang in Therapie war. Ich muss-
te mein Nachthemd ausziehen und mich auf
den Penis meines Vaters setzen. Spater be-
hauptete meine Mutter, als ich ihr das vorwarf:
Du warst doch eine kleine Nutte, du wolltest
mir Papa ausspannen. Das Drama der patri-
archalen Gesellschaft, die Frauen unterdrtickt
und entrechtet, ist doch, dass wir aus falsch
verstandener Solidaritat diese Beisshem-
mung gegen gewalttatige Frauen entwickeln,
dass wir es nicht wagen, Gewalt als Gewalt zu
sehen und das Unertragliche versuchen, er-
traglich zu reden, weil es von Frauen kommt.
In einer Gesellschaft von Gleichen ware es
kein Problem, den Vergewaltiger genauso zu
verurteilen wie die Frau, die ihm zuarbeitet, um
ihn zu halten.

Wie kommen wir dazu, Frauen zu vertei-
digen, die ihre Téchter an Manner verscha-
chern, die es erlauben, dass ihre Kinder in
Pornofilmen grassliche Dinge tun muassen, nur
weil sie Frauen sind? Flr mich ist es einerseits
wichtig zu sehen, wo Frauen Taterinnen sind,
andererseits ist es fast noch wichtiger, zu be-
greifen, warum sie es sind. Und da ist es doch
nicht unwichtig, dass Frauen statistisch haufi-
ger kriminell und gewalttatig werden, um Man-
nern zu helfen, um Manner zu halten, um es
sich mit Mannern nicht zu verderben, um
Mannern aus der Patsche zu helfen, um Hin-
dernisse auf dem Weg zu einem Mann zu be-
seitigen (diese Hindernisse sind nicht selten
Kinder). Frauen erschiessen kaum je Men-
schen. Sie begehen sehr selten bewaffnete
RaubUberfélle. Eher schon werden sie aus po-
litischer, humanitarer oder ideologischer Uber-
zeugung gewalttatig. Oft sind sie Gehilfinnen
der Gewalt ihrer Freunde, Liebhaber, Manner
oder Komplizen. Gemordet wird in Frauen-
kreisen traditionell mit Gift. Wie Uberhaupt das
Geschehenlassen, das untatige Zuschauen,
das Ertragen, stillschweigend Akzeptieren



schmerzgrenzen

eher die weibliche Art der Gewalt ist, wie die
Unterstutzung politischer und wirtschaftlicher
Verbrechen durch das unverdrossene Be-
kochen, Aufpdppeln und Hatscheln des
kriminellen Ehemanns, des Waffenhandlers,
des Killers, des Umweltverbrechers, des
Schmugglers, Rausch-
giftdealers. Der miss-
ratene Sohn wird ver-
teidigt, geschutzt, ver-
steckt, unterstutzt. Die
Mutter plustert sich auf,
wahrend sich der Sohn
feige zurlckzieht. Jetzt
kommt der Aufschrei:
Wer erzieht denn die
Sohne, die Feiglinge, die
jungen Nazis, die Ge-
waltverbrecher, die Kin-
derschander? Es sind
doch die Mutter!

Da kann die einzig verninftige Gegenfra-
ge nur sein: wo sind eigentlich die Vater, die
diesen jungen Ménnern zu ihrer Identitat als
Mann verhelfen kénnten? Gibt es keinen
Mann, der seinem Sohn schmackhaft machen
kann, ein «guter», ein witziger, liebevoller, zart-
licher, willensstarker, gefuhlvoller Mann zu
sein? Ist es derart unattraktiv, Mann zu sein,
dass alle erwachsenen Manner sich sofort in
die nachste Kneipe, das nachste Buro, das
nachste Protzauto zurlickziehen mussen, um
sich den bangen Fragen ihrer Séhne nicht zu
stellen?

Die kleine Welt, das Zuhause, das traute
Heim, die «kleinste terroristische Vereinigung»
nach Pasolini: die Familie ist die Front, an der
die Macht der Frauen gebrochen wird. Die
Sozialisation der Frauen in-un&eren Breiten
ist nach wie vor: Anpassen, Zurlickweichen,
Kompromisse schliessen, auf das Aussehen
achten und sexuell bereit sein, aber nicht zu
verdorben und schon gar nicht aktiv. Denn
wenn wir das auch bei ein paar Leitfiguren zu-
lassen, heisst das noch lange nicht, dass Frau
Normalverbraucherin sich das rausnehmen
kann. Bei der ist sexuell aggressives Verhalten
namlich schon nicht mehr so lustig.

Und wenn wir alle Morder dieser Welt ver-
gessen, die Mdrderin merken wir uns. Einer-
seits sicher, weil es so viel mehr Mérder gibt,
dass wir sie uns gar nicht alle merken koénn-
ten, aber andererseits nattrlich auch, weil die
M@rderin ein Tabu durchbricht: Frauen durfen
einfach nicht gewalttatig sein. Dann sind sie
namlich keine richtigen Frauen.

In einer Gesellschaft

waére es kein Problem,
den Vergewaltiger genauso
zu verurteilen wie die Frau,

die ihm zuarbeitet.

Die indische Banditin Phoolan Devi konn-
te nur deshalb zur Kultfigur Indiens und
schliesslich zur Abgeordneten im Parlament in
Delhi werden, weil sie als «Verkoérperung der
Gottin Durga» gilt. Als ganz normale Frau darf
sie das Maul nicht aufmachen und schon gar
nicht mit einer Bande
bewaffneter Kerle in ein
Dorf einbrechen und
schreien: Gebt die Ver-
gewaltiger heraus, sonst
blas ich euch meine Mu-
nition in eure feigen Hin-
tern. Wenn ich auch zu-
geben muss, dass es
nicht zu meinen Lieb-
lingsphantasien gehdrt,
von so einer Banditin
Uberfallen zu werden,
kann ich doch eine
klammheimliche Freude
Uber die unerhoffte brachiale Gewalt einer
Frau nicht verbergen. Warum auch sollte eine
Frau nicht mit einer Maschinenpistole herum-
ballern?

Wenn Frauen mir vorwerfen, dass ich dies
oder das nicht richtig mache, dass ich nicht
solidarisch genug bin, dass ich mich nicht
gentigend politisch-feministisch  engagiere,
sage ich gern: was meine Grossmutter und
meine Mutter nicht geschafft haben, werdet
auch ihr nicht schaffen. Ich bin eine freie Frau,
ich bin niemandem Rechenschaft schuldig,
auch keiner Frau und schon gar keiner Bewe-
gung. Ich erlaube mir Fehler und Schwachen,
ja, ich verzeihe sie mir sogar. Weil ich nicht
wieder in diesen hilflos-gelahmt-witenden
Zustand von Gefuhlsver-
knotung, Schuldgefunhl
und Hass kommen wiill.
Wenn ich auch mit der
einen oder anderen Ge-
waltaktion von Frauen
sympathisiere, sehe ich
doch Gewalt als grosse
Hilflosigkeit und als Ar-
mutszeugnis. Ich méch-
te sehr germn aus dem
Bedurfnis Gewalt aus-
zulben herauswachsen,
auch wenn ich es gut kenne. Ich sympathisie-
re schon gelegentlich mit Gewaltaktionen,
zum Beispiel mit dieser: Ein Freier fordert drei
Prostituierte auf, mit ihm zu gehen, dann wird
er gewalttatig und behandelt sie wie Dreck,
woraufhin die drei Frauen ihn fesseln, eine

von Gleichen

Und wenn wir alle Morder

dieser Welt vergessen,

merken wir uns.

Séage holen und so tun, als sagten sie ihm den
Penis ab. Sie haben ihn nicht einmal berthrt.
Aber das Fazit ihrer kleinen Racheaktion war
dennoch sieben Jahre Knast. Jeder Kinder-
schander, jeder Vergewaltiger und so man-
cher Frauenmdrder wird milder bestraft.

Wer kennt nicht Maggie Thatcher? Ist sie
nicht zum Symbol der «schlechten» Frau ge-
worden? Nein, so wollen wir unsere Frauen
nicht. Frauen sollen sozial, wohltatig, weiblich,
sanft, freundlich und gemassigt sein. Naturlich
kénnte man sagen, Thatcher ist einfach eine
reaktiondre, rechtsradikale Politikerin. Aber
das Entscheidende ist doch: sie ist eine Frau.
Sie kanzelt Obdachlose und Sozialhilfeemp-
fangerlnnen als lacherliche Jammerlappen ab,
fUr die jeder Penny zu schade ist. Sie privati-
siert staatliche Einrichtungen, weil diese keine
Profite machen. Sowas darf keine Frau. Jeder
Mann durfte das, aber fur die Frau gilt, dass
sie gut zu den Schwachen, am Wohl der Men-
schen orientiert sein muss. Aber gerade That-
cher demonstriert ein Prinzip, das fur mich das
wichtigste geworden ist: erst wenn auch da
weibliche Nieten sitzen, wo vorher nur mann-
liche Nieten waren, erst wenn Frauen nicht
doppelt so gut sein missen wie Manner, um
einen Job zu bekommen, erst wenn die Mas-
senmdrderin so gelaufig ist wie der Massen-
morder, ist Gleichheit erreicht.

Nicht, dass ich mir die Massenmdrderin
winsche. Theoretisch ware naturlich auch die
andere Entwicklung denkbar: Frauen Uber-
nehmen derart viele lebenswichtige gesell-
schaftliche Funktionen, dass aufgrund ihrer
offensichtlich umfassenderen Fahigkeiten die
Weichen fur eine neue Gesellschaft gestellt
werden. Die Zukunftsvi-
sion: unféhige Stimpe-
rinnen sitzen in Chefses-
seln und werden von
Frauen heruntergeholt,
schichterne  Manner
werden von ihren Ge-
schlechtsgenossen er-
mutigt, doch endlich
mal Farbe zu bekennen.
Und Tdchter sagen, wie
meine, auf die Erzah-
lung, dass man mit
einem Abteilungsleiter schlafen sollte, um
einen Film beim Fernsehen unterzubringen: in
welchem Jahrhundert war denn das Mama?
Wie verarbeiten Frauen die taglichen Frustra-
tionen, die Ohnmacht, das Leben in einer
Welt, das mit ihren Wiinschen und Vorstellun-

die Morderin



gen wenig zu tun hat? Die einen agieren ihre
Aggressionen, ihr grauenhaftes Gewaltpoten-
tial, ihre perversen Vorstellungen, ihre Macht-
gelUste irgendwie aus, notfalls verbal. Die an-
deren schlucken ihre Gewalt und auch noch
die Gewalt, die ihnen angetan wird, und rich-
ten sie gegen sich selbst. Frauen, die ihre
Macht schlucken, verbiegen und gegen sich
selbst richten, werden «Opfer» genannt. Zum
Teil werden sie schon als Kinder zu Opfern, in
einer Zeit, in der sie sich nicht wehren kénnen,
in der sie Unterstltzung gebraucht hétten,
und nicht bekamen. Das Tuckische am Zu-
stand des Opfers ist, dass er grosse Macht
beinhaltet, nicht gelebte, nicht bewusst ge-
machte Macht, eine schier Uberwaltigende
Energie, die ein Ventil sucht.

Als Madchen wurde ich von meinem Vater
sexuell attackiert. Ich erinnere mich einerseits
an den grausamen Schmerz, das Schrek-
kensgefuhl, weil ich gar nicht wusste, was er
von mir wollte, und weil ich diesen Vertrau-
ensbruch nicht verstehen konnte, anderer-
seits fuhlte ich mich ihm Uberlegen: er war
gefangen, ich war zwar sein Opfer, aber ich
war frei. Ich unterwarf mich nur, weil er kor-
perlich stéarker war, aber ich verachtete ihn. Ja,
ich bedauerte ihn. Mein Bedauern war aber
nicht gross genug, ihm zu verzeihen. Als er
starb, schittelte ich eine
Last ab, ich feierte. Ich
hatte ihn gelegentlich
gern schon vorher um-
gebracht, aber das war
er mir nicht wert. Durch
das Lebenim freien, star-
ken, magischen, réatsel-
haften, schopferischen,
gefuhlvollen, herausfor-
dernden Raum der Frau-
en in meiner Familie
konnte ich mit Macht und Ohnmacht umge-
hen lernen, wenn ich auch Phasen schreck-
licher blinder Wutanfalle und Aggressionen
durchlebte, die damals niemand therapierte,
weil das in den funfziger und sechziger Jahren
einfach nicht Gblich war.

Ich kenne diese todliche Hilflosigkeit, die
nur noch durch einen jahzornigen Vulkanaus-
bruch durchbrochen werden kann. Niemand
konnte das je verstehen. Ich konnte es nicht
erklaren. Diese Anfalle kamen Uber mich wie
Naturkatastrophen. Ich konnte mich immer
genug kontrollieren, um Menschen nicht zu
verletzen. Einmal fuhr ich mit meinem Auto mit
sechzig Sachen an eine Wand, weil ein Mann

1

Ich sehe Gewalt
als grosse Hilflosigkeit und

als Armutszeugnis.

mich zum Geschlechts-
verkehr Uberreden woll-
te. Mit etwas weniger
Glick (und ohne meine
Schutzengelfrauen!)
ware ich vielleicht in
der Psychiatrie gelan-
det. Statt dessen konn-
te ich mit jedem Gewalt-
akt - in einem ge-
schuitzten Rahmen aus-
agiert — ein wenig mehr
von meiner wahren
Kraft entdecken und
brauchte die Gewalt ir-
gendwann nicht mehr.
Aber ich weiss von Frauen, die dieses Gllck
nicht haben. Ein verstandnisvoller Ehemann
ware alles gewesen, was mir in so einem An-
fall noch gefehlt hatte. Vermutlich héatte ich
meine ganze Wut gegen ihn gerichtet und
ware da gelandet, wo Manner ihre Frauen so
gern verstauen, wenn sie nicht mehr wissen,
was sie von ihnen halten sollen. Denn, dass es
selbstverstandiich ist, dass sie ein Recht dar-
auf haben, die Handlungen ihrer Frauen zu
verstehen, davon gehen wir ja wohl in dieser
Gesellschaft aus. Meine Frau ist verruckt,
sagte einmal ein Taxifahrer zu mir, der mich zu
einer Lesung fuhr. Ich
sagte: das heisst nicht
verrickt, das heisst
komplex, und Sie haben
einfach nicht die Rezep-
tionsorgane, um die Viel-
falt der Impulse zu ver-
stehen, die ihre Frau er-
lebt. Es ware gut, wenn
Sie das einfach akzep-
tieren wirden. Sie spin-

nen doch auch, sagte er -

darauf. Und das stimmt.

*Luisa Francia ist Journalistin und Schriftstel-
lerin. Sie lebt in Deutschland bei Minchen auf
dem Lande.

Dieser Artikel wurde ermdglicht durch einen finan
ziellen Beitrag des Autonomen Frauenzentrums
Zurich (AFZZ).

Als ganz normale Frau diirfte Phoolan Devi
das Maul nicht aufmachen.

Von der Notwendigkeit,
ein Tabu zu brechen

Gewalt von Frauen wird seit Generationen ta-
buisiert. Sich auf das Thema einzulassen,
macht uns Frauen auch heute noch Angst. Da
ist die Befurchtung, ein Thematisieren der
Frauengewalt kénnte die Gewalt von Mannern
an Frauen und Kindern verharmlosen und will-
kommene Argumente jenen liefern, die be-
haupten, dass Frauen genauso gewalttétig
seien wie Manner. Bedenken sind da, dass
frauenspezifische Ansatze - in Therapien etwa
- verlorengehen wirden. Ganz zu schweigen
wohl von der Angst, sich mit der eigenen Ge-
walt auseinandersetzen zu mussen. Die Be-
firchtungen und Angste sind berechtigt, aber
sie lahmen auch, und die Auswirkungen rich-
ten sich letztlich gegen uns Frauen selbst.
Inden Medien tauchen vermehrt Beispiele auf,
in denen Taterinnen dargestellt sind — vor allem
Muitter, die ihre Kinder sexuell ausbeuten -, un-
reflektiert und ohne Anspruch auf eine Ausein-
andersetzung. Das tragt zum Verharmlosen
und Relativieren der Mannergewalt bei, und
zwar rascher als uns lieb ist. Also geht es
darum, vorzubeugen und unsere Geschichte
aufzuarbeiten. Lassen wir uns deshalb auf eine
Auseinandersetzung ein, und zwar auf eine,
die von unseren Realitaten gepragt ist.

_Die FRAZ ist ein Ort, an dem die Diskussion ge-
fuhrt werden kann. Also schreibt uns. Etwa von
Euren Erfahrungen oder Vorstellungen, wo und
wie Auseinandersetzungen sinnvoll sind, was
es dabei zu bedenken gilt und so weiter.
Antworten, die uns bis am 7. Oktober 1997
erreichen, konnen in der nachsten FRAZ
beriicksichtigt werden.

Von Sibylle Schroff




	Frauen und Gewalt : die gebrochene Macht

