
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 3

Artikel: Frauen und Gewalt : die gebrochene Macht

Autor: Francia, Luisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauen und Gewalt

DIE GEBROCHENE
Gewalt von Frauen ist ein Tabu, und zwar ein so grosses, dass sich Frauen eher
selbst zerstören, als dieses zu brechen. Über das Thema zu reden, ist auch
unter Frauen schwierig bis unmöglich. Die FRAZ will das Tabu brechen und eine
Diskussion anregen.

C
0
N
C
04—

O)
N
4_
0
E

o
CD

Von Luisa Francia*

Es gibt eine Art von «positivem» Rassismus
und Sexismus. «Alle Schwarzen können gut
tanzen» gehört dazu. Oder «alle Männer sind

gute Handwerker», aber auch «Frauen sind
sanft und haben heilende Energien». Und:
«Das Aktive ist das Männliche, das Passive
das Weibliche». Sogar die Verbindung von
Frauen und Natur würde ich dazu zählen. In

einer Familie von Frauen grossgeworden,
habe ich von frühester Kindheit an begriffen:
alles was Frauen tun, alle Eigenschaften,
die sie haben, alle ihre Fähigkeiten, Fehler,
Schwächen und Stärken sind weiblich. Ich

konnte die Verwunderung über motorradfahrende,

biersaufende, kettenrauchende,
streitlustige, willensstarke Frauen nie nachvollziehen,

denn ich war
in meiner Kindheit von Wer die Frage nach
ihnen umgeben. Bevor
sich meine Mutter von der Gewalt von Frauen stellt,
ihrem gewalttätigen, se-

kommt nicht um die Fragexuell übergreifenden Mann,
meinem Vater, trennte,
hob einmal meine Tante
(die motorradfahrende,
kettenrauchende) eine Tür
aus den Angeln und
knallte sie ihm auf die
Füsse, weil er meine Mutter

angriff. Auch das Uraltklischee: Mädchen
soll man nicht hören, nur sehen (und wenn
man sie sieht, sollen sie niedlich und sexy
aussehen), ging an mir weitgehend vorbei, denn
in unserem Haushalt wurde lautstark diskutiert
und gestritten. Siegerin war, unabhängig von
Alter oder Rangordnung, die mit der stärksten
Tagesform.

Als ich anfing, mich mit dem Thema «Frauen

und Gewalt» zu beschäftigen, fielen mir
spontan mehrere fast verdrängte Ereignisse
wieder ein: Im Kindergarten kidnappten meine
beste Freundin und ich einen Jungen namens
Benno. Er kam stets mit einer Tüte Bonbons
in den Kindergarten, teilte nicht und weinte
viel. Er war dick und weisshäutig wie eine
Made. Wir schleppten ihn in den hintersten
Winkel des Gartens, wo eine kleine Marienkapelle

stand, quetschten ihn gegen die
Kapellenwand - O Maria hilf! - und drohten ihm,
dass er nie mehr zu seiner Mama dürfe, wenn
er uns nicht die Bonbons abgebe, die er
prompt sofort auslieferte. Ich erinnere mich an
das grausame, wohlige, von leichtem Schuld¬

gefühl durchzogene Gefühl der Macht. Dieser

arme Benno wusste nichts von der
gesellschaftlichen Macht von Männern. Er wusste
nicht, dass es ein paar Dinge gab, die er sagen
konnte, um uns einzuschüchtern, zum
Beispiel: Wenn ihr mich nicht loslasst, schreie ich

so laut ich kann, dann kommt ihr ins Heim.
Das hätte zumindest mich sofort zur Raison

gebracht, denn da meine Mutter geschieden
war und ich vaterlos aufwuchs, war die Angst
vor behördlichem Eingreifen gelegentlich ein

Thema (so sagte meine Grossmutter manchmal

sorgenvoll: wenn die Kinder den Kindergarten

schwänzen, kommt bestimmt einmal
das Jugendamt daher).

Ein anderes Ereignis, das mir noch heute
ein flaues Gefühl in der Magengegend
erzeugt: Hergath und Berghild, die amazonen-
haften Töchter des ortsbekannten und mitt¬

lerweile entnazifizierten
Nazis, etwas älter als
meine Schwester und
ich, hatten einerseits die

begehrten Tretroller,
andererseits waren sie

irgendwie unberechenbar.

Als ich mir einmal
den Roller ausleihen
wollte, schleppten sie
mich auf den kleinen
Turm der Brauerei, die
ihr Vater leitete, sagten

den furchterregenden Satz: Wir haben ein
Hühnchen mit dir zu rupfen! den ich nicht
verstand, dann packten sie mich - an den
Handgelenken die eine, an den Fussgelenken die
andere - und schaukelten mich über dem
Abgrund, wobei sie drohten, mich fallen zu
lassen. Es war mir keine Überraschung, dass
Frauen grausam, aggressiv, wutentbrannt,
unkontrolliert sein können. Ich fand (und finde)
das normal. Das gehört
zum Leben. Die Überraschung

war eher, dass
ich im Zuge meiner
feministischen und spirituellen

Forschung Göttinnen
entdeckte, die meine
Erfahrungen bestätigten.

Die wilden Truden,
die brave Hausfrauen
drücken oder auch
bedrücken, die sich nachts
auf die Brust der liebenden

Ehefrau setzen und ihr Alpträume und
Ängste bescheren, sind die Vorreiterinnen der

nach der Gewalt

gegen Frauen herum.

Es war mir keine

Überraschung, dass Frauen

grausam, aggressiv,

wutentbrannt, unkontrolliert

sein können.

Frauen, die ihre Schwiegertöchter schikanieren.

Der Nachbarinnen, die Intrigen so fein

spinnen, dass unbedarfte junge Mädchen,
einst von Vätern beschützt, darin hängenbleiben

und verzehrt werden. Die Yoruba-Göttin
Oshun, die «ihre Wangen mit dem Blut ihrer
Feinde schminkt», ist der Prototyp der
rachsüchtigen Frau, die nicht ruht, bis alles zerstört
ist, was ihr Unglück ausgelöst hat. Kali, die
Mutter aller Kindsmörderinnen, ist ja zugleich
auch die Gebieterin über Zeit und Raum. Sie

macht Leben möglich und beendet es. Im

göttlichen Rahmen lässt sich das ja noch
aushalten, gern bekennen sich Frauen zur wilden,

grausamen Kali. Manchmal kokettieren sie

auch mit dieser Kraft. Aber wenn diese Kraft
Raum einnimmt und plötzlich ganz real wird,
bekommen wir es alle mit der Angst zu tun.

Wie oft habe ich gedacht: ich hau dich an
die Wand! wenn meine kleine Tochter mich bis

zur absoluten Schmerzgrenze reizte. Ich

konnte meine Hilflosigkeit, meine Überforderung,

meine aufsteigende weissglühende Wut
ritualisieren. Ich gab meine Tochter ruhig und
beherrscht einer Freundin, die mit ihr spazieren

ging. Dann demolierte ich meine
Wohnungseinrichtung.

Noch heute kann ich die Tat einer jeden
Kindsmörderin irgendwie nachvollziehen. Es

wird Zeit, hier die patriarchale Gesellschaft
einzuflechten. Diese patriarchale Gesellschaft,
die auf Leistung und Durchhalten setzt: immer
gleich belastbar und beanspruchbar sein!
Diese patriarchale Architektur, die sich kleine
Schachteln ausgedacht hat, in denen ein

sogenannter Vater, eine sogenannte Mutter und
deren bedauernswerte Abkömmlinge zu hausen

haben, in Isolationshaft die Mutter, ständig

auf der Flucht der Vater, schenkt Frauen
und Männern nichts, und Kindern, den untersten

in der Rangordnung, schon gleich gar
nichts. Wo entsteht denn
Gewalt? Wer die Frage
nach der Gewalt von
Frauen stellt, kommt
nicht um die Frage nach
der Gewalt gegen Frauen

herum. Die Frage, die
mich stets bewegt hat
und noch bewegt, ist
nicht: wie wird eine Frau

zur Kindsmörderin?
Sondern: wie schaffen
es diese «ganz normalen»

Hausfrauen, die sich zum Teil sehr
vereinsamt, nur von Kindern und anderen Haus-

4



MACHT
frauen umgeben, auf von Hunden verschlissenen

Sandplätzen und phantasielosen
Spielplätzen herumtreiben, in der Verhaltenstrance
der vielen Benimmregeln für Frauen
eingesponnen, wie schaffen die es, nicht Amok zu
laufen. Die einzige Antwort, die ich bisher darauf

gefunden habe: sie liegen im Koma (Amok

- Koma). Sie sind in einer Art Starre gefangen,
was sich nicht selten in ständig kalten Händen
und Füssen, in Blasen- und Unterleibsentzündungen

und so weiter äussert. Ein weiteres

Zeichen zunehmender Apathie sind Depressionen

und Kopfschmerzen aller Art. In einer

Depression hat der Körper aufgegeben,
Warnsignale und heftige Widerstandsaktionen

zu produzieren. Die ungeheure Energie,
die Frauen haben - und damit kommen wir
zum springenden Punkt - implodiert: die
Entladung geht nach innen und legt das ganze
System lahm. So gross ist das Tabu der
Gewalt bei Frauen, dass sich die meisten lieber
selbst zerstören, ehe sie dieses Tabu brechen.

Im göttlichen Rahmen lässt sich das ja noch aushalten.

Ich hasse meine Mutter dafür, dass sie mir
nicht vermitteln konnte, dass es schön und
stark und mächtig ist, eine Frau zu sein, sagte
eine junge Frau bei einem Vortrag zu mir.

Ich musste meine Stiefmutter sexuell
befriedigen, erzählte eine andere. Sie setzte sich

ans Fussende meines Bettes und steckte sich
meinen Fuss in die Scheide, dann musste ich
die Zehen bewegen, bis sie einen Orgasmus
hatte. Dann gab sie mir Schokolade oder
Geld.

Ich kann meiner Mutter niemals verzeihen,
dass sie, um meinen Vater zu halten, mich ins
Ehebett holte, weil er das wollte, erzählte eine

Frau, die jahrelang in Therapie war. Ich musste

mein Nachthemd ausziehen und mich auf
den Penis meines Vaters setzen. Später
behauptete meine Mutter, als ich ihr das vorwarf:
Du warst doch eine kleine Nutte, du wolltest
mir Papa ausspannen. Das Drama der patri-
archalen Gesellschaft, die Frauen unterdrückt
und entrechtet, ist doch, dass wir aus falsch
verstandener Solidarität diese Beisshem-

mung gegen gewalttätige Frauen entwickeln,
dass wir es nicht wagen, Gewalt als Gewalt zu
sehen und das Unerträgliche versuchen,
erträglich zu reden, weil es von Frauen kommt.
In einer Gesellschaft von Gleichen wäre es
kein Problem, den Vergewaltiger genauso zu
verurteilen wie die Frau, die ihm zuarbeitet, um
ihn zu halten.

Wie kommen wir dazu, Frauen zu verteidigen,

die ihre Töchter an Männer verschachern,

die es erlauben, dass ihre Kinder in

Pornofilmen grässliche Dinge tun müssen, nur
weil sie Frauen sind? Für mich ist es einerseits

wichtig zu sehen, wo Frauen Täterinnen sind,
andererseits ist es fast noch wichtiger, zu
begreifen, warum sie es sind. Und da ist es doch
nicht unwichtig, dass Frauen statistisch häufiger

kriminell und gewalttätig werden, um Männern

zu helfen, um Männer zu halten, um es
sich mit Männern nicht zu verderben, um
Männern aus der Patsche zu helfen, um
Hindernisse auf dem Weg zu einem Mann zu
beseitigen (diese Hindernisse sind nicht selten

Kinder). Frauen erschiessen kaum je
Menschen. Sie begehen sehr selten bewaffnete
Raubüberfälle. Eher schon werden sie aus
politischer, humanitärer oder ideologischer
Überzeugung gewalttätig. Oft sind sie Gehilfinnen
der Gewalt ihrer Freunde, Liebhaber, Männer
oder Komplizen. Gemordet wird in Frauenkreisen

traditionell mit Gift. Wie überhaupt das
Geschehenlassen, das untätige Zuschauen,
das Ertragen, stillschweigend Akzeptieren



c0
N
C
0i_
CD
N
i—

0

O
0

eher die weibliche Art der Gewalt ist, wie die

Unterstützung politischer und wirtschaftlicher
Verbrechen durch das unverdrossene
Bekochen, Aufpäppeln und Hätscheln des
kriminellen Ehemanns, des Waffenhändlers,
des Killers, des Umweltverbrechers, des
Schmugglers,
Rauschgiftdealers. Der miss-
ratene Sohn wird
verteidigt, geschützt,
versteckt, unterstützt. Die

Mutter plustert sich auf,
während sich der Sohn
feige zurückzieht. Jetzt
kommt der Aufschrei:
Wer erzieht denn die
Söhne, die Feiglinge, die

jungen Nazis, die
Gewaltverbrecher, die
Kinderschänder? Es sind
doch die Mütter!

Da kann die einzig vernünftige Gegenfrage

nur sein: wo sind eigentlich die Väter, die
diesen jungen Männern zu ihrer Identität als

Mann verhelfen könnten? Gibt es keinen
Mann, der seinem Sohn schmackhaft machen
kann, ein «guter», ein witziger, liebevoller,
zärtlicher, willensstarker, gefühlvoller Mann zu
sein? Ist es derart unattraktiv, Mann zu sein,
dass alle erwachsenen Männer sich sofort in

die nächste Kneipe, das nächste Büro, das
nächste Protzauto zurückziehen müssen, um
sich den bangen Fragen ihrer Söhne nicht zu
stellen?

Die kleine Welt, das Zuhause, das traute
Heim, die «kleinste terroristische Vereinigung»
nach Pasolini: die Familie ist die Front, an der
die Macht der Frauen gebrochen wird. Die
Sozialisation der Frauen in unseren Breiten
ist nach wie vor: Anpassen, Zurückweichen,
Kompromisse schliessen, auf das Aussehen
achten und sexuell bereit sein, aber nicht zu
verdorben und schon gar nicht aktiv. Denn

wenn wir das auch bei ein paar Leitfiguren
zulassen, heisst das noch lange nicht, dass Frau
Normalverbraucherin sich das rausnehmen
kann. Bei der ist sexuell aggressives Verhalten
nämlich schon nicht mehr so lustig.

Und wenn wir alle Mörder dieser Welt
vergessen, die Mörderin merken wir uns. Einerseits

sicher, weil es so viel mehr Mörder gibt,
dass wir sie uns gar nicht alle merken könnten,

aber andererseits natürlich auch, weil die
Mörderin ein Tabu durchbricht: Frauen dürfen
einfach nicht gewalttätig sein. Dann sind sie
nämlich keine richtigen Frauen.

In einer Gesellschaft

von Gleichen

wäre es kein Problem,

den Vergewaltiger genauso

zu verurteilen wie die Frau,

die ihm zuarbeitet.

Die indische Banditin Phoolan Devi konnte

nur deshalb zur Kultfigur Indiens und
schliesslich zur Abgeordneten im Parlament in

Delhi werden, weil sie als «Verkörperung der
Göttin Durga» gilt. Als ganz normale Frau darf
sie das Maul nicht aufmachen und schon gar

nicht mit einer Bande
bewaffneter Kerle in ein
Dorf einbrechen und
schreien: Gebt die
Vergewaltiger heraus, sonst
blas ich euch meine
Munition in eure feigen
Hintern. Wenn ich auch
zugeben muss, dass es
nicht zu meinen
Lieblingsphantasien gehört,
von so einer Banditin
überfallen zu werden,
kann ich doch eine
klammheimliche Freude

über die unerhoffte brachiale Gewalt einer
Frau nicht verbergen. Warum auch sollte eine
Frau nicht mit einer Maschinenpistole
herumballern?

Wenn Frauen mir vorwerfen, dass ich dies
oder das nicht richtig mache, dass ich nicht
solidarisch genug bin, dass ich mich nicht
genügend politisch-feministisch engagiere,
sage ich gern: was meine Grossmutter und
meine Mutter nicht geschafft haben, werdet
auch ihr nicht schaffen. Ich bin eine freie Frau,
ich bin niemandem Rechenschaft schuldig,
auch keiner Frau und schon gar keiner Bewegung.

Ich erlaube mir Fehler und Schwächen,
ja, ich verzeihe sie mir sogar. Weil ich nicht
wieder in diesen hilflos-gelähmt-wütenden
Zustand von Gefühlsver-
knotung, Schuldgefühl
und Hass kommen will.
Wenn ich auch mit der
einen oder anderen
Gewaltaktion von Frauen

sympathisiere, sehe ich
doch Gewalt als grosse
Hilflosigkeit und als

Armutszeugnis. Ich möchte

sehr gern aus dem
Bedürfnis Gewalt
auszuüben herauswachsen,
auch wenn ich es gut kenne. Ich sympathisiere

schon gelegentlich mit Gewaltaktionen,
zum Beispiel mit dieser: Ein Freier fordert drei
Prostituierte auf, mit ihm zu gehen, dann wird
er gewalttätig und behandelt sie wie Dreck,
woraufhin die drei Frauen ihn fesseln, eine

Säge holen und so tun, als sägten sie ihm den
Penis ab. Sie haben ihn nicht einmal berührt.
Aber das Fazit ihrer kleinen Racheaktion war
dennoch sieben Jahre Knast. Jeder
Kinderschänder, jeder Vergewaltiger und so mancher

Frauenmörder wird milder bestraft.
Wer kennt nicht Maggie Thatcher? Ist sie

nicht zum Symbol der «schlechten» Frau
geworden? Nein, so wollen wir unsere Frauen
nicht. Frauen sollen sozial, wohltätig, weiblich,
sanft, freundlich und gemässigt sein. Natürlich
könnte man sagen, Thatcher ist einfach eine

reaktionäre, rechtsradikale Politikerin. Aber
das Entscheidende ist doch: sie ist eine Frau.
Sie kanzelt Obdachlose und Sozialhilfeempfängerinnen

als lächerliche Jammerlappen ab,
für die jeder Penny zu schade ist. Sie privatisiert

staatliche Einrichtungen, weil diese keine
Profite machen. Sowas darf keine Frau. Jeder
Mann dürfte das, aber für die Frau gilt, dass
sie gut zu den Schwachen, am Wohl der
Menschen orientiert sein muss. Aber gerade Thatcher

demonstriert ein Prinzip, das für mich das

wichtigste geworden ist: erst wenn auch da
weibliche Nieten sitzen, wo vorher nur männliche

Nieten waren, erst wenn Frauen nicht

doppelt so gut sein müssen wie Männer, um
einen Job zu bekommen, erst wenn die
Massenmörderin so geläufig ist wie der Massenmörder,

ist Gleichheit erreicht.
Nicht, dass ich mir die Massenmörderin

wünsche. Theoretisch wäre natürlich auch die
andere Entwicklung denkbar: Frauen
übernehmen derart viele lebenswichtige
gesellschaftliche Funktionen, dass aufgrund ihrer
offensichtlich umfassenderen Fähigkeiten die
Weichen für eine neue Gesellschaft gestellt

werden. Die Zukunftsvision:

unfähige Stümperinnen

sitzen in Chefsesseln

und werden von
Frauen heruntergeholt,
schüchterne Männer
werden von ihren

Geschlechtsgenossen

ermutigt, doch endlich
mal Farbe zu bekennen.
Und Töchter sagen, wie
meine, auf die Erzählung,

dass man mit
einem Abteilungsleiter schlafen sollte, um
einen Film beim Fernsehen unterzubringen: in

welchem Jahrhundert war denn das Mama?
Wie verarbeiten Frauen die täglichen Frustrationen,

die Ohnmacht, das Leben in einer
Welt, das mit ihren Wünschen und Vorstellun-

Und wenn wir alle Mörder

dieser Welt vergessen,

die Mörderin

merken wir uns.

6



Als ganz normale Frau dürfte Phoolan Devi
das Maul nicht aufmachen.

Von der Notwendigkeit,
ein Tabu zu brechen
Gewalt von Frauen wird seit Generationen ta-
buisiert. Sich auf das Thema einzulassen,
macht uns Frauen auch heute noch Angst. Da

ist die Befürchtung, ein Thematisieren der
Frauengewalt könnte die Gewalt von Männern

an Frauen und Kindern verharmlosen und
willkommene Argumente jenen liefern, die
behaupten, dass Frauen genauso gewalttätig
seien wie Männer. Bedenken sind da, dass
frauenspezifische Ansätze - in Therapien etwa

- verlorengehen würden. Ganz zu schweigen
wohl von der Angst, sich mit der eigenen
Gewalt auseinandersetzen zu müssen. Die

Befürchtungen und Ängste sind berechtigt, aber
sie lähmen auch, und die Auswirkungen richten

sich letztlich gegen uns Frauen selbst.
In sjpn Medign tauchen vennehrt Beispiele auf,
in denen Täterinnen dargestellt sind - vor allem

Mütter, die ihre Kinder sexuell ausbeuten -, un-
reflektiert und ohne Anspruch auf eine

Auseinandersetzung. Das trägt zum Verharmlosen
und Relativieren der Männergewalt bei, und

zwar rascher als uns lieb ist. Also geht es
darum, vorzubeugen und unsere Geschichte
aufzuarbeiten. Lassen wir uns deshalb auf eine

Auseinandersetzung ein, und zwar auf eine,
die von unseren Realitäten geprägt ist.
Die FRAZ ist ein Ort, an dem die Diskussion
geführt werden kann. Also schreibt uns. Etwa von
Euren Erfahrungen oder Vorstellungen, wo und
wie Auseinandersetzungen sinnvoll sind, was
es dabei zu bedenken gilt und so weiter.

Antworten, die uns bis am 7. Oktober 1997

erreichen, können in der nächsten FRAZ
berücksichtigt werden.

Von Sibylle Schroff

gen wenig zu tun hat? Die einen agieren ihre

Aggressionen, ihr grauenhaftes Gewaltpotential,

ihre perversen Vorstellungen, ihre
Machtgelüste irgendwie aus, notfalls verbal. Die
anderen schlucken ihre Gewalt und auch noch
die Gewalt, die ihnen angetan wird, und richten

sie gegen sich selbst. Frauen, die ihre
Macht schlucken, verbiegen und gegen sich
selbst richten, werden «Opfer» genannt. Zum
Teil werden sie schon als Kinder zu Opfern, in

einer Zeit, in der sie sich nicht wehren können,
in der sie Unterstützung gebraucht hätten,
und nicht bekamen. Das Tückische am
Zustand des Opfers ist, dass er grosse Macht
beinhaltet, nicht gelebte, nicht bewusst
gemachte Macht, eine schier überwältigende
Energie, die ein Ventil sucht.

Als Mädchen wurde ich von meinem Vater
sexuell attackiert. Ich erinnere mich einerseits
an den grausamen Schmerz, das Schrek-
kensgefühl, weil ich gar nicht wusste, was er

von mir wollte, und weil ich diesen
Vertrauensbruch nicht verstehen konnte, andererseits

fühlte ich mich ihm überlegen: er war
gefangen, ich war zwar sein Opfer, aber ich

war frei. Ich unterwarf mich nur, weil er
körperlich stärker war, aber ich verachtete ihn. Ja,
ich bedauerte ihn. Mein Bedauern war aber
nicht gross genug, ihm zu verleihen. Als er
starb, schüttelte ich eine
Last ab, ich feierte. Ich
hätte ihn gelegentlich
gern schon vorher
umgebracht, aber das war
er mir nicht wert. Durch
das Leben im freien, starken,

magischen,
rätselhaften, schöpferischen,
gefühlvollen, herausfordernden

Raum der Frauen

in meiner Familie '

konnte ich mit Macht und Ohnmacht umgehen

lernen, wenn ich auch Phasen schrecklicher

blinder Wutanfälle und Aggressionen
durchlebte, die damals niemand therapierte,
weil das in den fünfziger und sechziger Jahren
einfach nicht üblich war.

Ich kenne diese tödliche Hilflosigkeit, die
nur noch durch einen jähzornigen Vulkanausbruch

durchbrochen werden kann. Niemand
konnte das je verstehen. Ich konnte es nicht
erklären. Diese Anfälle kamen über mich wie
Naturkatastrophen. Ich konnte mich immer

genug kontrollieren, um Menschen nicht zu
verletzen. Einmal fuhr ich mit meinem Auto mit

sechzig Sachen an eine Wand, weil ein Mann

mich zum Geschlechtsverkehr

überreden wollte.

Mit etwas weniger
Glück (und ohne meine

Schutzengelfrauen!)
wäre ich vielleicht in

der Psychiatrie gelandet.

Statt dessen konnte

ich mit jedem Gewaltakt

- in einem
geschützten Rahmen
ausagiert - ein wenig mehr
von meiner wahren
Kraft entdecken und
brauchte die Gewalt
irgendwann nicht mehr.
Aber ich weiss von Frauen, die dieses Glück
nicht haben. Ein verständnisvoller Ehemann
wäre alles gewesen, was mir in so einem Anfall

noch gefehlt hätte. Vermutlich hätte ich
meine ganze Wut gegen ihn gerichtet und
wäre da gelandet, wo Männer ihre Frauen so

gern verstauen, wenn sie nicht mehr wissen,
was sie von ihnen halten sollen. Denn, dass es
selbstverständlich ist, dass sie ein Recht darauf

haben, die Handlungen ihrer Frauen zu
verstehen, davon gehen wir ja wohl in dieser
Gesellschaft aus. Meine Frau ist verrückt,
sagte einmal ein Taxifahrer zu mir, der mich zu

einer Lesung fuhr. Ich

sagte: das heisst nicht
verrückt, das heisst
komplex, und Sie haben
einfach nicht die
Rezeptionsorgane, um die Vielfalt

der Impulse zu
verstehen, die ihre Frau
erlebt. Es wäre gut, wenn
Sie das einfach akzeptieren

würden. Sie spinnen

doch auch, sagte er
darauf. Und das stimmt.

"Luisa Francia ist Journalistin und Schriftstellerin.

Sie lebt in Deutschland bei München auf
dem Lande.

Dieser Artikel wurde ermöglicht durch einen finan-»
ziellen Beitrag des Autonomen Frauenzentrums
Zürich (AFZZ).

Ich sehe Gewalt

als grosse Hilflosigkeit und

als Armutszeugnis.

7


	Frauen und Gewalt : die gebrochene Macht

