
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 1

Artikel: Mythos und Metamorphose : zur Imagination des Weiblichen in der
Musik

Autor: Drechsler, Nanny

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Imagination
des Weiblichen in der Musik

und Metamorphose
«Das Partriarchat erhält seinen Betrug durch Mythen aufrecht.» Mary Daly

«Aufklärung ist die radikal gewordene mythische Angst.» Theodor W. Adorno

Von Nanny Drechsler*

Syrinx war die schönste Nymphe
Arkadiens. Sie diente der Göttin Diana mit Eifer,
auf der Jagd war sie mutig und voll Lebensfreude:

ja, nach Dianas Weise gegürtet,
hätte man sie verwechseln und für die Göttin

selbst halten können, hätte sie nicht
einen Bogen aus Horn, Diana aber einen
goldenen besessen. Verwechselt wurde sie
trotzdem. Immer wieder musste sie sich der
Zudringlichkeit der Satyrn und Waldgötter
erwehren. Nachdem sie die Werbung des
Hirtengottes Pan zurückgewiesen hatte,
floh sie vor ihm bis zum Flusse Ladon. Weil
dessen Wasser sie im Lauf hemmte, bat sie
ihre Schwestern, sie zu verwandeln, und als
Pan sie erreichte und schon zu umarmen
glaubte, umschlang er anstelle der Nymphe
nur Schilf. Der süsse Klageton der Rohre im
Wind inspirierte ihn so sehr, dass er
begann, Schilfrohr in bestimmten Abständen,
eines kleiner als das andere, für eine Flöte

zu schneiden. In diesem, «Syrinx» genannten,

neuen Instrument besass er nun etwas,
das den Namen der Geliebten bewahrte
und seiner Sehnsucht im nunmehr
wohlgeordneten Klang zum Ausdruck verhalf.

Der römische Dichter Ovid (43 v. Chr. -
17 n. Chr.) erzählt in seinen «Metamorphosen»,

einem Glanzstück epischer Kunst in

15 Büchern, Geschichten der Verwandlung:
von Menschen, Göttern, Halbgöttern in Tiere,

Pflanzen, Stimmen - auch die Metamorphose

der Nymphe Syrinx zur Panflöte wird
darin überliefert. Pan und Syrinx, diese
beiden Gegenpole in einem Musikmythos, der
viele Künstlerinnen anregte, sind jedoch
eigentlich keine Figuren aus der Antike,
sondern aus der Vorgeschichte, aus der
Mythologie.

Dekonstruktion des Mythos
An solchen scheinbar weit zurückliegenden
mythischen Strukturen können wir die
zeitgenössischen Grundfragen unseres
Daseins besonders deutlich herausfiltern - der
Mythos deutet uns selbst, und er deutet auf
uns.1

Wenn wir also von dieser Warte aus fra-

V gen: «Hat Musik ein Geschlecht?», so wird
"Tz unsere «Arbeit am Mythos» im Sinne der

aus der Frauenforschung der siebziger Jah-

Ere hervorgegangenen Genus-Forschung
(Gender Studies) darin bestehen, ihn neu zu

interpretieren und «gegen den Strich» zu
lesen, nach der von Luce Irigaray initiierten
Methode der «Durchquerung des männlichen

Diskurses» seine innere Logik
aufzusprengen - zu dekonstruieren: «In Frage
gestellt wurde das 'neutrale',
'ungeschlechtliche' Forscher-Individuum der
theoretischen und kritischen Arbeit, das
zwar lange Zeit darauf bedacht war, die
universellen menschlichen Werte der Aufklärung

hervorzuheben, jedoch die
geschlechtsspezifischen Machtverhältnisse
innerhalb unserer Kultur nahezu vollständig
vergessen hatte.»2

Wenn wir in dieser Hinsicht «den
Mythos lesenlernen» (Christa Wolf), vermögen
wir uns einem Denken vom Ursprung her zu
nähern, das im Sinne einer «Tiefenhermeneutik»

hinabsteigt in den Brunnen der
Vergangenheit und in die Untergründe des
Lebens, wo es sich vor allem für Frauen mit
einem «Wiedererkennungsschrecken»
berührt, der sie ihre eigene Existenz fühlen
lässt und Vorstellungen für eine andere
Zukunft erweckt.

Dass die Korrelation von Macht,
Geschlecht und Gewalt in symbolischen
Ordnungen bislang so wenig Aufmerksamkeit
in der Forschung fand, liegt wohl daran,
dass die besten Verstecke die sind, die
offen vor aller Augen liegen: «Die kleinen
Differenzen reissen die tiefen Abgründe
zwischen den Menschen auf. Die grossen
Differenzen (und eine der wesentlichsten ist
die Geschlechterdifferenz, N. D.) nisten sich
als Selbstverständlichkeiten ein und entziehen

sich gerade durch ihre überdeutliche
Präsenz der Wahrnehmung.»3

Am Beispiel der Deutung des 'Streits'
zwischen Syrinx und Pan lässt sich zeigen,
wie der hier angesprochene «blinde Fleck»
in der Interpretation von Ernst Bloch
evident wird; sichtbar wird die dieser
Argumentation zugrundeliegende These, dass
diejenigen, «die die Wissenschaften über
Mythos betreiben, ihre eigenen, sexistisch
geprägte Sehweise in der Regel nicht
mitreflektieren.»4

Panischer Ernst
Ernst Bloch begibt sich in seinem Werk
«Das Prinzip Hoffnung» auf die Suche nach
dem Ursprung der Musik; dieser Ursprung
«gelang erst durch die Erfindung der Hirtenoder

Panflöte»: «Der Klang der Hirtenflöte,
der Panflöte, der Syrinx bei den Griechen

soll die ferne Geliebte erreichen. So
beginnt Musik sehnsüchtig und bereits durchaus

als Ruf ins Entbehrte. Die Panflöte
hat es am Ende weit gebracht, sie ist
der Urvorfahr der Orgel, doch weit mehr:
sie ist die Geburtsstätte der Musik als
eines menschlichen Ausdrucks, tönenden
Wunschtraums.»

Doch wer gebiert hier, wessen
Ausdruck wird ermöglicht, wer darf wünschen,
rufen, träumen? Ursprung und Gehalt der
Musik werde, so Bloch weiter, in einem der
schönsten Märchen der Antike «lieblich-allegorisch»

gedeutet: «Pan jagte sich mit
Nymphen, stellt einer dieser, der
Baumnymphe Syrinx, nach. Sie flieht vor ihm,
sieht sich durch einen Fluss gehemmt, fleht
die Wellen an, ihre «liquidas sorores», sie zu
verwandeln, Pan greift nach ihr, da hält er
nur Schilfrohr in den Händen. Während seiner

Klagen um die verlorene Geliebte
erzeugt der Windhauch im Röhricht Töne,
deren Wohlklang den Gott ergreift. Pan
bricht das Schilf, hier längere, dort kürzere
Rohre, verbindet die wohlabgestuften mit
Wachs und spielt die ersten Töne, gleich
dem Windhauch, doch mit lebendigem
Atem und als Klage. Die Panflöte ist so
entstanden, das Spiel schafft Pan den Trost
einer Vereinigung mit der Nymphe, die
verschwunden und doch auch nicht
verschwunden, die als Flötenklang in seinen
Händen blieb.»

Musik hat an ihrer Geburtsstätte einen
aktiven, den Trost einer nicht gewährten
«Vereinigung» medial und künstlerisch
verarbeitenden Erzeuger: dieser jagt, stellt
nach, greift, hält, bricht, verbindet, spielt
und wird ergriffen vom Wohllaut der Töne,
keinesfalls von der Angst der Nymphe, die
hier als Gegenpol zu ihrem sehnsuchtsvollen

Verfolger ständig fremdbestimmt
erscheint: sie flieht, wird gehemmt, fleht, lässt
sich unter Aufgabe ihres Selbst «zurück zur
Natur» verwandeln.

Bloch liest und erzählt diesen Musikmythos,

sympathisierend mit Pan, als eine
wunderbare («lieblich-allegorische»)
Verständigung über die menschliche und

gleichzeitig sehnsuchtsvoll klagende
(«erlösende») Ausdrucksgestalt von Musik. Doch
wie in einem Vexierbild scheint hier eine
andere Geschichte hervor, die durch die
kritisch-hinterfragenden Lesarten feministischer

Musikwissenschaft und Ideologiekritik

überhaupt erst sichtbar wird: die

19



Leidensgeschichte der Syrinx als versuchte
Vergewaltigung, «Selbstbeseitigung» der
diese Annäherungen nicht erwidernden
Frau; ihr Verstummen in der Transformation
sowie die Zerstückelung ihres imaginären
Leibes zum Instrument, das der faunische
Gott nun zum Willen seines 'kreativen'
Ausdrucks gebrauchen kann: letzlich ein Miss-
brauch noch in der letzen Fluchtposition
der Nymphe. Eine andere, ebenso mögliche

Re-Lektüre: der «Urmythos» der Musik
als Chiffre für schöpferisches, begehrendes
Schaffen des Mannes schlechthin. Der
Künstler «tötet» Materie und Erfahrung,
indem er sie in Kunst umsetzt. Die Frau wird
geopfert, im Namen der Kunst. Sie muss
sterben, damit er zum Schöpfer werden
kann.5 Diesen Aspekt des in unserer Kultur
ausgeprägten Bedürfnisses, «theoretische
und ästhetische Repräsentation auf eine
zur Schau gestellte 'Tilgung' des Weiblichen

zu gründen», hat vor kurzem Elisabeth
Bronfen in ihrer eindrucksvollen Studie «Nur
über ihre Leiche. Tod, Weiblichkeit und
Ästhetik» ausgeführt. Symbolisch bannen
Männer «die durch das Andere (das Weibliche,

den Tod) hervorgerufene Unordnung»
(Bronfen), indem sie - malend, schreibend,
komponierend - die Frauen zugrunde
gehen lassen und ihren real oder medial
transformierten Körper zur Kunstproduktion
nutzen; mit den Worten Ernst Blochs: «Als
Klang ist die verschwundene Nymphe ge-

^ blieben, schmückt und bereitet sich darin,

— tönt der Bedürftigkeit vor. Der Klang kommt
U) aus einem Hohlraum, wird vom befruchten-

den (statt der Geburts- nun die Zeugungs-
C metapher! N. D.) Lufthauch erzeugt und

Aphrodite, Pan und Eros

bleibt noch im Hohlraum, den er klingen
iässt. Die Nymphe wurde das Schilfrohr,
das Instrument heisst gleich ihr Syrinx» und
Ordnung herrscht im Reich der Töne. Die
Welt der Geräusche, Schreie, Kultinstrumente

ohne feste Tonhöhen wird abgelöst
durch ein Instrument, «das eine wohlgeordnete

Tonreihe hören Iässt; und Ovid hat, mit
der Einheit von Syrinx und Nymphe, das
Ziel bezeichnet, auf das die Tonreihe, seit je
ein Linienziehen im Unsichtbaren, sich
zubewegt.»

Der Mythos bezeichnet genau an dieser
Stelle den Weg zum Logos, das heisst in

unserem Fall zum Fixieren des Tons in einer
wiederholbaren, konstanten und zugleich
spielerisch-instrumentalen Ordnung. Doch
Pan steht hier mit seinem Blasinstrument
noch ganz am Anfang - er wird seinen Meister

in einem Gott noch höherer Logizität
und Kunstfertigkeit, in dem Musenführer
Apollon finden, dessen Leierspiel den phry-
gischen Hirtengott besiegt.

Die Metamorphose der Syrinx?
In diesem «Urmythos der Musik» verdichtet
sich ein Paradigma männlicher Herrschaft:
in der «folgenreichen Erfindung der
menschlichen (d.h. männlichen, N. D.) Expression

Musik» (Bloch) ist ein gewaltsamer
Ursprung der Kultur festgeschrieben, welcher
bis heute den Entwürfen und Imaginationen
von «Weiblichkeit» zugrundeliegt. Das
Verschwinden der Nymphe Syrinx und ihre

«Instrumentalisierung» ist das geheime
Leitmotiv einer Musikgeschichte, die den Mann
als Künstler und Künder von tönend begehrenden

Wunschträumen unter dem lautlosen

Ausschluss der Frau inszenierte - und
weiterhin inzeniert. Dieses «Leidmotiv»
gehört nach wie vor, frei nach Roland Barthes,
zu den «Mythen des (sexistischen) Alltags»
im Musikbetrieb unserer Zeit.

Im Mythos - als einer Aneignungsweise
von Wirklichkeit - wird die jeweilige
Konstruktion von Weiblichkeit, Männlichkeit
und des Geschlechterverhältnisses in

Bezug auf Kunst, Religion und Politik ganz
prinzipiell entworfen. Doch zeigt sich,
dass eindimensionale Zuschreibungen von
«Mann und Weib und Weib und Mann» zu
kurz greifen. Daher müssen 'sex' und 'gender'

als soziale, ästhetische und politische
Diskurse historisch immer wieder neu gelesen

und interpretiert werden. Erst dadurch
kann eine neue, vielstimmige Diskursivität,

die nicht auf die alte Dichotomie Mann
männlich und Weib weiblich (was immer
das heissen mag) im Zirkelschluss befangen

bleibt, die Horizonte des fragenden
Forschens erweitern.

In unserem Jahrhundert vollzieht sich
jedoch eine auffallende, spannende und
vielstimmig erfahrbare Metamorphose der
Zuordnungsmuster: Syrinx verwandelt sich
zurZeit in vielfältigen Formen und Schüben,
die keinesfalls in Umkehrklischees wie «Musik

ist weiblich» oder «dieser Typus von Musik

ist männlich» fixiert werden können. Die

Metamorphose der Syrinx, einst gebannt
ins Rohr, zur Künstlerin und damit zur eigenen,

begehrenden und Ausdruck
kreierenden Identität hat erst begonnen. Auch
Wissenschaftlerinnen begegnen der
strukturellen Ausgrenzung des «Weiblichen» aus
dem gesellschaftlichen Prozess der
Musikgeschichtsschreibung mit neuen
Forschungsansätzen (z.B. Erforschung
nichtschriftlicher Traditionen), durch welche
weibliche Produktivität aus der Verschwiegenheit

der Hinterbühne in den Vordergrund

rückt.
Ein «neues» oder «anderes» Ge-

schichtsbewusstsein, das sich von den
Fesseln seiner eigenen Ideologien und
Immunisierungsstrategien zu befreien sucht,
muss gerade den signifikanten «Abwesenheiten»

in den überlieferten Texten, Quellen
oder Mythen besondere Aufmerksamkeit
widmen, um letzlich auch der Rekonstruktion

von Wahrheit im Verständnis
wissenschaftlicher Sorgfalt zu dienen. Der männliche

und der weibliche Blick gemeinsam
vermitteln erst ein vollständiges Bild von der
Welt.

*Nanny Drechsler ist Professorin für Musik und
Musiktheorie an der Staatlichen Hochschule für
Musik in Karlsruhe.

1 Vgl. dazu: Franz Vonessen, Mythos und Wahrheit,
Frankfurt/M., 1972.

2 Hadumod Bussmann/Renate Hof (Hg.), Genus. Zur
Geschlechterdifferenz in den Kulturwissenschaften,
Stuttgart, 1995.

3 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt/M.,
1979.

4 Annegret Friedrich, Dekonstruktion des Mythos -
Beispiel Parisurteil, in: Ilsebill Barta u.a. (Hg.), Frauen,
Bilder, Männer, Mythen. Berlin, 1987.

5 Vgl. hierzu insb.: Klaus Theweleit, Buch der Könige, Bd.
I, Orpheus (und) Eurydike, Basel u. Frankfurt/M., 1988.

20


	Mythos und Metamorphose : zur Imagination des Weiblichen in der Musik

