
Zeitschrift: FRAZ : Frauenzeitung

Band: - (1997-1998)

Heft: 1

Artikel: "Meine grösste Unsicherheit ist mein Körper"

Autor: Blo, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1053635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1053635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Androgyne Images in Pop und Rock

« Meine grösste Unsicherheit ist

Ist der Traum vom Androgynen dabei, endlich Wirklichkeit werden?
Die allgegenwärtige mediale Flut der verwirrenden Geschlechterbilder,
der faszinierenden und inspirierenden Mixturen aus Mann und Frau,
aus männlich und weiblich, scheint im Alltag lebbare Perspektiven zu
zeigen. Doch ein Blick in die Popmusikgeschichte ernüchtert und
verdeutlicht, wie vage solche Vorstellungen sind.

Monika Bloß*

Entsetzen rufen sie heute kaum mehr hervor,

die geschminkten Männer in Röcken
oder Rüschenhemd wie auch die
zugeknöpften und kurzhaarigen Frauen in Anzügen.

Erstaunen wohl noch immer. Denn so
schrill und bunt einige der Gestalten, die
uns in Talkshows, auf Titelblättern und in

Videos begegnen, auch erscheinen - das

alltägliche Leben bietet längst nicht jene
Freiräume, die das mediale Spiel mit den
Geschlechterbildern suggeriert. Die Vorstellungen

von Geschlecht herauszufordern, ist
für manche/n ein tiefgründiges Verlangen,
das einer zerrissenen Seele entspringt. Auf
der Bühne kann es allerdings auch zum
lohnenden Geschäft werden. Mick Jagger, David

Bowie, Boy George oder Prince haben
dies bewiesen, aber ebenso Grace Jones
oder Annie Lennox. Die androgynen Images,

die sie re-präsentierten, knüpften an
einen uralten Menschheitstraum an. Einen
Traum von Flarmonie und Symmetrie der
Geschlechter, dem die sozialen Realitäten
mitunter so erbarmungslos widersprachen.
Nicht nur Frauen hatten darunter zu leiden,
aber Männern war es eher möglich, die
Konflikte auszuleben. Das gilt für die heutige

Popmusik genauso wie zu «romantischeren»

Zeiten.

Countrysängerin k.d.lang:
Verweigerte Geschlechtsidentifikation

C/5

=3

Androgynie als männliches Privileg
Als Grace Jones Ende der siebziger Jahre
zum ersten «weiblichen» Star des androgynen

Pop avancierte, hatten die Herren des
Rock und Pop sich schon längst - und
nicht gerade zu ihrem Nachteil - weiblicher
Attribute bemächtigt: im Glam Rock und
Discofieber, im Cross-dressing von Mick
Jagger und David Bowie, im feminisierten
Outfit der Beatles oder in den exzentrischen
Kapriolen des Little Richard. Die Rock- und
Popentwicklung der Nachkriegszeit wiederholte

den Antagonismus der (Kunst-)Ge-
schichte, wo die Spielräume für Andro-
gynität sozusagen «geschlechtsspezifisch
besetzt» sind. Androgyne Images waren
und sind zum Teil bis in unsere Tage ein
Privileg der Männer, oder zumindest zugunsten

der Männer ungleich zwischen den
Geschlechtern verteilt.

Die offenkundigen Disproportionen
gründeten sicher nicht allein auf der Tatsache,
dass es nur wenige Rockmusikerinnen gab
und dass Frauen sich erst einmal jenen
Artikulationsraum erschliessen mussten. In

diesem Missverhältnis spiegelten sich auch
qualitative Unterschiede der Geschlechterhierarchie

wider. Setzten nämlich die männlichen

Stars auf weibliche Attribute, so
geschah dies über ein Inkorporieren des
Weiblichen in den männlichen Körper, der
dadurch keinen sozialen Statusverlust
erfuhr und immer klar als Mann definiert blieb.
Es war gleichsam eine symbolische
Rückeroberung der Rippe, die zur Eva wurde,
aber eigentlich immer Adam blieb. So wurden

die androgynen Eskapaden von Bowie,
Jagger, Brian Jones oder auch Boy George
allenfalls als «ein bisschen verrückt»,
«ausgeflippt», «schelmisch» oder «infantil»
bewertet. Selbst die bisexuellen Experimente
Bowies oder die Homosexualität von Boy
George blieben ohne negative Konsequenz
für ihre Popularität. Im Gegenteil.

Das den Männern zur Verfügung
stehende Spektrum der Wahlmöglichkeiten
beinhaltete immer auch das Androgyne. Auf
der Ebene von Imagebildung oder
Repräsentation ihres Geschlechts bediente ihre

Ambiguität die Sensationslust des
Popmarktes. Benutzten sie Eyeliner und Kajal-
stift, verursachte das allenfalls einen leichten

Schauer. Verzichteten Frauen aber auf
dieselben, galten sie zumeist als nachlässig
oder schlampig, bestenfalls als fade.

In ideologischer Hinsicht avancierten
androgyne Images zum sozialkritischen
Potential. Integriert in das Gebaren der
Jugendrevolte der «Swinging Sixties», galten
androgyne Images als subversives Element.
Für Simon Reynolds und Joy Press etwa
war Androgynie damals eine der Waffen im
Arsenal der Bands, mit denen gesellschaftliche

Werte bedroht wurden.

Weibliche Konflikte im Androgynen?
Für die wenigen Musikerinnen, die im Zeitalter

vor MTV mit den Männern des Rock
konkurrieren konnten, zeigte sich allerdings
eine andere Realität. Griffen beispielsweise
Suzi Quatro, Patti Smith und Chrissie Hyn-
de zur Gitarre, dann wurden sie zwangsläufig

«one of the boys». Ein Anpassungspro-
zess, der kaum etwas von den durch die
Musikindustrie bedienten Weiblichkeitsstereotypen

übrig lassen konnte. Praktischer
Overall und schwarze Lederjacke,
mürrisches Gebaren und herrische Gesten, be-
wusst nachlässige Kleidung und der
Verzicht auf verschönerndes Make-up
gehörten zu den Distanzierungsmitteln. Einige
der Musikerinnen konnten und wollten ihren
Status als Frau auch nicht besonders
hervorkehren oder hervorgehoben wissen.
Mitunter mündete das sogar in eine
frauenfeindliche Haltung, einem der Gründe,
weshalb die Liaison zwischen Rockmusik
und Frauenbewegung in den 70ern so
selten zustande kam. Das Motto, es den
Männern gleichzumachen, machte die
Musikerinnen aber noch lange nicht gleich,
besonders was die öffentliche Bewertung
ihres androgynen Images betraf. Bei den
Charakterisierungen beispielsweise von
Patti Smith hob man ihr «verhärmtes,
ausgemergeltes und abgezehrtes» Aussehen
hervor, mit dem sie «lässig das Drum und
Dran von Weiblichkeit» zurückwies. Die
veränderten Bedeutungsverknüpfungen
gegenüber den als androgyn beschriebenen
Männerbildern sprechen für sich: Auf der
einen Seite der ein wenig zurückgebliebene
Aussenseiter, der sich zwar etwas seltsam
benimmt, aber nicht ohne Humor und Ideen
ist. Auf der anderen Seite die vergrämte
Unglückliche, deren schludriges Äussere auf

Gleichgültigkeit oder Einfallslosigkeit
verweist und wenig ansprechend scheint.

Noch deutlicher wird dies bei Nick
Lowe, einem Produzenten von Chrissie
Hynde, der sie wie folgt beschreibt: «Ihre

4



Patti Smith in den 70ern: One of the Boys

mein Körper

Stimme klang wie die eines Mädchens an
der Kasse von Woolworth, tough, aber
feminin in der Intonation nicht einwandfrei,
aber höllisch sexy.» Hier wird eine androgyne

Ambivalenz geschildert, aber nicht ohne
sie sofort in einen entsprechenden Wertekodex

zu stellen: Das «tough», was in der
Übersetzung neben Härte auch Hartnäckigkeit

assoziiert, wird relativiert durch die
angedeutete mangelnde handwerkliche
Fertigkeit («Schwierigkeiten in der Intonation»),
Und «feminin» wird reduziert auf das «höllisch

sexy».
Die angesprochenen Unterschiede

verweisen darauf, wie eng unsere Wahrnehmung

und Bewertung des Androgynen mit
den jeweiligen Vorstellungen von Männlichkeit

und Weiblichkeit gekoppelt ist.
Männlichkeit ist in unserem kulturellen Kontext
mit mehr Stabilität und Macht ausgestattet
als Weiblichkeit. Von der Position des/der
Stärkeren aus kokettiert es sich leichter mit
Ambivalenzen, Andersartigkeit und Diskrepanz.

Der/Die Schwächere hingegen überlegt

schon genauer, ob er/sie die ohnehin
benachteiligte Position weiter verunsichert.

Die Macht der Bewegungsfreiheit
Der Aufruhr um das beunruhigende androgyne

Image von Annie Lennox rührte
möglicherweise gerade daher, dass sie sich
persönlich bewusst zu ihrer Weiblichkeit
bekannte, ihre Identität als Frau nie in Frage
stellte. Sie sagt: «Ich verstehe mich wirklich
als Frau, sowohl als Darstellerin wie auch
als Vertreterin meiner Generation... Wie die
meisten Frauen heutzutage habe ich mein
Leben unter Kontrolle, und man kann meine

Kleidung als Ausdruck dessen betrachten.

Ich mag es, Anzüge zu tragen, weil sie
mir Freiheit in der Bewegung geben.»

Die androgyne Phase von Annie Lennox
wurde als viel bedrohlicher wahrgenommen,

gerade weil sie es nur als visuelles
Spiel betrachtete und nicht als Anpassung
an sogenannte Männlichkeitsnormen, wie
in der «One of the boys»-Attitüde von Patti
Smith oder Chrissie Hynde. Lennox setzte
ihr androgynes Image bewusst als Medien-
konstrukt ein, um einer einseitigen
Imagekonstruktion zu entfliehen. Unglücklich mit
ihrem blonden Püppchen-Aussehen als
Sängerin bei den TOURISTS, dem Vorläufer
der EURYTHMICS, und auch weil sie
bereits um die Konditionalisierung über ein
solches Image seitens der Musikindustrie

wusste, suchte sie nach etwas anderem,
etwas «Neutralem». Damit wollte sie sich
zum einen aus den Zwängen der Ge-

schlechtsetikettierung befreien und gleichzeitig

ihrem neuen musikalischen Konzept
entsprechen. Ein neues Outfit also, bei dem
sie sich als Frau nicht zu verleugnen
brauchte, das sie aber nicht auf bestimmte
Weiblichkeitsklischees reduzierte. Lennox
wählte den Anzug nicht wegen seiner Exotik,

ein Motiv, das eher für Grace Jones
zutraf. Der Anzug repräsentierte für sie
«Normalität», aber die Normalität des Mannes.
«Ich spielte gedanklich mit meiner Sexualität,

und modifizierte sie mehr in Richtung
der maskulinen Seite, was mir Kraft (power)
gab. Ich wurde dann sexuell androgyn,
obwohl ich das Wort gar nicht mag... Wenn
du irgendwo in der Mitte stehst, nicht
besonders männlich und nicht besonders
weiblich bist, dann bist du bedrohlich. Und
das gibt dir Macht (power).»

Sie wählte damals also metaphorisch
gesprochen - aus einem Kleiderschrank an
Geschlechtsidentitäten die Figur heraus, mit
der sie am effektivsten «der Tyrannei des
Körpers» entfliehen konnte. Dieses «irgendwo

in der Mitte stehen» gab Lennox
«Macht», weil sie sich sonst mit den Normen
ihres Geschlechts im Einklang befand. Sie

fühlte als Frau keine Verunsicherungen, weil
sie möglicherweise nicht in das System der
Zwangsheterosexualität passte, das die
binäre Geschlechterkonstruktion produziert
und voraussetzt. Indem Lennox das androgyne

Image bewusst als mediale
Präsentationsform, als Medienkonstrukt einsetzte,
konnte sie wenig später zig andere Frauenfiguren

und Weiblichkeitsmodelle hinzufügen.

Die Ohnmacht des Körpers
Ganz anders gestaltete sich die Situation
beispielsweise für k.d.lang. An ihrem androgynen

Image scheint nichts konstruiert zu
sein. Sie gibt sich so, wie die «Natur» sie

geschaffen hat. Ihr spezifischer Konflikt
resultiert aus einem anderen Spannungsverhältnis,

dem Verhältnis zwischen den

Möglichkeiten symbolisch-kultureller
Repräsentation und der Konstitution ihres
Körpers, ihrem sexuellen Begehren. Das Dilemma

bestand für k.d.lang darin, dass sie
über acht Jahre weitestgehend vergeblich
versuchte, als Country-Sängerin akzeptiert
zu werden, sich also in einem musikalischen

Genre zu Hause fühlte, das nach

einem stark konservativen Weiblichkeitsbild
und streng heterosexuellen Regeln
durchorganisiert ist. In der Biographie und dem
Wirken von k.d.lang wird besonders deutlich,

dass die Wahrnehmung und Bezeichnung

ihrer Person als «androgyn» ein
Zeichen von Verwirrung ist und davon, wie
wenig Erklärungs- und oft auch Handlungsraum

die binären Geschlechterdefinitionen
bieten. Sobald die konventionellen Inhalte
von Männlichkeit und Weiblichkeit nicht
zutreffen, steht man schnell vor einem
Definitionsloch. Das Androgyne kommt dann ins

Spiel, wenn die groben Raster von männlich

und weiblich nicht mehr greifen, die
Phänomene und Persönlichkeiten damit nur
mangelhaft oder gar nicht zu beschreiben
sind, k.d.lang war gefühlvoll, ja
leidenschaftlich, wenn es um ihre Liebe zur Country

Music ging. Sie wurde verwirrt, sobald
sie mit den rigiden Geschlechternormativen,

die besonders in diesem Musikbereich
wirken, konfrontiert war.

Noch 1993 gesteht sie in einem Interview

für den Rolling Stone: «Meine grösste
Unsicherheit ist mein Körper.» Über ihren

Körper ist sie nach den gesellschaftlichen
Definitionen von Geschlecht als Frau

plaziert und im spezifischen kulturell-symbolischen

System agierte sie in einem
musikalischen Genre, das explizit den
Deutungsmustern von HeteroSexualität
verpflichtet ist. Ihre konsequente Verweigerung,

sich dem herkömmlichen Frauenbild

anzupassen, ist gleichzeitig eine generelle
Verweigerung, sich über ihre Geschlechtsidentität

auszudrücken, bedeuten und kon-
ditionieren zu lassen. Das «Androgyne» an
ihr enthüllt den fiktiven Charakter von
Geschlecht und sexueller Identität. Mehr oder
weniger legen dies auch die anderen androgynen

Images offen.

"Monika Bloß ist wissenschaftliche Assistentin
am Forschungszentrum Populäre Musik der
Humboldt-Universität zu Berlin und arbeitet zur
Zeit an ihrer Habilitation zu Geschlechterkonstruktionen

in populärer Musik. Vorliegender
Artikel basiert auf einem Vortrag, den sie auf
dem 11. Internationalen Symposium des DVSM

zum Thema «Gender Studies - Geschlechterrollen
und ihre Bedeutungen für die Musikwissenschaft»

im Oktober 1996 gehalten hat und der
im Konferenzbericht beim ConBrio-Verlag in
diesem Jahr veröffentlicht wird.

5


	"Meine grösste Unsicherheit ist mein Körper"

