
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1995-1996)

Heft: 3

Artikel: Feministische Gedächtniskunst in Texten des 20. Jahrhunderts

Autor: Grobbel, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feministische Gedächtniskunst
in Texten des 20. Jahrhunderts

Seit fast 2000 Jahren besteht die traditionelle rhetorische Gedächtniskunst auf
den Ausschluss des Körpers als Sitz und Medium der Erinnerung. Die folgenden
Überlegungen zeigen, wie moderne feministische Erinnerungstexte den weiblichen

Körper wieder in die Kunst des Gedächtnisses und Schreibens einschlies-
sen, diese aber problematisieren.

Von Michaela Grobbel*

Texte von Frauen faszinieren mich. Um
genauer zu sein: wie sie geschrieben sind, da
Frauen die Wirklichkeit offensichtlich anders
erleben und erinnern als Männer und somit
andere Erfahrungen machen. Diese werden
deshalb auch häufig durch eine andere
Schreibweise ausgedrückt. Ganz besonders
interessieren mich Texte, in denen es um
Erinnerung geht; sei es persönlicher oder auch
kollektiver Art. Die Auseinandersetzung mit
dem Thema Erinnerung halte ich für eine zentrale

Aufgabe der Kulturkritik und der
feministischen Literaturforschung, weil spezifische
Denk- und Verhaltensmuster durch kulturell
bestimmte Erinnerungsprozesse produziert
und tradiert werden. Um den Status quo von
unerträglich gewordenen Lebensweisen zu
durchbrechen und eine tatsächliche politische

Veränderung herbeizuführen, müssen
wir uns der Mechanismen der Überlieferung
bestimmter Denk- und Verhaltensformen be-
wusst sein. Das heisst, wir müssen uns die
Fragen stellen, wie erinnern wir uns und warum

übernehmen wir selbst unerwünschte,
uns unerträglich gewordene Denkweisen
oder Verhaltensmuster aus der Vergangenheit

in die Gegenwart?

Erinnerung als Bildsprache
Djuna Barnes' Nachtgewächs (Nightwood,
1936), Marguerite Duras' Die Verzückung der
Loi V. Stein {Le Ravissement de Loi V. Stein,
1964) und Ingeborg Bachmanns Roman Malina

(1971) lese ich beispielsweise als Texte,
die den Vorgang der Erinnerung für das weibliche

Subjekt problematisieren. Aus diesen
Texten wird klar, dass Erinnerung nicht nur
eine simple Sache des Geistes ist, die eine

vergangene Erfahrung oder Begebenheit
problemlos durch Wiedererinnerung in die

Gegenwart transportiert. Der Erinnerungsvorgang

hat viel mit Bilderzeugung zu tun; er
schafft Vorstellungsbilder, Bilder im Kopf, die
eine interessante Konstellation zwischen
Wort beziehungsweise Schrift und Bild
herstellen. Diese bildlichen Vorstellungen, wie
zum Beispiel Allegorien von weiblicher
Tugend, tradieren bestimmte Wahrnehmungen
und Erfahrungen, die auch über das Individuum

hinaus Bestand haben. Im Erinnerungsbild

tritt auch die Beziehung zwischen
Vergangenheit und Gegenwart deutlich hervor
und wird somit sichtbar. Das Bild als Reprä¬

sentation der Vergangenheit hinterfragt auch
gleichzeitig als Re-Präsentation unser
Verständnis von Wiedergabe der Vergangenheit.
Somit können Erinnerungsbilder auch eine
Art von kritischer Schrift werden, die unser
Augenmerk immer wieder auf die Konstruktion

von Erinnerung und Schrift lenken.
Es geht mir darum zu verstehen, was in

modernen feministischen Erinnerungstexten
passiert und wie sie das traditionelle Schreiben

über Erinnerung durchbrechen. Deshalb
schlage ich einen weiten Bogen zu den
philosophischen und rhetorischen Anfängen der
westlichen Gedächtniskunst zurück. Besonders

die klassische Gedächtniskunst ist mir
wichtig, da sie auf der bildschaffenden Kraft
der Erinnerung aufgebaut ist. Sie beschreibt,
wie solche Erinnerungsbilder, die bestimmte
Inhalte oder ein bestimmtes Wissen
speichern, hergestellt werden können. Durch diesen

Konstruktionscharakter von Erinnerung,
die sich immer wieder als aktiv-neugestaltend
zeigt, birgt Erinnerung ein ungeheures Potential

an Veränderung. Sie ist also keineswegs
statisch. Ganz im Gegenteil: Erinnerung ist
Performance, die Vorstellungsbilder in Szene
setzt, sie aber auch kritisch durchkreuzt und
beleuchtet. Dabei handelt es sich um Bilder,
die individuelle Erlebnisse vergegenwärtigen,
aber auch um solche, die kollektive Vorstellungen

wie «Weiblichkeit» erzeugen. Zudem
schliesst sie auch die sich erinnernde Person
mit ihrem spezifischen Standpunkt in der
Gegenwart mit ein.

Es gibt eine ganze Reihe von feministischen

Texten im 20. Jahrhundert, die die
Produktion der Erinnerungsbilder in den Vordergrund

rücken und in szenischer Form die
schwierige Erinnerungsarbeit ihrer weiblichen
Figuren vorführen. So wird zum Beispiel
Bachmanns Malina zu einem «Erinnerungstheater»;

der Erinnerungstext wird zu einer
Art Performance, in der das sich erinnernde
Ich auch körperlich involviert ist. Zudem
verdeutlicht Erinnerung und Schreiben (und kein
Schreiben ist ohne Erinnerung) die enge
Verbindung zwischen rhetorischer Kunst
beziehungsweise Schreiben und tatsächlicher
kultureller und politischer Praxis.

Ars Memoria - die klassische
Gedächtniskunst. Und am Anfang eine
Katastrophe
Memoria ist Teil der klassischen Rhetorik. Der
Ursprung der ars memoria (Gedächtniskunst),

auch als Mnemonik oder Mnemotech¬

nik bekannt, wird uns in drei lateinischen
Quellen überliefert. Eine von diesen stammt
von Cicero, der die «Geburt» der Mnemotechnik

als eine mythische Ur-Szene darstellt:
Der griechische Dichter und Sänger Simonides

von Keos trägt bei einem Festmahl, das
von einem Edlen namens Skopas veranstaltet

wird, zu Ehren seines Gastgebers ein
lyrisches Gedicht vor. Da dieses Lobgedicht
jedoch auch die Zwillingsgötter Kastor und
Pollux ehrt, weigert sich Skopas, Simonides
die ganze Summe auszuzahlen; die andere
Flälfte solle er sich bei den Göttern holen.
Kurz darauf wird Simonides nach draussen
gerufen, da ihn angeblich zwei Männer zu
sprechen wünschen. Während seiner
Abwesenheit stürzt das Haus zusammen und
begräbt Skopas mit all seinen Gästen unter den
Trümmern. Die Leichen sind so entstellt, dass
deren Verwandten sie nicht identifizieren können.

Nur Simonides vermag sich daran zu
erinnern, an welcher Stelle die Opfer bei Tisch

gesessen haben und kann sie somit für die
Bestattung identifizieren.

Aufgrund dieser Erfahrung, dass eine
systematische Anordnung entscheidend für ein

gutes Gedächtnis ist, soll Simonides die
Gedächtniskunst «erfunden» haben. Diese
Kunst ist eher eine Fertigkeit und eine Technik,

die das Gedächtnis des freien Redners
trainiert. Ganz wichtig ist dabei die Verbindung

von Orten (/oces) und Bildern (imagines)
in der Mnemonik: So soll der Redner das,
was er erinnern möchte, in geistige Bilder
umsetzen und an bewusste Orte heften, die
sich häufig in einem Gebäude, zum Beispiel
in einem Palast, befinden. In diesem
«Erinnerungspalast» wandert der Redner (historisch

männlich) während seines skriptlosen
Vortrags imaginär die Orte ab, an denen er
seine Erinnerungsbilder deponiert hat. Das
heisst, er «liest» die Bilder, die er vorher be-
wusst an bestimmten Merkorten
«aufgeschrieben» hat, auf seiner (wiederholten)
Erinnerungsreise durch das Erinnerungsgebäude

ab.
Es gibt eine grosse Anzahl von Traktaten,

die genaue Regeln der Gedächtniskunst
aufstellen, und die zunehmend komplizierter
werden. Besonders die Renaissance entwik-
kelte eine ganze Reihe hermetischer
Gedächtnisregeln, die praktisch nur für eine kleine

Gruppe Eingeweihter anwendbar waren.

11



13

03

0

Mnemosyne, die klassische Göttin der
Erinnerung, entthront?
Nun, provokativ und überspitzt könnten wir

sagen, dass diese von Männern erfundene
und zumeist von Männern praktizierte und
kontrollierte Gedächtniskunst die weibliche
Gottheit der Erinnerung, Mnemosyne, vom
Thron gestürzt hat. Denn interessanterweise
ist es eine Göttin in der griechischen Antike,
die Weisheit und damit zusammenhängend
absolutes Gedächtnis verkörpert: Der Mythologie

zufolge herrscht die göttliche Mutter der
Musen über Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft und singt beispielsweise in Homers
llias von allem, was gewesen ist, was ist und
was geschehen wird. Die technische Kunst
der Rhetorik, die den (weiblichen) Körper
ausschliesst, unterbricht auch historisch-mythologisch

die Verbindung von Frauen zu
Erinnerung und damit zu Wissen.

Die klassischen Gedächtniskünste, die
auch als Kulturtechniken zu verstehen sind,
und für die westliche Literatur- und Kulturproduktion

von grosser Bedeutung sind, gehen
von einem «Haus» oder Gedankengebäude
aus, das die Wahrheit und alles Wissen
aufbewahrt und aus dem «man» dieses
unverrückbare Wissen wieder abrufen kann. Dieses

Gedächtnissystem basiert auf einem
stabilen universalen (das heisst
universalmännlichen) Subjekt der Erinnerung, das
seine Objekte der Erinnerung (zum Beispiel
seine Erinnerungsbilder) unter totaler Kontrolle

hat. Er muss das, was er im Gedächtnis
behalten und abrufen möchte, als das
«andere» zum Objekt machen. Das heisst, in dieser

Art von Erinnerungssystem werden selbst

Ingeborg Bachmann

die Erfahrungen von Unterdrückung oder
Zum-Schweigen-Gebracht-Werden, die
beispielsweise Frauen oder ethnische
Randgruppen gemacht haben, noch ein weiteres
Mal erinnert und damit wiederholt und kulturell

festgeschrieben.
Wir dürfen auch nicht ausser acht lassen,

was uns die Rhetorik vergessen lässt: Der
«Vater» der klassischen Gedächtniskunst, der
Dichter und Sänger Simonides, war auch als

Totensänger bekannt, der die Verstorbenen

gegen Bezahlung durch sein Verfassen von
Elegien und Grabinschriften den Lebenden
ins Gedächtnis rief. Der Einsturz des Hauses,
der auch als Einsturz der symbolischen
Ordnung betrachtet werden kann, stellt jedenfalls
einen abrupten und gewaltsamen Einschnitt
dar. Diese Zäsur erfordert eine kulturelle
Neuinterpretation, da die entstellten toten
Körper keinen Platz mehr in der gewohnten
Ordnung haben. In diesem Zusammenhang
muss die rhetorische ars memoria auch als
eine Erinnerungskunst aufgefasst werden,
die «Techniken» oder Strategien entwickelt,
das zu erkennen und zu erinnern, was
unkenntlich geworden und somit vom Vergessen

bedroht ist. Die traditionelle Kunst des
Schreibens hat aber den elementaren
Zusammenhang zwischen den (toten) Körpern,
der Materie des Gelebten, und der Gedächtniskunst

- so wie er uns noch in dem
Ursprungsmythos erscheint - auseinandergerissen.

Tatsächlich ist es so, dass für die
rhetorische ars memoria nur der letzte Teil der

Schöpfungsgeschichte, nämlich Simonides'
technische Rekonstruktionsarbeit, von
Bedeutung ist.

Feministische Gedächtniskunst als
Performance
Viele von Frauen geschriebene Texte im 20.
Jahrhundert, die sich intensiv und kritisch mit
der Erinnerungsarbeit ihrer weiblichen Figuren

auseinandersetzen, lese ich als
Neuformulierungen der traditionellen Gedächtniskunst.

Dabei spielt der weibliche Körper eine
besondere Rolle im zumeist schmerzhaften
Erinnerungsprozess. Die Gedächtniskunst ist
nicht mehr als rein technisches Verfahren zu
verstehen, das vergangene Erfahrungen in

der Gegenwart wiederholt und erinnert. Der

Körper ist nicht mehr nur Erinnerungsbild
oder repräsentiert das sich erinnernde Subjekt,

sondern er rückt als «Erinnerungsort»
selbst in den Blickpunkt, in den sich

Erinnerungsspuren (also auch Spuren kultureller
Praktiken) eingeschrieben haben.

Viele moderne feministische Erinnerungstexte

«führen» die komplizierte und oft
schmerzhafte Erinnerungsarbeit «vor». Diese
Art von Repräsentation ist nicht als blosse
Nachahmung zu verstehen, sondern als
Darstellung und Ausdruck im kreativ-produktiven
Sinn. In diesen «Vorführungen» (und «Darstellung»

hat ja auch mit inszenierten Vorstellungen

zu tun) geht es nicht darum - wie es einmal

Walter Benjamin ausgedrückt hat - «ein

Leben» zu zeigen «wie es gewesen ist»,
sondern «so wie der [oder die], der's erlebt hat,
dieses Leben erinnert». Es handelt sich eher
darum, dass bestimmte Gedächtnisinhalte,
die - wie beispielsweise Schmerz - nicht
artikuliert und erklärt werden können, in bildhafter

oder szenischer Form gezeigt werden. So
führt zum Beispiel das starke, surrealistischanmutende

Bild, mit dem Nachtgewächs
scheinbar abrupt und unerklärlich schliesst,
die Verstrickung von Vergangenheit und
Gegenwart in einem dialektischen Erinnerungsbild

vor. Gleichzeitig richtet dieses Bild das
Augenmerk auf die Gegenwart, auf die Position

des sich erinnernden Subjektes in seiner
jetzigen Situation. Die Performance selbst,
die ja immer an einen bestimmten Körper,
einen bestimmten Ort und an eine bestimmte
Zeit gebunden ist, und prinzipiell nicht
wiederholbar ist, verkörpert diese «Gegenwärtigkeit»

der Erinnerung.
Christina Thürmer-Rohr hat einmal

geschrieben: «Gegenwart hat mit Klarheit zu
tun. Die deutsche Sprache gibt das wieder in

Wendungen wie: Ich vergegenwärtige mir
etwas, etwas ist mir gegenwärtig, ich bin mir

gegenwärtig. Das heisst: Ich bin mit allen

12



meinen Sinnen und Fähigkeiten präsent,
konzentriert auf etwas, worum es jetzt geht. Ich
hole Vergangenheit, Erfahrungen und Wünsche

herein, bringe sie zu einem Punkt.» Dieser

klare, gegenwärtige Blick, den uns
selbstkritische Erinnerungsarbeit ermöglicht,
erlaubt uns einen Blick auf die Realität als
Konstruktion und schafft somit Möglichkeiten
für konkrete politische Veränderung.

In vielen dieser feministischen
Erinnerungs-Performances wird die «Kunst» des
Gedächtnisses und damit des Schreibens zu
einer Praxis, die eher als eine taktische Kunst
des Handelns aufzufassen ist. Diese
Kunstfertigkeit ähnelt alltäglichen Handlungs- oder
Umgangsweisen und kann ad hoc und
provisorisch eine Konstellation zwischen Vergangenheit

und Gegenwart bewusst machen,
vielleicht noch nie gestellte Fragen aufwerfen
oder die «Logik» unseres Denkens und
etablierter Handlungsweisen aufbrechen.

Bachmanns Malina und Duras' Die
Verzückung der Loi V. Stein als
«Erinnerungstheater»

In der Renaissance nahm die klassische
Gedächtniskunst in einigen Fällen tatsächlich die
Form von Gedächtnistheatern an, in denen
Erinnerungsspuren konkret «verkörpert» oder
materialisiert werden sollten. So baute zum
Beispiel Giulio Camillo in Italien ein
Gedächtnistheater, das einem tatsächlichen Theater
nachgebaut war. Camillo wollte mit seinem
äusserst komplexen und hermetischen
Gedächtnissystem die gesamte Lehre Ciceros,
des grossen Meisters der Rhetorik und der
Erinnerung, aufbewahren und an «Initiierte»

weitergeben. Das hölzerne Theater war
vollgestopft mit unzähligen Bildern, die als
«körperliche Zeichen» das nicht-sichtbare zu
erinnernde Wissen wiedererinnern sollten.

Auch bei Ingeborg Bachmann und
Marguerite Duras geht es um das «Sichtbarmachen»

von Wissen, das sich der erzählenden
Darstellung entzieht. In beiden Texten, in

denen es um den Kampf der Darstellbarkeit der
traumatischen Vergangenheit der beiden
weiblichen Figuren namens Ich und Loi geht,
wird uns die Erinnerungsarbeit szenisch
vorgeführt. Interessanterweise ist in beiden Texten

eine männliche Erzählinstanz für das
weibliche Ich notwendig, um sich überhaupt
erinnern und damit schreiben zu können.
Paradoxerweise handeln eigentlich beide Texte
von der Unmöglichkeit einer «Frauenliteratur»,

da in beiden Fällen die Erinnerungen und

Marguerite Duras

das Schreiben der jeweiligen «Lebensgeschichte»

vom männlichen «Platzhalter»
(Erzähler) übernommen werden. Diese Enteignung

(Malina wird Ichs «Statthalter» und Hold
besetzt ganz wörtlich Lois Platz und
Erinnerungen) wird jedoch selbstkritisch vorgeführt.
Rückblickend wird klar, dass selbst vor
Beginn der Erinnerungs- und Schreibarbeit
weder Loi noch Ich eine «eigene» Stimme
haben. Das heisst, selbst der Akt der
Erinnerungsleistung und des damit verbundenen
«autobiographischen» Schreibens vermag
nicht das «ursprünglich Gewesene» als
authentische Erinnerung zurückzuholen. Die
aktive Erinnerungsarbeit führt deutlich die
Herstellung und den Konstruktionscharakter
von Erinnerungsbildern und Erinnerungsszenen

vor Augen.
Bachmanns «geistige Autobiographie»

Malina entwirft ausdrücklich eine «Gedankenbühne»,

die Raum für Ichs Gedächtnistheater
schafft, das Ichs «verschwiegener Erinnerung»

Ausdruck verleihen soll. Wie auch im
Text von Duras, so kreist bei Bachmann das
weibliche Ich um dieses Loch in der Erinnerung.

Loi umwandert ihr «mot-trou» («Wort-
Loch») und inszeniert mit ihrem Körper immer
wieder die Ur-szene ihrer Erinnerung, die sie

paradoxerweise durch ihre ständige Verkörperung

zu vergessen sucht. Sowohl Malina
als auch Die Verzückung der Loi V. Stein steilen

den «Erinnerungspalast», das zentrale
Gedankengebäude der klassischen
Gedächtniskunst, in Frage. Malina veranschaulicht

den «Riss» im «Erinnerungstheater» des
Textes, der das weibliche Ich für immer zum
Schweigen bringt. Der Text löst die darge¬

stellten Konflikte nicht auf, sondern lässt sie
in ihrem Spannungsverhältnis stehen. Während

Malina das philosophische Gedankengebäude

durch den ihm innewohnenden Riss
als einen sicheren Lebensort für Frauen pro-
blematisiert, so kracht das «Haus der Erinnerung»

und damit traditionelles Erinnern und
Schreiben im Text von Duras völlig zusammen.

Besonders Malinas Erinnerungstheater,
das auch traditionelle Muster von Weiblichkeit

in Szene setzt, sie aber bewusst
dekonstruiert, setzt sich intensiv mit dem Problem
der Mittäterschaft der Frauen in patriarchaien
Gewaltstrukturen auseinander. Die inszenierte

Dialektik zwischen Erinnern und Vergessen
macht auch Ichs Komplizenschaft in ihrer
«Krankheit zum Tod» deutlich. Der Konflikt
zwischen Ichs Bedürfnis, ihr Trauma zu
erinnern und zu erzählen, und ihrem Bestreben,
ihr ehemaliges oder anderes Ich nicht zu
erinnern, sondern zu verdrängen, bleibt letztlich
bestehen. Er führt nicht nur zur totalen
Zerstörung der weiblichen Stimme, sondern
auch ihrer Existenz. Der Text geht noch weiter,

indem am Schluss klar wird, dass das
weibliche Subjekt selbst vor Beginn der
Erinnerungs- und Textproduktion keine autonome

Existenz gehabt hat. Eigentlich eine
schwer zu verdauende Haltung jedem
Schreiben von Frauen gegenüber - aber
Bachmanns kritische Erinnerungs-Performance

zeigt uns auch, inwieweit das
«Unaussprechliche dieser Erinnerung» mit Mit-Wis-
sen und teilweiser Mit-Täterschaft auf
schmerzvolle Weise verknüpft ist. Daher kann
das Verschwinden des Ichs im Riss der Wand
gleichzeitig als Mord und Selbstmord gelesen

13



Die Steuererklärung immer
noch nicht ausgefüllt?
Probleme mit dem Steueramt?

Wir beraten Sie kompetent und
individuell.

«É

«
Borsoi, Suter. Weck, ÜiidlPÄfitlier
Steuern, Recht, Treuhand AG
Sihlfeldstrasse 56 Schaffhauserstrasse 352
8003 Zürich-Lochergut 8050 Zürich-Oerlikon
Tel. 01/451-1072 Tel. 01/312-6323

D I E ADRESSE für FRAUEN..

Krisenberatung
Abklärungsgespräche

Informationsstelle

PSYCHOLOGISCHE BERATUNGSSTELLE für FRAUEN

Vogelsangstr. 52 8006 Zürich
Telefon: 01/363 83 11

Die andere
Sicht
der Dinge

DAZ, die unabhängige,

sozial und ökologisch

engagierte und

emanzipierte

Tageszeitung für das

Millionen-Zürich.

SCHNUPPER-ABO
Ich bin neugierig und will DAZ für
3 Wochen gratis.

TEST-ABO
Ich will's wissen und teste DAZ

während 3 Monaten für 50 Franken.

JAHRES-ABO
Ich bin überzeugt und abonniere DAZ
für 195 Franken im Jahr (inkl. MWST).

STUDI-ABO
Ich studiere und abonniere DAZ für
135 Franken (Legi-Kopie anbei)

MEINE ADRESSE:

Vorname

Name

Strasse

Ort

BITTE EINSENDEN AN:

DAZ, POSTFACH 926, 8021 ZÜRICH

Viermal pro Jahr
feministische Lichtblicke
von engagierten Autorinnen
zu politischen und
kulturellen Themen
auf 52 Seiten

Ja, schickt mir die FRAZ im Abo.
Die erste Nummer erhalte ich gratis.

Name, Vorname
_

Adresse

Telefon

Jahresabonnement (CH) Fr. 32-
Geschenkabonnement (CH) Fr. 32.-

Ausland-Abonnement Fr. 44.-
Übersee-Abonnement Fr. 50.-

Beschenkte:
Name, Vorname

Adresse

Einsenden an FRAZ Frauezitig
Postfach
8031 Zürich



Feministische Gedächtniskunst

werden. Diese Leseart ist insofern produktiv,
da sie zum Beispiel der vereinfachten
Gegenüberstellung von Frauen als Opfern und Männern

als Tätern in patriarchalen
Gesellschaftsordnungen widersteht. Frauen sind
nicht einfach nur die «anderen» - so wie die

Vergangenheit auch nicht strikt getrennt von der
Gegenwart als das «andere» zu begreifen ist.

Das entstellte Erinnerungsbild in
Barnes' Nachtgewächs
Djuna Barnes' Nachtgewächs, das neben
der erzählten Geschichte auch als theoretischer

Text über Erinnerung zu lesen ist,
versucht ebenfalls, Erinnerungen (aber auch
Träume, Ängste, Begehren und die Konstruktionen

«Weiblichkeit» und «Frau») nicht als
das «andere» zu belassen. Wie auch in Malina

geht es in Nachtgewächs um das
Problem, wie die in Szene gesetzten
Erinnerungsbilder zu verstehen sind. Diese Bilder
sind häufig entstellt (siehe auch Ichs
Alptraumszenen) und nicht eindeutig lesbar. So
erfordert das «obszöne» Erinnerungsbild am
Ende von Barnes' Text echte Entzifferungsarbeit,

eine aktive Auseinandersetzung mit den
entstellten Spuren der Vergangenheit in der
Gegenwart. Im Gegensatz zu klassischen
Erinnerungskonzepten ist das Lesen der
Erinnerungsspuren zum Problem geworden - die
Vergangenheit wird zwar in der Erinnerung
wiederholt, aber in «anderer», entstellter
Form.

Das inszenierte Erinnerungsbild wird
durch die weibliche Figur Robin in Nachtgewächs

körperlich dargestellt. Dieses kann als
eine Performance beschrieben werden, die
an den Moment gebunden ist und eine
einzigartige, «blitzhafte» Konstellation zwischen
Vergangenheit und Gegenwart zeigt. Robins
Mimikry vor dem Kapellenaltar als Flund und
ihre Grauen, Lust und Verzweiflung auslösende

Annäherung an den Flund vor ihr lässt den
vom Text vorher aufrechterhaltenen Dualismus

von Subjekt und Objekt zusammenbrechen.

Das Endtableau, mit dem die
traditionell-lineare Erzählweise des Textes
zusammenstürzt, macht die unauflösliche Spannung

und Verstricktheit von Selbst und
Anderem, von Subjekt und Objekt der
Erinnerung sichtbar. Robins stumme, rein körperliche

Performance bringt ihren Widerstand
gegen ihre Position als «Andere» im Textgefü-
ge, als das objektifizierte starre Bild von
«Frau» bildhaft zur Sprache. Vorher dargestellt

als «Frau, die sich dem Beschauer wie

=3

03

CD

Djuna Barnes

ein für immer angeordnetes <Gemälde>

präsentiert», bricht Robin am Schluss mit ihrer
Performance aus diesem (Bild-)Rahmen aus
und bringt statische Vorstellungen von «Frau»

und «Anderer» in Bewegung. In dem von ihr
geschaffenen Erinnerungsbild werden für uns
die Strukturen sichtbar, die zum Beispiel
geschlechtlich determinierte hierarchische Rollen

produzieren. Die historische Erfahrung
der Vergangenheit (zum Beispiel Robin als

ausgegrenzt und ohne Stimme, aber notwendig

für das kulturelle Funktionieren) wird aus
ihrem Kontext herausgerissen und somit in

eine neue Beziehung zur Gegenwart gestellt.
Das Ende von Nachtgewächs veranschaulicht

den «Zuschauern» (die Leserinnen werden

im Text ausdrücklich so genannt) die
Struktur und den Konstruktionscharakter von
Erinnerung, die in Form eines dialektischen
Bildes eine bildliche oder räumliche Beziehung

zwischen vergangenen und gegenwärtigen

Erfahrungen schaffen kann.

Erinnerung als Re-Vision
Die von mir untersuchten feministischen
Erinnerungstexte fordern alle eine radikale Re-Vision,

eine Neuüberprüfung des individuellen

Erinnerungsprozesses und kollektiver
Gedächtnisformen durch einen anderen Blick.
Diese andere Perspektive betrachtet Erinnerung

nicht als unproblematischen Abruf der

vergangenen Erfahrung aus dem
Gedächtnisspeicher, sondern als aktive und kritische
Auseinandersetzung mit der Gegenwart. Dabei

kehren die Leiblichkeit und der Körper
wieder in die in Szene gesetzte Gedächtniskunst

zurück. Inszenierte Erinnerungsbilder

vermögen beispielsweise als eine «andere»
Ausdrucksweise widersprüchliche historische

Erfahrungen von Frauen darzustellen,
die durch traditionelles lineares Erzählen nicht
wiederzugeben sind. Die von Autorinnen
gesuchten neuen Ausdrucksweisen einer
feministischen Gedächtniskunst und Rhetorik
betonen die Leiblichkeit und die Materialität der
Erinnerungskonstruktion. Sie erinnern uns,
dass historische Erfahrungen physische Spuren

hinterlassen, die sich unter anderem auch
in körperlichen Symptomen, in Alltagspraktiken

oder kulturellen «Performances» in der
Gegenwart zeigen.

Virginia Woolf betonte ebenfalls den aktiven

«szene-bildenden» Charakter von Erinnerung,

den sie für eine zentrale Praxis in ihrem
Schreiben hielt. Dieses «scene-making», wie
sie in ihren Kindheitserinnerungen schreibt,
hat nichts mit Schaffung von literarischer
Illusion zu tun. Viel eher geht es ihr darum, die
Realität der Gegenwart zu «knacken», sie

aufzusprengen und ihr gegenwärtiges Leben
kritisch zu beleuchten: «to recover [her] sense

of the present by getting the past to
shadow this broken surface».

* Michaela Grobbel, Ph.D., studierte Vergleichende
Literaturwissenschaft an der University of

California in Los Angeles. Dieser Artikel stellt
einige Gedanken aus ihrer Dissertation «Performances

of a Feminist Art of Memory in Texts by
Ingeborg Bachmann, Djuna Barnes, and
Marguerite Duras» vor.

15


	Feministische Gedächtniskunst in Texten des 20. Jahrhunderts

