
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1995-1996)

Heft: 2

Artikel: Mea culpa genügt nicht : vom schwierigen Umgang mit dem Thema
Antisemitismus

Autor: Hetzer, Tanja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wc Cü
genügt nicht Vom schwierigen Umgang mit dem Thema Antisemitismus

Die Diskussion um Antisemitismus in der nichtjüdischen Linken ist jung und
stösst auf grosse Widerstände. Die Linke schien lange Zeit per se nicht
antisemitisch zu sein. In einem Gespräch mit politisch engagierten nichtjüdischen
Frauen ging Tanja Hetzer dieser Thematik auf den Grund.

CO

CD

m
HM
C
<

Von Tanja Hetzer

In welchen Zusammenhängen

habt ihr euch
Antisemitismus
auseinandergesetzt?

Jeannine: Ich habe mich relativ viel mit
Antisemitismus beschäftigt, vor allem mit der
Judenverfolgung im Dritten Reich, über die
ich zahlreiche Bücher gelesen habe. Ferner
las ich etliches über den nationalsozialistischen

Film und den Propagandaapparat von
Goebbels. Die grosse Sympathiewelle für Israel

während der sechziger Jahre riss auch mich
mit - wie viele meiner Generation. Mit zwanzig
Jahren habe ich dann für sechs Wochen in

einem Kibbuz gearbeitet. Keiner der
schweizerischen oder israelischen Begleiter unserer
Gruppe hat uns damals informiert, dass einige

der Gebiete, die wir besuchten, besetzt
waren. Die ganze Dimension des Palästina-
Israel-Konflikts habe ich erst später begriffen.
Corinne: Israel ist für mich als Auslandredak-
torin der WoZ ein wichtiges Thema, und die

Entwicklungen in den letzten Jahren interessieren

mich besonders. Ich habe mich nie in

einer politischen Gruppe für Israel oder Palästina

engagiert und sehe mich beispielsweise
auch nicht als Vertreterin der Sache von
Palästina. Persönlich hätte ich mich früher - als
ich auch einen jüdischen Freund hatte - wohl
als Philosemitin bezeichnen müssen.

Was verstehst du
unter Philosemitismus?

Jeannine Horni ist Journalistin und Redaktorin,

Mitglied der Redaktion «Fluchtseiten» und in der

Asylkoordination Schweiz tätig. Sie war Mitverfasserin

des Manifests zur Zürcher Blickwechsel-

Kampagne (1994), an der sich die Rote Fabrik

und mehrere politische Gruppen beteiligten.
Corinne Schelbert ist seit 1984 Auslandredakto-
rin bei der WoZ und Filmkritikerin.

Silvia Staub war 1987-1990 Mitglied der IPAG

(Internationalistische Palästina Gruppe). 1990-91
lebte sie in Syrien. Sie organisierte im Winter 91/92
die «Arabischen Wochen» in der Roten Fabrik mit.

Bea Schwager war Mitorganisatorin der

Veranstaltungsreihe «Gegen Rassismus, Antisemitismus

und (Neo-)Faschismus» und der Reihe «Antisemitismus

in der Linken» in der Roten Fabrik.

Corinne: Als Jugendliche habe ich mich für
alles brennend interessiert, was mit dem
Holocaust zu tun hatte. Ich sah mir beispielsweise
sehr viele Flolocaust-Filme an und las viel zur
Geschichte des Nationalsozialismus. Die

Bedeutung Israels sah ich in diesem Zusammenhang.

Ich bin mit einer Gruppe von Freiwilligen
kurz nach dem Sechstagekrieg nach Israel

gereist. Diese Erfahrung war ein Lernprozess:
Wenn du ein Volk immer nur als Opfer
wahrnimmst, dann in dieses Land gehst und dort
eine siegreiche Armee siehst - das ist immer
widerwärtig, wer auch immer das ist.

Silvia: Ich habe früher verschiedene Romane
und Autobiografien über die Zeit des Faschismus

in Deutschland gelesen. Das war aber
noch keine Auseinandersetzung mit
Antisemitismus.

Ungefähr 1986 begann ich mich für den
arabischen Raum zu interessieren und stieg in

die Palästina-Solidaritätsarbeit ein. Als wir
begannen Flugblätter zu schreiben und
Broschüren herauszugeben, wurde uns
vorgeworfen, unsere Statements seien
antisemitisch. So wurde ich mit diesem Thema
konfrontiert; damit fing auch meine
Auseinandersetzung mit Antisemitismus an.
Bea: Mit Antisemitismus setze ich mich erst
seit wenigen Jahren auseinander. Ich
verstand mich zur Linken zugehörig. Obwohl ich
ein sehr grosses Interesse an der Geschichte
des Nationalsozialimus hatte, klammerte ich
den antisemitischen Aspekt dieser Geschichte

weitgehend aus. Im Rahmen der jüdischen
Kulturwochen1» begann ich aufmerksamer zu
werden und realisierte, wie schwierig es ist,

unter nichtjüdischen Linken Antisemitismus
anzusprechen. Die darauffolgenden
Auseinandersetzungen waren Anlass für mich, die
Reihe «Antisemitismus in der Linken» mitzuor-
ganisieren.2'

Wenn ich nicht immer wieder von
jüdischer Seite auf Antisemitismus aufmerksam
gemacht worden wäre, hätte ich vieles nicht
realisiert. Es braucht sehr viele Anstösse und

grossen Protest, damit in der nichtjüdischen
Linken Antisemitismus überhaupt zur Kenntnis

genommen wird.
Corinne: Ihr erzählt alle, wie ihr euch von
Antisemitismus betroffen fühlt und versucht
habt, euch zu sensibilisieren. Ich kenne dieses

«mea culpa» eigentlich nicht und fand
auch immer, dass - vielleicht hört sich das
arrogant an - der Antisemitismusvorwurf mich
nie betroffen hat. Niemand musste mich dafür
sensibilisieren.

Aus welcher Motivation heraus
habt ihr euch mit der Problematik
Israel und Palästina beschäftigt?

Silvia: Da ich mich für den arabischen Raum
interessierte, nahm ich wahr, dass dort ein
Volk seines Landes und seiner Rechte
beraubt ist. Ich wollte diesen Befreiungskampf
unterstützen. Anfangs fragte ich mich nicht,
ob etwas antisemitisch daran sein könnte. Ich
habe mir das erst genauer überlegt, als auch
Kritik an unserer Arbeit geäussert wurde.
Corinne: In der WoZ berichten wir eigentlich
sehr ausführlich über Israel, insbesondere
seit 1990, als Friedensgespräche in Madrid
begonnen wurden. Ob Nordirland, Nicaragua
oder Palästina, das sind zu Unrecht besetzte
Gebiete, in denen Völker um ihre Autonomie
kämpfen - grundsätzlich geht es um ein

imperialistisches Problem. Ich stehe diesen
Friedensgesprächen sehr skeptisch gegenüber.
Jeannine: Ich habe mich erst im Laufe der
siebziger Jahre politisiert. Mit den internationalen

Terrorakten von den palästinensischen
Befreiungsbewegungen begann ich mich auch
für den Nahost-Konflikt zu interessieren. Meine

Sympathien gehören dabei klar dem
palästinensischen Volk. Doch vertrete ich deswegen
keine antisemitische Haltung, der Staat Israel
ist eine Sache, das Judentum und jüdische
Menschen eine zweite. Wenn ich sage, dass
die Gründung des Staates Israel ein
politischer Fehler war, ist das für mich kein
Antisemitismus. Das, was Ingrid Strobl in der Roten
Fabrik in ihrem Refererat zum Antisemitismus
in kommunistischen Ländern und Parteien
erzählte3', betrifft mich nicht. Ich hatte immer
eine Abneigung gegen Dogmen und schätze
mich als differenziert und eigenständig
denkenden Menschen ein.

Bea: Aber diese Trennung zwischen «Israel,

Judentum, Jüdinnen und Juden» wurde in der

Solidaritätsbewegung nicht immer gemacht.
Zudem kamen in der WoZ zum Thema Israel-
Palästina fast ausschliesslich palästinensische

Gesprächspartner zu Wort, die israelische
Opposition hingegen ist kaum Thema gewesen.
Das ist auch ein Grund, warum die schweizerische

Linke sich sehr wenig bewusst ist,

dass es überhaupt eine israelische Linke gibt.
Corinne: Die israelische Friedensbewegung
und die israelische Linke ist sehr radikal, und
wir sprechen eigentlich oft an, was sie
machen. Es stimmt keineswegs nicht, dass wir
die israelische «jüdische» Seite nicht zu Wort
kommen lassen.

10



Silvia: Ich erinnere mich aber, dass Ende der
80er Jahre auch immer Meldungen vom AIC,
dem Alternativen Informationszentrum in

Jerusalem, veröffentlich wurden. Das AIC ist

eine Gruppe von palästinensischen und
israelischen Leuten.
Corinne: Eben, gerade AIC ist für die WoZ
eine wichtige Quelle.

Was beinhaltet für euch eine
antizionistische Haltung?

Corinne: Wer ist denn unter Linken nicht
antizionistisch? Zionismus ist eine Ideologie und
auch eine pragmatische Politik; Zionismus ist
für vieles verantwortlich, was heute in den
besetzten Gebieten geschieht. Insofern habe
ich eine antizionistische Haltung. Von
jüdischer Seite heisst es allerdings, dass, wer
antizionistisch ist, auch latent antisemitisch
sei. Diesen Vorwurf weise ich jedoch von mir,
weil ich meine, sehr wohl zwischen Antisemitismus

und Antizionismus unterscheiden zu
können.
Jeannine: Der jüdische Philosoph Martin
Buber beispielsweise war gegen die Gründung

eines jüdischen Staates. Zudem vertritt
eine Minderheit von Juden und Jüdinnen die
Idee, dass sich Israelis und Palästinenserinnen

zu einer Konföderation zusammenschliessen.
Ich fände es wichtig, wenn man diese Stimmen

mehr hören würde. Ais Fernziel finde
auch ich diese Lösung gut.
Bea: Ich habe erlebt, dass viele Linke sich
explizit als antizionistisch bezeichneten.
Antisemitisch ist diese Haltung, sobald der
AntiZionismus nicht internationalistisch ist und
sich auschliesslich darauf beruft, dass Israel

von der Landkarte verschwinden müsse.
Corinne: Eine antizionistische Position
beinhaltet nicht automatisch, dass Israel kein

Recht auf einen Staat haben soll.

Was könnte also an einer
antizionistischen Position
noch antisemitisch sein?

Bea: Die Nichtanerkennung des Existenzrechtes

Israels; das kenne ich von sehr vielen

Flugblättern der Palästina-Solidarität, ich
kritisiere dabei die unglaublich unkritische
Solidaritätsarbeit von den nichtjüdischen Linken hier.

Silvia: Damit sprichst du Flugblätter an, die
Ende der 80er Jahre gemacht wurden. Auch
wir kamen darauf, dass es um die Politik der
Regierung geht und nicht um das Volk. Die

Diskussionen um eine solidarische, aber auch
kritische Haltung gegenüber jeglichen
Befreiungsbewegungen ist natürlich wichtig, das
sehe ich heute auch so.

Kommen wir zum Artikel von
Corinne Schelbert über
«Schindlers Liste» und das
Massaker von Hebron4).
Findet ihr diesen Vergleich
des historischen Ereignisses
«Auschwitz» und des aktuellen
Beispiels «Massaker in Hebron»
sinnvoll, was zeigt er für euch?

Corinne: Lest den Artikel doch genau, ich
habe keinen solchen Vergleich gemacht.
Doch wenn so viele Leute meinen Text
missverstehen, bin wohl auch ich schuld. Ich bin
eben davon ausgegangen, dass beim Film

«Schindlers Liste» einigen US-Kolumnistlnnen
Hebron in den Sinn kommt, und ich fragte,
warum, im Film «Schindlers Liste» gibt es eine
Szene, in der ein Mann mit seinen Papieren in

einer Reihe steht und der Nazi ihm sagt, er
müsse austreten, etwas mit seinen Papieren
sei nicht in Ordnung. Eine typische Szene, die
ausdrückt, wie die Menschen in den Lagern
zu «Untermenschen» degradiert werden. In

einer Zeitung las ich dann, wie ein palästinensischer

Bäcker in Hebron nachts zu seinem
Laden zum Backen geht und dort von israelischen

Soldaten kontrolliert wird. Sie erklären
ihm, dass seine Bewilligung nicht mehr gültig
sei, und werfen seine Ladenschlüssel weg.
Der Vergleich bezieht sich also auf den
Nazikommandanten, der den Schein fortwirft, den
Mann hinten antreten lässt und zuletzt ins
Gas schickt, und auf die Eroberungsgeste von
den Soldaten, die den Schlüssel wegwerfen.

Aber der Bäcker wurde nicht
in einem Konzentrationslager
vergast.

Corinne: Der «Vergleich» ist ein semantisches
Problem, eine Assoziation. Ich behaupte, es
gibt für die Palästinenserinnen eine Demütigung,

die schwer wieder gutzumachen ist.
Viele sagten, mein Artikel sei antisemitisch,
denn ich würde Hebron mit Auschwitz
gleichsetzen. Was ich bestimmt nicht getan habe.

Gerade dieser «Vergleich» wird
ständig gezogen, und er hat eine
ganz bestimmte Funktion -

die Funktion der Schuldentlastung.

Denn die Juden von
damals sind heute quasi selbst
Täter geworden.

Bea: Diese Gleichsetzung von jüdischen Opfern
der Shoa und heutigen israelischen Politikerinnen

ist absurd. Zudem ist die Forderung,
dass heutige Jüdinnen und Juden als Folge
von Auschwitz eine moralischere Haltung als
andere haben sollten, schlicht antisemitisch.
Damit wird suggeriert, Jüdinnen und Juden
hätten durch die Shoa etwas lernen müssen,
also «Auschwitz als Besserungsanstalt». Das
ist blanker Zynismus gegenüber den Opfern.
An die Nachfolgegeneration der Täterinnen
wird aber andererseits keine solche Forderung

gestellt.
Jeannine: Die unter dem Titel «Endlösung»
erfolgte Massenvernichtung jüdischer
Menschen hatte eine Qualität, wie sie nie zuvor
und nie danach erreicht wurde. Es war eine
industrielle Tötung. Den Holocaust kann man
deshalb nie mit Hebron vergleichen.
Corinne: Es ist mir völlig klar, dass Auschwitz
mit nichts zu vergleichen ist; aber ich habe
doch nur diese einzelnen Szenen betrachtet
und über den Mechanismus, wie jemand zum
«Untermenschen» gemacht wird, geschrieben.

Nicht allen Jüdinnen und Nichtjüdlnnen
missfiel diese Kolumne. Aber dann gibt es
nochmals soviele, die sagten, dass es
antisemitisch war.
Jeannine: Unabhängig von Corinnes Artikel
finde ich, dass wir als Nichtjüdinnen gewisse
Kritiken an und Aussagen zu Israel nicht in

der Art formulieren dürfen, wie es Juden und
Jüdinnen teilweise tun. Kürzlich hat ein Sozial-
ethiker in einer Fernsehsendung genau das
ausgedeutscht, was ich meine: Kritik an Israel
darf nie die Funktion bekommen, dass sich
Europa, insbesondere Deutschland, von der
Schuld an der Judenvernichtung reinwäscht.
So im Stil: Seht her, auch die Opfer sind Täter,
nicht nur wir. Die Gefahr eines solchen
Missbrauchs ist grösser denn je. So steht jede
Diskussion über israelische Täterschaft unter
einem Stern, den ich als «Holocaust-Syndrom»
bezeichnen würde.
Corinne: Ich würde nicht von Faschismus
oder Nazimethoden sprechen. Wir sollten mehr
historisch argumentieren, und ich sehe die
Situation in Israel als ein imperialistisches
Problem. Wenn du Israel als einen westlichen,
aufgeklärten Staat betrachtest, dann ist da
eben die Tatsache, dass Israel im Gegensatz

11



Heilendes Handwerk

Erinnert an die Göttin in uns.

Ein Wochenende, in dem wir zu den

handgrossen Frauenfiguren der Steinzeit

und ihren Schöpferinnen «reisen» und

mit weichem Speckstein und

einfachem Werkzeug der Göttin

Gestalt geben - so wie wir sie

heute für uns be-greifen.

2./3. September 1995

TONWIRKSTATT
Ursula Schmitz, Zürich
Telefon: 01/383 75 61

\Ioi"s\cV\\ i
fO'ictT (z>au\ '>sT

e'i/i ß_oss

ROSSLI STAFA
BAHNHOFSTRASSE 1, 01-926 57 67

montags geschlossen

Medien, Macht & Märkte
Weltmarkt für Information und Kommunikation;
Medienkonzentration und Medienpolitik;
Berlusconis Kommerzialisierung der Politik;
Öffentlichkeit und Politische Kultur,
Gewerkschaften und digitale Revolution

J. Becker, W.A. Meier, R. Blum,
F. Wolf, W. Elfferding, R. Uesseler,
K. Pickshaus

Diskussion

M. Knauer: Demontage der Fernseh- / Radiokultur
H.U. Reck: Wider den TV-Populismus
H. Bonfadelli: Gewalt durch Fernsehen?
A. Godenzi: Gewalt gegen Frauen in den Medien
S. Kappeler: Mediengewalt ohne Täter und Opfer?

Marginalien / Rezensionen / Zeitschriftenschau

14. Jg./Heft 28 - Dezember 1994

192 Seiten, Fr. 18 -- / DM 20.- (Abo: 32.-/36.-)
zu beziehen im Buchhandel oder bei

WIDERSPRUCH, Postfach, CH - 8026 Zurich
Probeheft anfordern Tel. 01 / 273 03 02

Geht zu Frauen!

Branchenbuch für Frauen
Verzeichnis der Schweizer Berufsfrauen 1995/96

B Ligjg/
IMicf

B (fr
B for

«Branchenbuch
für Frauen»
erstes Verzeichnis
der Schweizer
Berufsfrauen

Fr. 42 - (inkl. MWSt)

Suchen Sie Lieferantinnen,
Dienstleisterinnen,
Handwerkerinnen?

Mit dem
«Branchenbuch für Frauen»

sind Sie gut bedient!

Bestell-Telefon Bestell-Fax
01 / 273 03 34 01/272 74 64

textline, Lehenstrasse 59, 8037 Zürich

BOLDERN
Evang. Tagungs- und Studienzentrum

Europäische Frauensommerakademie 1995
Miteinander das Leben verwandeln

12.-19. August 1995

Gemeinschaft und Verschiedenheit von Frauen im neuen Europa.

An der Frauensommerakademie wollen wir die Bedingungen
erkunden, die es braucht, um Verschiedenheit leben zu können.

Wir laden alle Frauen herzlich ein, sich einzulassen auf Gespräche,
Begegnungen, Miteinanderleben und den schwierigen Dialog
zwischen den Kulturen und Sprachen. Wir versprechen euch keinen
Rosengarten feministischer Einheitskultur, eher viele bunte Steine -

runde, spitze, kantige - mit denen wir weiterbauen möchten an einem
Haus Europa mit vielen Frauenzimmern!
Referentinnen: Carter Heyward, Beverly Harrison. Paloma Fernandez
de la Hoz, Stasa Zajovic, Eva Quistorp.
Leitung; Reinhild Traitler, Elisabeth Raiser

Programme: Boldern, Postfach, 8708 Männedorf, Tel.01 922 11 71



Mea Culpa genügt nicht

W
zs

E
sa
±f
"E

CJ)

m

zu allen westeuropäischen Staaten die Folter
bis zu einem gewissen Grad für legal erklärt.
In Israel machen sie wirklich Sachen mit einer
Arroganz, dass ich mich manchmal frage -
auch wenn das ein heikler Gedanke ist -, ob
sie glauben, sich das erlauben zu können
aufgrund des «Holocaust-Bonus».

Ist für euch Rassismus und
Antisemitismus ein ähnliches
Phänomen, welche
Unterschiede gibt es?

Bea: Auf Jüdinnen und Juden werden - im

Gegensatz zu Schwarzen Menschen -
Weltmacht, Kapital und Intellekt projiziert. Beides
sind Ideologien, die sich einen Sündenbock
suchen, um einer gewissen Kategorie von
Menschen die Schuld für eine Misere
zuzuschieben. Während es beim Rassismus
unter anderem um eine vermeintliche oder
effektive Wohlstandssicherung geht, wird
Antisemitismus als Widerstand gegen eine
eingebildete Weltverschwörung erlebt. Gerade
der Antikapitalismus der Linken ist anfällig für
Verschwörungstheorien: Das Kapital wird
beispielsweise in der «jüdischen Lobby»
personifiziert, ein Feindbild, das an eine sattsam
bekannte antisemitische Tradition anknüpft.
Für mich sind beides Ideologien, die sich einen

Sündenbock suchen, um eine gewisse Kategorie

von Menschen schuldig zu machen für
eine Misere.
Jeannine: Sowohl Antisemitismus wie auch
Rassismus kennen eine gesellschaftliche und
eine strukturelle Ebene, nur spielen und spielten

diese Ebenen zu verschiedenen historischen

Zeiten. Während man Antisemitismus
in der westlichen Welt heute vorwiegend auf
der gesellschaftlich-menschlichen Ebene
antrifft, ist der Rassismus zusätzlich noch strukturell

verankert, hat also eine gesetzliche
Grundlage.

Was sagst du zum
Schächtverbot?

Jeannine: Das Schächtverbot trifft auch
muslimische Menschen. Ich glaube nicht, dass
es heute aus antisemitischen Gründen
aufrechterhalten wird. Es hat wohl mehr mit dem

hiesigen Verständnis von Tierschutz zu tun.

Das Schächtverbot ist im
Bundesgesetz verankert.
Deshalb kann keine Rede

davon sein, dass Juden und
Jüdinnen nicht strukturell
diskiminiert werden.

Corinne: Es gibt beispielsweise eine Diskriminierung

in der Hochfinanz oder im Militär und
den Ausschluss auf Vereinsebene. Juden
werden bei den Grasshoppers oder im Golfklub

Zumikon - um nur zwei Beispiele zu nennen

- nicht aufgenommen. Sie können auch
keiner Zunft beitreten.
Jeannine: Zünfte sind sowieso überholte
Institutionen. Die lassen ja auch keine Frauen rein.

Corinne: Juden können nicht beitreten, weil sie

Juden sind, das kannst du nicht wegdiskutieren.

Antisemitismus ist auch stark im
Christentum verankert; ich weiss
nicht, ob dass bei Rassismus
ebenso ist.

Bea: Diesen Aspekt finde ich sehr wichtig,
denn er wiederholt sich in der Frauenbewegung,

wo behauptet wird, dass das
Patriarchat mit der Herausbildung des jüdischen
Monotheismus entstanden sei.

Wie erlebt ihr Auseinandersetzungen

um Antisemitismus?

Bea: Wo immer ich das thematisiere, werde
ich gefragt, ob ich jüdisch sei. Die Leute denken

wohl, dass Antisemitismus für Nichtjuden
und Nichtjüdinnen gar kein Thema sei.

Bringt ihr in Dikussionen um
Antisemitismus eigentlich ein,
dass ihr nicht-jüdisch seid?

Bea: Wenn ich christlich sozialisiert worden
bin, habe sicher viele Stereotype durch meine
Erziehung internalisiert. Darum finde ich es
wichtig, diesen Hintergrund einzubringen.
Silvia: ich denke auch, dass es wichtig ist,

den eigenen Hintergrund transparent zu
machen. Damit habe ich auch kein Problem.

Zudem sind doch Juden und
Jüdinnen immer von Antisemitismus

betroffen, ich kann mich
allerdings solidarisch betroffen
fühlen.

Corinne: Jüdinnen und Juden können es
besser beurteilen, was antisemitisch ist. Ich

möchte es den Minderheiten überlassen zu

entscheiden, wenn etwas antisemitisch oder
rassistisch ist.

Wird den Juden und Jüdinnen
so nicht einfach die Rolle des
Barometers überlassen?

Jeannine: Dass wir bei der Definition von
Antisemitismus nicht mitreden können, sollen
und dürfen, macht jede Diskussion darüber
sehr schwierig und verwirrend. Erst recht, weil

es unter den Betroffenen selbst sehr
unterschiedliche Definitionen gibt.

Nun hatte ich aber gefragt, ob ihr
euren Standpunkt je einbringt?

Corinne: So, wie ich rede und ausschaue,
glaube ich nicht, dass es einen Juden in der
Schweiz gibt, der glaubt, ich sei eine Jüdin,
ich brauche es also nicht extra zu sagen. Und
ich selbst erkenne beispielsweise in Zürich
Jüdinnen und Juden sehr oft. Es hat doch
keinen Sinn, Merkmale, Typologien, Eigenheiten

und Charakteristiken wegzuleugnen. Das
hat für mich nichts mit Rassismus zu tun,
oder ist das falsch?
Bea: Ich finde das schon rassistisch.
Corinne: Ich habe gedacht, dass das früher
oder später kommt, und dennoch kannst du
die Unterschiede nicht einfach wegleugnen,
ich wüsste nicht, was das bringt.

Wir diskutieren schon wieder
darüber, wie Juden zu erkennen
wären. Doch wollte ich wissen,
ob ihr euch als Nichtjüdinnen
outet...

Jeannine: Die Frage ist eben zu wenig präzis
gestellt.
Corinne: und nicht nötig.

1) «Jüdische Nächte» in der Roten Fabrik, 1987.
Verschiedene Palästina-Solidaritätsgruppen mobilisierten

gegen diese Veranstaltung, die sie als

zionistische Propaganda bezeichneten. Sie forderten
die Thematisierung des Israel-Palästina-Konfliktes an
dieser Veranstaltungsreihe über jüdische Kultur.

2) «Antisemitismus in der Linken»,
Veranstaltungsreihe in der Roten Fabrik. Febr. 1994.
3) «Das unbegriffene Erbe. Bemerkungen zum
Antisemitismus in der Linken.» Nachgedruckt in:

Ingrid Strobl: Das Feld des Vergessens. Berlin 1994.
5) Corinne Schelbert: «Der Bäcker, der Kolumnist
und ein Teddy - Eine gewundene Reise von Krakau
nach Hebron». WoZ, Nr. 10,11.3.94.

13


	Mea culpa genügt nicht : vom schwierigen Umgang mit dem Thema Antisemitismus

