Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ
Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zurich

Band: - (1995-1996)

Heft: 2

Artikel: Lackmusprobe : wie haltst du es mit dem Antisemitismus?
Autor: Hetzer, Tanja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1054062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1054062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lackmusprobe:
Wie haltst Du es mit dem Antisemitismus?

Ein Gesprach mit judischen Frauen tber ihre Erfahrungen

Antisemitismus in der Linken war lange Zeit kein Thema. Juidische Frau-
en werden jedoch in politisch linken Kreisen oft mit antisemitischen Ste-
reotypen konfrontiert. Dabei sind Antizionismus, Israel und Judentum nur
drei Begriffe, die undifferenziert und ohne ihren historischen Hintergrund
zu beriicksichtigen, verwendet werden.

Von Tanja Hetzer

Welche biographischen,
politischen oder beruflichen
Erfahrungen verbindet ihr mit
Antisemitismus?

Erica: Ich war in einem judischen Jugend-
bund, und damals waren Zionismus und Israel
wichtige Themen fur mich. Ich interessierte
mich flr die zionistischen Theorien insbeson-
dere flr links-zionistische Positionen.
Wahrend meines Geschichtsstudiums
habe ich vor allem «Minderheitenthemen»
aufgegriffen, hatte aber eigentlich nie das
Bedurfnis, zu Israel oder zu Antisemitismus zu
arbeiten. Mein Judischsein und das Wissen
um die judische Geschichte bildeten viel eher
die Grundlage. Dies anderte sich zu Beginn
der 80er Jahre, denn die Invasion Israels im
Libanon brachte vehemente Kritik gerade aus
linken Kreisen, die sich jedoch nicht auf den
antisemitischen Gehalt ihres Antiisraelismus
hinterfragen liessen. Diese verweigerte Aus-
einandersetzung wurde auch beim demon-
strativen Austritt von Emanuel Hurwitz und
ein paar anderen aus der SP manifest. Flr
mich war all dies Anlass, genauer nach dem
Verhéltnis von Linken zu judischen Men-
schen, zu Israel und zur Paldstina-Problema-
tik zu fragen. Ich habe mich, weil es aus der
schweizerischen Linken kaum Ausserungen
dazu gab, mit der innerlinken Auseinander-
setzung in Deutschland befasst, und dabei
festgestellt, dass sich dort hauptsachlich judi-
sche Linke dazu &usserten. Im Zusammen-
hang mit meiner Dissertation bin ich dann
unter anderem dem Staatssozialismus in der
ehemaligen DDR und seinem Verhdltnis zu
Judinnen und Juden nachgegangen. Bei
den Recherchen Uber jludische Menschen in
der DDR ist mir die Thematik auch in ihrer
historischen Dimension bewusster geworden.

itismus

Isemi

2

Ant

Elinor Burgauer ist Mitglied der KJS und war
Mitorganisatorin der Reihe «Antisemitismus in
der Linken», Rote Fabrik 1994.

Erica Burgauer ist Autorin des Buches «Zwi-
schen Erinnerung und Verdrangung — Juden in
Deutschland nach 1945», Hamburg 1993 und
Geschéftsleiterin der Asylkoordination Schweiz.
Lilo Kénig arbeitet in verschiedenen Projekten
fur drogenkonsumierende Frauen auf der Gasse
und ist Aktivistin im «augenauf»

Anjuska Weil ist FraP!-Kantonsratin und arbeitet
als PdA-Sekretarin.

Heute bin ich viel sensibler auch auf antisemi-
tische Stereotype in der Linken.

Anjuska: Meine Erfahrung mit Antisemitis-
mus hat eine lange Geschichte und hangt mit
meiner Biographie zusammen. Ich bin die
Tochter einer christlichen Mutter und eines
judischen Vaters, der wéhrend des Zweiten
Weltkrieges von Jugoslawien in die Schweiz
geflichtet war. Mit der Heirat verlor meine
Mutter ihre schweizerische Staatsangehorig-
keit, und so lebten meine Eltern vorerst einige
Zeit in Jugoslawien und zogen, als ich zwei
Jahre alt war, nach Israel. Wir wohnten einige
Jahre in einem kleinen Dorf. Meine Spielka-
meradinnen stammten aus jldischen, musli-
mischen und christlichen Familien, die einen
waren Paldstinenserinnen, die andern Israelis.
Ich habe sehr schéne Erinnerungen an dieses
friedliche Zusammenleben. Meine Familie ist
dann in die Schweiz zurlickgekehrt, und ich
bin hier zur Schule gegangen. Als ich zwanzig
Jahre alt war, bin ich nach Israel zurtck-
gekehrt, um dort nach dem Sechstagekrieg
als Freiwillige zu arbeiten.

Elinor: Mit dem JUdischsein glaubte ich un-
geféhr ab zwanzig nicht mehr viel zu tun zu
haben, denn ich definierte mich als Feministin
und Atheistin. «Ethno» war damals sehr «in»,
vor allem die Indianerinnen wurden idealisiert.
Aber Judischsein war nicht «in» — das wurde
mir schnell klar, und ein Stick weit internali-
sierte auch ich selbst diese latent antisemiti-
schen Tendenzen. Spétestens in den 80er
Jahren — nach dem Einmarsch der Israelis im
Libanon — musste ich in politischen Diskus-
sionen der Linken zu Antizionismus deutlich
antisemitische Tone feststellen und wurde
diesbezuglich immer aufmerksamer.

Lilo: Meine Politisierung begann ebenfalls mit
dem Vietnamkrieg. Ich war in der 68er Bewe-
gung aktiv. Dass Frauenthemen in der Linken
nur Nebenwiderspriiche sein soliten, leuchtete
mir nicht ein, und ich griindete zusammen mit
anderen Frauen die FBB. Eine Fotografin
machte 1972 von mir und anderen Frauen
eine Portrétserie fUr eine Fotoausstellung. Als
Lebenslauf schrieb ich in einem Text — das
werde ich nie vergessen —, dass ich in einer
landlichen und katholischen Umgebung aufge-
wachsen sei, in der ein sehr antisemitisches
Klima geherrscht habe. Im verédffentlichten
Text hiess es dann, ich und meine Familie
seien Antisemitinnen. Die Frau, die verant-
wortlich war fir die Textbeilage, kam zu mir
und sagte, ihr sei ein Fehler unterlaufen, ob es
mir etwas ausmache. Ja, naturlich machte es

mir etwas aus, aber ich vermochte mich nicht
zu wehren. So hatte ich das erstemal von
meiner judischen Herkunft erzéhlen wollen
und wurde komplett missverstanden. Mein
«Coming-out» als Enkelin einer Osterrei-
chisch-jludischen Grossmutter in der Frauen-
bewegung war eine Katastrophe, und dies
verletzte mich so sehr, dass ich wieder fur
viele Jahre Uber mein Judischsein — davon
hatte ich erst erfahren, als ich einen jlidischen
Mann geheiratet hatte — schwieg.

Anjuska: Die Frage eines «Coming-out» gibt
es fUr mich nicht: Mit meinem Familiennamen
«Weil-Goldstein» werde ich — zumindest in
Europa — immer als Judin wahrgenommen.
Ich kenne sowohl den rliden Antisemitismus
als auch den viel subtileren der Linken. Fur
mich kommt eine dritte Erfahrung hinzu: Aus
judischer Sicht bin ich keine Judin. Im Chri-
stentum wird die Religion Uber den Vater, im
Judentum Uber die Mutter weitergegeben; bei
meinen Eltern ist es gerade umgekehrt.

Ich habe oft das GefUhl, dass ich im
Abseits stehe. In der Schweiz wurde ich als
Kind eines staatenlosen und jldischen Vaters
«Saujldin» geschimpft und in der Schule
immer wieder ausgegrenzt. In meiner Familie
war der Holocaust, die Vernichtungsge-
schichte, sehr prasent, denn auch Verwandte
von uns waren wahrend der Nazizeit bedroht,
verfolgt oder ermordet worden. Bereits als
kleines Kind wusste ich sehr viel Uber den
Holocaust und kannte auch viele, die diese
Zeit Uberlebt hatten und versuchten, sich wie-
der im Leben zurechtzufinden. Ich hatte bei-
spielsweise eine Tante, die unter Verfolgungs-
wahn litt; fir uns Kinder war dies manchmal
sehr erschreckend.

Die antifaschistischen Widerstandskéam-
pferlnnen, die in Israel mit uns im Kibbuz lebten,
sagten uns Kindern immer, dass sie fUr uns
gekampft hatten. Das war eine schwierige
und belastende Situation. Als Vier- oder FUnf-
jéhrige wusste ich nattrlich nicht genau, was
das konkret bedeutete, doch merkte ich,
dass es sich um etwas ganz Einschneidendes,
Wichtiges und Schwerwiegendes handelte.

Aus welchen Griinden habt ihr
euch im Paléstina-Israel-Konflikt
engagiert?

Elinor: Auch ich bin in der Schweiz mit dem
Wissen um den Holocaust aufgewachsen, ein
Thema, dass mich schon als Kind sehr be-
schaftigt hat. Ich wusste von klein auf, dass



ich jldisch bin und nicht «dazugehore».
Dieses «Nichtdazugehdren» war oft schmerz-
haft, doch war mir bewusst, dass es zu
anderen Zeiten zu viel Schlimmerem geflhrt
hatte. Deshalb war ich immer froh zu wissen,
dass lsrael als eine Art mdéglicher «Zufluchts-
ort» existiert. Beeindruckt haben mich als Ju-
gendliche zudem auch die sozialistischen Ide-
en der Kibbuz-Bewegung. Es war flr mich
schwierig zu realisieren, wie diese Utopien —
Israel als Zufluchtsort und die Kibbuzim als
sozialistische Projekte — auf Kosten von ande-
ren Menschen gebaut worden waren, die vor-
her dort gelebt haben. Die Ungerechtigkeit
den Paléstinenserlnnen gegentber waren
Ausloser fur mein langjahriges Engagement
bei den kritischen Judinnen und Juden (KJS),
die sich schon frih fUr eine Zweistaatenlo-
sung einsetzten.
Anjuska: Nach dem Sechstagekrieg lebte und
arbeitete ich als Freiwillige in einem Kibbuz.
Dort wurde ich mit Soldaten konfrontiert, die
aus dem Krieg zurlickkamen. Wie sie Uber «die
Araber» sprachen, empfand ich als rassistisch.
Ich habe damals die Golanhéhen und den
Gazastreifen besucht, und unsere Gruppe
von Freiwilligen wurde dabei von israelischen
Soldaten eskortiert, die uns den Weg frei
hielten und jeden wegstiessen, der sich auch
nur einen halben Meter zu nahe an uns heran-
wagte. Das hat mich zutiefst schockiert. Ihre
Haltung gegentber der arabisch-palastinen-
sischen Bevdlkerung wollte ich nicht akzep-
tieren und beschloss, unter diesen Umstanden
nicht mehr in Israel zu leben. Aufgrund dieser
Erfahrungen setzte ich mich fiir Paléstinense-
rinnen ein. Meine Kontakte zu PLO-Leuten
empfand ich nicht als antisemitisch. Der
Antisemitismus von linken Schweizerinnen,
die sich in der Palastina-Bewegung engagie-
ren, ist etwas anderes. Ich weiss sehr wohl,
welch antisemitischen Haltungen viele Linke
in der Schweiz vertreten.

Was versteht ihr unter einer
antizionistischen Haltung und
welche Position nehmt ihr ein?

Erica: Ich glaube, man sollte beim Antizionis-
mus tendenziell unterscheiden zwischen einer
«<innerjudischen» und einer «nichtjudischen»
Position. Es gibt in der Linken eine antizioni-
stische Haltung, die das Existenzrecht Israels
nicht anerkennt. Dabei scheint es nicht relevant
zu sein, was bei einer Abschaffung des Staates
Israel mit der judisch-israelischen Bevdlkerung

passiert. Aus einer judischen Position heraus
ist diese Haltung wohl eher die Ausnahme.
Meine antizionistische Haltung drlckt
sich hingegen darin aus, dass ich die Politik,
welche die israelische Regierung heute be-
treibt, als nicht tragbar erachte. Es hat sich
leider jener Typus von Zionismus durchge-
setzt, der schon immer darauf ausgerichtet
war, die nichtjudischen Bewohnerinnen die-
ses Landes zu verdrangen. In Diskussionen
gerate ich aber immer wieder in die Position,
Israel in seinem Status quo so zu verteidigen,
wie ich es eigentlich nicht mdchte, einzig, weil
ich mit einer so heftigen Ablehnung des Exi-
stenzrechtes konfrontiert werde.

Was ist denn antisemitisch an
einer antizionistischen Haltung?

Lilo: Es wird unterschiedlich argumentiert:
Bei Uruguay oder Mexiko werden die korrup-
ten Regierungen angeprangert, und man will
sie gestlrzt und abgeschafft wissen. In Israel
soll gleich das ganze Volk abgeschafft wer-
den. Das ist das Antisemitische daran.

Erica: Ausserdem verstehe ich nicht, dass
man die Friedensbewegung, die es in Israel
sehr wohl gibt, ignoriert. Sie wére auch be-
deutsamer, wenn sie von aussen Solidaritét
erfahren wirde.

Anjuska: Ich bin nicht ganz gleicher Meinung,
denn es ist ein Unterschied, ob ein Staat
1948 gegrindet wurde oder so alt ist wie
Mexiko. Die Grindung Israels beinhaltet
kolonialistische Aspekte — das ist viel zuwenig
aufgearbeitet. Was haben beispielsweise die
Englanderinnen zu verantworten, was steckt
an europaischem Selbstversténdnis dahinter?
Zudem will ich weder die européischen
Staaten noch die européische Linke und anti-
faschistische Bewegungen aus der Verant-
wortung entlassen, in Europa, in der Schweiz
und auch in Zurich Platz zu geben fUr judische
Gemeinden. Ich akzeptiere die Ausrede nicht,
dass jldische Menschen, denen das Leben in
Europa schwergemacht wird, nach Israel
auswandern sollen. In diesem Sinne haben es
sich viele einfach gemacht mit inrem Applaus
fUr die Staatsgrindung von Israel.

Elinor: In der Linken hat man jede Befrei-
ungsbewegung, die einen Nationalstaat woll-
te, unterstltzt. Gleichzeitig hiess es aber,
Israel gehére der Nationalstaat abgeschafft
und ein laizistischer Vielvolkerstaat solle dort
entstehen. Das empfinde ich als antisemi-
tisch, ebenso wie die Forderung, dass sich

Judinnen und Juden dort integrieren sollen,
wo sie leben. Gerade die européische Ge-
schichte zeigt, wie schwer es den jldischen
Menschen gemacht wird: Sie wurden immer
gedemditigt, verfolgt und ermordet — bis hin
zum Versuch der «Endldsung der Judenfrage».
Anjuska: Du missverstehst mich. Auch ich
beflrworte keine Nationalstaaten. Doch Be-
freiungsbewegungen haben nicht in erster
Linie Nationalstaaten geschaffen, sondern die
Kolonialmacht aus ihren Territorien rausge-
worfen. NatUrlich gab es in diesen Prozessen
nationalstaatliche Ideen, aber ich personlich
habe mich daflr nie eingesetzt. Ich finde es
symptomatisch flr ein fehlendes antikolonia-
les Bewusstsein, dass die Frage nach einer
judischen Heimstéatte in Europa nie wirklich
Thema war. .

Ich selbst verstehe mich als «Nichtzionistin».
Die Realitdt des Staates Israel anerkenne ich
zwar - ein Staat, der nicht so wurde, wie ich
es mir winschte. Es ist mir auch bewusst,
dass dort Leute geboren wurden und auf-
gewachsen sind, das will ich gar nicht ignorie-
ren. Ich habe aber immer noch den Traum
eines laizistischen, gemeinsamen Staates,
auch wenn ich weiss, dass das realpolitisch
nicht méglich ist. Realpolitisch wirde ich also
Kurs auf eine Zweistaatenldsung nehmen.
Und wenn das realisiert wirde, ware schon
viel erreicht!

Ihr seid alle in der Antirassimus-
arbeit engagiert; wie seht ihr das
Verhiltnis von Antisemitismus
und Antirassismus?

Elinor: Ich habe 1994 in der Roten Fabrik die
Veranstaltung «Antisemitismus in der Linken»
mitorganisiert, die im Zyklus der «Blickwech-
sel»-Kampagne stattfand. FUr diese Reihe
wurde ein Manifest gegen Rassismus formu-
liert; im Rahmen einer Vernehmlassung sollte
ich zum Entwurf des Manifestes Stellung
nehmen. Der Fokus war ausschliesslich auf die
«Achse» Inldnderinnen und Auslédnderinnen
gerichtet war: Der Rassismus wurde einfach
entlang der Nationalitdtengrenzen festge-
macht. Ich brachte deshalb ein, dass es wich-
tig sei zu thematisieren, wie beispielsweise
mit Juden und Judinnen sowie mit Jenischen
in der Schweiz umgegangen werde. Dies sei
ein Detail und bei Rassismus mitgemeint,
wurde mir geantwortet. Ich bestand darauf,
dass es nicht nur um Nationalitdten ‘gehen
dirfe. Es sind erst flinfzig Jahre vergangen,



Wie héaltst Du es mit dem Antisemitismus?

SmMus

s

Antisemit

seit die Verfolgung und Vernichtung von
«Nichtariern», Judinnen und Juden, Sinti und
Roma sowie Behinderten, Schwulen, Lesben
und «Asozialen» als ein Programm propagiert
wurde! Im Verlaufe der Diskussion wurde mir
gesagt, ich sei Uberempfindlich, penetrant
und ein typisches Beispiel daflr, warum die
Judinnen und Juden immer Schwierigkeiten
mit der Linken héatten. Dass ich als Judin
selbst auch zur Linken gehéren konnte, das
scheint fUr diese «Antirassistinnen» undenkbar!
Lilo: Ich erlebte etwas Ahnliches in meinem
Engagement gegen die Zwangsmassnah-
men. Ich arbeitete an dem Entwurf des Flug-
blattes flr die grosse Demo in Bern mit. Als
Fluchtgrinde sollten Rassismus, Sexismus
und Homosexualitdt aufgeflhrt werden. Als
ich Antisemitismus als wichtigen Fluchtgrund
anmerkte, wollte niemand etwas davon wis-
sen! Ich habe es dann in meiner Rede auf der
Demo trotzdem angefuhrt, und prompt kam
jemand zu mir und meinte: «Hasch es wieder
nit chdéne verchlemmel»
Erica: Mir wird oft erklart, dass es in der
Schweiz keinen Antisemitismus gebe, womit
jede Diskussion unterdriickt wird. Es haben
mir gegenuiber Leute schon einfach behauptet,
dass ich mich als Judin in der Schweiz doch
nicht diskriminiert fuhle — eine Anmassung,
die sich in bezug auf Rassismus niemand er-
lauben wirde. Ich nehme es flr mich in An-
spruch, selbst sagen zu kodnnen, wann ich
mich von Antisemitismus betroffen fuhle.
Wenn ich versuche Antisemitismus zu
thematisieren, wird mir zum Beispiel gesagt,
dass die Religionen die Ursache allen Ubels
seien. Deklariere ich mich daraufhin als ju-
disch, werde ich als Vertreterin einer dieser
Religionen gesehen. Es wird mir die Mdglich-
keit verweigert, zu erkldren, wie ich selbst
mein Judischsein verstehe. In erster Linie ist
es flr mich eine politische Identitét in einem
sehr weiten Sinn, mit einer philosophischen
Komponente. Dass ich mit Religion nichts am
Hut habe, wird mir meist nicht geglaubt.
Lilo: Wie kannst du als Feministin bloss einer
s0 patriarchalen Religion zugehdren, heisst es
dann.
Anjuska: Immer wieder wird die Unterschei-
dung gemacht zwischen Schweizerlnnen und
JudInnen. Das sollen also zwei verschiedene
Sachen sein!

Wie erklart ihr euch
diese Tabuisierung
und Bagatellisierung?

Elinor: Antisemitismus ist ein Teil unserer
europdischen Geschichte und ist in der Ge-
sellschaft und im Denken der Menschen tief
verankert. Sich dieser Thematisierung zu ver-
weigern heisst fur mich, den Antisemitismus
weiterzutragen. Ich denke, was diese Verwei-
gerung bedeutet, ist in der Linken immer
noch nicht Klar.

Wie reagieren die Leute, wenn
ihr sie auf Antisemitismus
aufmerksam macht?

Elinor: Auf den Rassismusvorwurf reagieren
viele Linke anders als auf den Vorwurf von
Antisemitismus. Bei Rassismus wird meist
nachgefragt, was denn genau rassistisch sei
und warum. Man versucht es zu verstehen
und gelobt Besserung. Der Antisemitismus-
vorwurf aber wird oft zurlickgewiesen, oder
ich werde sofort zum Objekt der Kiritik. Ich
bringe meine Kiritik nicht im richtigen Ton an
oder im falschen Moment. Man sagt mir
auch, dass Rassismus viel wichtiger sei und
ich nicht so wehleidig sein solle; somit wird
Antisemitismus bagatellisiert.

Ich mdchte betonen, dass ich Rassismus
in der Schweiz zur Zeit als viel akuter ein-
schéatze. Doch damit kann das Thema Antise-
mitismus nicht vom Tisch gewischt werden.
Schlimm ist zu merken, dass auch ich diese
Haltung immer wieder selbst Ubernehme.
Schon in diesem Moment beflrchte ich, dass
man mich fragen wird, warum ich Antisemitis-
mus so wichtig nehme.

Lilo: Ich umschiffe solche Themen moglichst.
Auch wenn ich immer auf Antisemitismus auf-
merksam mache, so tue ich das relativ ober-
flachlich. In linken Zusammenhangen kann
ich mich relativ gut raushalten.

Erica: Ich ziehe mich wieder mehr in meinen
Elfenbeinturm zurick und gehe das Thema
Antisemitismus vermehrt wissenschaftlich an.
Damit nehme ich mich aus der direkten, per-
sonlichen Konfrontation heraus.

Elinor: Eigentlich bin meistens ich diejenige,
die Antisemitismus anspricht, und es fuhlt
sich kaum jemand anderes daflr zustandig
oder verantwortlich. Gleichzeitig merke ich,
dass ich deswegen als lastig empfunden wer-
de. Da fangt der Antisemitismus an: Ich bin
als Judin lastig, wenn ich auf Antisemitismus
aufmerksam mache.

Das flhrt zu zwei seltsamen Arten von
«Dankbarkeit» meinerseits. Ich bin dankbar,
wenn nichtjlidische Leute, Antisemitismus zu

ihrem Anliegen machen und von sich aus
versuchen, sensibel zu sein flr diese Frage-
stellung. Das ist eine tiefe Dankbarkeit, die ich
selbst lacherlich und peinlich finde. Aber es ist
eben eine grosse Erleichterung, wenn ich fur
einmal nicht alleine bin. Dann gibt es auch
noch diejenigen, die ein sogenanntes «Juden-
thema» missbrauchen, um sich zu profilieren.
Das Schlimme ist, dass ich sogar daflr
manchmal im ersten Moment auch dankbar
bin. Wenn ich mir aber erlaube, in bezug auf
den Umgang mit diesem Thema kritisch zu
sein, dann reagieren die Leute oft wahnsinnig
aggressiv. «Wie kannst du es nur wagen —
immerhin greife ich dieses Thema auf», wird
mir dann vorgehalten.

Was passiert, wenn ihr sagt, dass
ihr judisch seid?

Elinor: Wie gesagt, ich heisse nicht Weil-
Goldstein und habe so immer die Mdglichkeit
zu verschweigen, dass ich judisch bin. Des-
halb stellt sich mir immer die Frage, wie ich
mich verhalte, wenn sich in einer Gruppe ein-
zelne antisemitisch dussern. Es kommt ei-
gentlich immer zu dieser Lackmusprobe: Wie
haltst du es mit dem Antisemitismus?

Habt ihr auch schon konstruktive
Auseinandersetzungen erlebt?

Erica: Am ehesten erfahre ich das mit Leuten,
die nicht nur in aktivistischen Kategorien oder
innerhalb politischer Theorien starr dogma-
tisch argumentieren. Nach meiner Erfahrung
suchen einige wenige eine differenzierte Aus-
einandersetzung, sind aber sehr schnell ver-
unsichert. Sie haben ein sehr geringes Wissen
Uber die judische Geschichte und Antisemitis-
mus. Sie wollen sich vielleicht auseinander-
setzen, wissen aber nicht wie, und ich soll
dann die Rolle derjenigen Ubernehmen, die
das «Wissen» oder gar die «Wahrheit» anbie-
tet. Das fing schon in der Schule an: In der
biblischen Geschichte fragte mich der Primar-
lehrer jeweils, wie es den bei «uns Juden» sei.
Ich werde so zu einer Autoritdt gemacht, die
ich nicht bin und die den Leuten die Arbeit
abnimmt. Weil sie selbst so unsicher sind,
mochten sie jemanden, der ihnen sagt, was
richtig und falsch ist. Zudem gibt es eine Art
Zensurschere: Viele getrauen sich mir gegen-
Uber kaum, sich zum Thema zu &ussern, weil
sie Angst haben, ich kénnte ihre Aussagen als
antisemitisch bezeichnen.



	Lackmusprobe : wie hältst du es mit dem Antisemitismus?

