
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1995-1996)

Heft: 2

Artikel: Lackmusprobe : wie hältst du es mit dem Antisemitismus?

Autor: Hetzer, Tanja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lockmusprobe:
Wie hältst Du es mit dem Antisemitismus?
Ein Gespräch mit jüdischen Frauen über ihre Erfahrungen

Antisemitismus in der Linken war lange Zeit kein Thema. Jüdische Frauen

werden jedoch in politisch linken Kreisen oft mit antisemitischen
Stereotypen konfrontiert. Dabei sind Antizionismus, Israel und Judentum nur
drei Begriffe, die undifferenziert und ohne ihren historischen Hintergrund
zu berücksichtigen, verwendet werden.

Von Tanja Hetzer

Welche biographischen,
politischen oder beruflichen
Erfahrungen verbindet ihr mit
Antisemitismus?

Erica: Ich war in einem jüdischen Jugendbund,

und damals waren Zionismus und Israel

wichtige Themen für mich. Ich interessierte
mich für die zionistischen Theorien insbesondere

für links-zionistische Positionen.
Während meines Geschichtsstudiums

habe ich vor allem «Minderheitenthemen»
aufgegriffen, hatte aber eigentlich nie das
Bedürfnis, zu Israel oder zu Antisemitismus zu
arbeiten. Mein Jüdischsein und das Wissen
um die jüdische Geschichte bildeten viel eher
die Grundlage. Dies änderte sich zu Beginn
der 80er Jahre, denn die Invasion Israels im

Libanon brachte vehemente Kritik gerade aus
linken Kreisen, die sich jedoch nicht auf den
antisemitischen Gehalt ihres Antiisraelismus
hinterfragen liessen. Diese verweigerte
Auseinandersetzung wurde auch beim
demonstrativen Austritt von Emanuel Hurwitz und
ein paar anderen aus der SP manifest. Für
mich war all dies Anlass, genauer nach dem
Verhältnis von Linken zu jüdischen
Menschen, zu Israel und zur Palästina-Problematik

zu fragen. Ich habe mich, weil es aus der
schweizerischen Linken kaum Äusserungen
dazu gab, mit der innerlinken Auseinandersetzung

in Deutschland befasst, und dabei

festgestellt, dass sich dort hauptsächlich
jüdische Linke dazu äusserten. Im Zusammenhang

mit meiner Dissertation bin ich dann
unter anderem dem Staatssozialismus in der
ehemaligen DDR und seinem Verhältnis zu
Jüdinnen und Juden nachgegangen. Bei

den Recherchen über jüdische Menschen in

der DDR ist mir die Thematik auch in ihrer

historischen Dimension bewusster geworden.

CD

D
E
CO

"tz!

E
0
CO

Elinor Burgauer ist Mitglied der KJS und war
Mitorganisatorin der Reihe «Antisemitismus in

der Linken», Rote Fabrik 1994.
Erica Burgauer ist Autorin des Buches
«Zwischen Erinnerung und Verdrängung - Juden in

Deutschland nach 1945», Hamburg 1993 und
Geschäftsleiterin der Asylkoordination Schweiz.
Lilo König arbeitet in verschiedenen Projekten
für drogenkonsumierende Frauen auf der Gasse
und ist Aktivistin im «augenauf»
Anjuska Weil ist FraPi-Kantonsrätin und arbeitet
als PdA-Sekretärin.

Heute bin ich viel sensibler auch auf antisemitische

Stereotype in der Linken.

Anjuska: Meine Erfahrung mit Antisemitismus

hat eine lange Geschichte und hängt mit
meiner Biographie zusammen. Ich bin die
Tochter einer christlichen Mutter und eines

jüdischen Vaters, der während des Zweiten
Weltkrieges von Jugoslawien in die Schweiz
geflüchtet war. Mit der Heirat verlor meine
Mutter ihre schweizerische Staatsangehörigkeit,

und so lebten meine Eltern vorerst einige
Zeit in Jugoslawien und zogen, als ich zwei
Jahre alt war, nach Israel. Wir wohnten einige
Jahre in einem kleinen Dorf. Meine
Spielkameradinnen stammten aus jüdischen,
muslimischen und christlichen Familien, die einen

waren Palästinenserinnen, die andern Israelis.
Ich habe sehr schöne Erinnerungen an dieses
friedliche Zusammenleben. Meine Familie ist

dann in die Schweiz zurückgekehrt, und ich

bin hier zur Schule gegangen. Als ich zwanzig
Jahre alt war, bin ich nach Israel

zurückgekehrt, um dort nach dem Sechstagekrieg
als Freiwillige zu arbeiten.
Elinor: Mit dem Jüdischsein glaubte ich

ungefähr ab zwanzig nicht mehr viel zu tun zu
haben, denn ich definierte mich als Feministin
und Atheistin. «Ethno» war damals sehr «in»,

vor allem die Indianerinnen wurden idealisiert.
Aber Jüdischsein war nicht «in» - das wurde
mir schnell klar, und ein Stück weit internali-
sierte auch ich selbst diese latent antisemitischen

Tendenzen. Spätestens in den 80er
Jahren - nach dem Einmarsch der Israelis im
Libanon - musste ich in politischen Diskussionen

der Linken zu Antizionismus deutlich
antisemitische Töne feststellen und wurde
diesbezüglich immer aufmerksamer.
Lilo: Meine Politisierung begann ebenfalls mit
dem Vietnamkrieg. Ich war in der 68er Bewegung

aktiv. Dass Frauenthemen in der Linken

nur Nebenwidersprüche sein sollten, leuchtete
mir nicht ein, und ich gründete zusammen mit
anderen Frauen die FBB. Eine Fotografin
machte 1972 von mir und anderen Frauen
eine Porträtserie für eine Fotoausstellung. Als
Lebenslauf schrieb ich in einem Text - das
werde ich nie vergessen -, dass ich in einer
ländlichen und katholischen Umgebung
aufgewachsen sei, in der ein sehr antisemitisches
Klima geherrscht habe, im veröffentlichten
Text hiess es dann, ich und meine Familie

seien Antisemitlnnen. Die Frau, die
verantwortlich war für die Textbeilage, kam zu mir
und sagte, ihr sei ein Fehler unterlaufen, ob es
mir etwas ausmache. Ja, natürlich machte es

mir etwas aus, aber ich vermochte mich nicht
zu wehren. So hatte ich das erstemal von
meiner jüdischen Herkunft erzählen wollen
und wurde komplett missverstanden. Mein

«Coming-out» als Enkelin einer
österreichisch-jüdischen Grossmutter in der
Frauenbewegung war eine Katastrophe, und dies
verletzte mich so sehr, dass ich wieder für
viele Jahre über mein Jüdischsein - davon
hatte ich erst erfahren, als ich einen jüdischen
Mann geheiratet hatte - schwieg.
Anjuska: Die Frage eines «Coming-out» gibt
es für mich nicht: Mit meinem Familiennamen
«Weil-Goldstein» werde ich - zumindest in

Europa - immer als Jüdin wahrgenommen.
Ich kenne sowohl den rüden Antisemitismus
als auch den viel subtileren der Linken. Für
mich kommt eine dritte Erfahrung hinzu: Aus

jüdischer Sicht bin ich keine Jüdin. Im

Christentum wird die Religion über den Vater, im

Judentum über die Mutter weitergegeben; bei
meinen Eltern ist es gerade umgekehrt.

Ich habe oft das Gefühl, dass ich im

Abseits stehe. In der Schweiz wurde ich als
Kind eines staatenlosen und jüdischen Vaters
«Saujüdin» geschimpft und in der Schule
immer wieder ausgegrenzt. In meiner Familie

war der Holocaust, die Vernichtungsgeschichte,

sehr präsent, denn auch Verwandte
von uns waren während der Nazizeit bedroht,
verfolgt oder ermordet worden. Bereits als

kleines Kind wusste ich sehr viel über den
Holocaust und kannte auch viele, die diese
Zeit überlebt hatten und versuchten, sich wieder

im Leben zurechtzufinden. Ich hatte
beispielsweise eine Tante, die unter Verfolgungswahn

litt; für uns Kinder war dies manchmal
sehr erschreckend.

Die antifaschistischen Widerstandskämpferinnen,

die in Israel mit uns im Kibbuz lebten,

sagten uns Kindern immer, dass sie für uns
gekämpft hätten. Das war eine schwierige
und belastende Situation. Als Vier- oder
Fünfjährige wusste ich natürlich nicht genau, was
das konkret bedeutete, doch merkte ich,
dass es sich um etwas ganz Einschneidendes,

Wichtiges und Schwerwiegendes handelte.

Aus welchen Gründen habt ihr
euch im Palästina-Israel-Konflikt
engagiert?

Elinor: Auch ich bin in der Schweiz mit dem
Wissen um den Holocaust aufgewachsen, ein

Thema, dass mich schon als Kind sehr
beschäftigt hat. Ich wusste von klein auf, dass

7



ich jüdisch bin und nicht «dazugehöre».
Dieses «Nichtdazugehören» war oft schmerzhaft,

doch war mir bewusst, dass es zu
anderen Zeiten zu viel Schlimmerem geführt
hatte. Deshalb war ich immer froh zu wissen,
dass Israel als eine Art möglicher «Zufluchtsort»

existiert. Beeindruckt haben mich als
Jugendliche zudem auch die sozialistischen Ideen

der Kibbuz-Bewegung. Es war für mich
schwierig zu realisieren, wie diese Utopien -
Israel als Zufluchtsort und die Kibbuzim als
sozialistische Projekte - auf Kosten von anderen

Menschen gebaut worden waren, die vorher

dort gelebt haben. Die Ungerechtigkeit
den Palästinenserinnen gegenüber waren
Auslöser für mein langjähriges Engagement
bei den kritischen Jüdinnen und Juden (KJS),
die sich schon früh für eine Zweistaatenlösung

einsetzten.

Anjuska: Nach dem Sechstagekrieg lebte und
arbeitete ich als Freiwillige in einem Kibbuz.
Dort wurde ich mit Soldaten konfrontiert, die

aus dem Krieg zurückkamen. Wie sie über «die

Araber» sprachen, empfand ich als rassistisch.
Ich habe damals die Golanhöhen und den

Gazastreifen besucht, und unsere Gruppe
von Freiwilligen wurde dabei von israelischen
Soldaten eskortiert, die uns den Weg frei
hielten und jeden wegstiessen, der sich auch
nur einen halben Meter zu nahe an uns
heranwagte. Das hat mich zutiefst schockiert. Ihre

Haltung gegenüber der arabisch-palästinensischen

Bevölkerung wollte ich nicht akzeptieren

und beschloss, unter diesen Umständen
nicht mehr in Israel zu leben. Aufgrund dieser
Erfahrungen setzte ich mich für Palästinenserinnen

ein. Meine Kontakte zu PLO-Leuten
empfand ich nicht als antisemitisch. Der

Antisemitismus von linken Schweizerinnen,
die sich in der Palästina-Bewegung engagieren,

ist etwas anderes. Ich weiss sehr wohl,
welch antisemitischen Haltungen viele Linke
in der Schweiz vertreten.

Was versteht ihr unter einer
antizionistischen Haltung und
welche Position nehmt ihr ein?

Erica: Ich glaube, man sollte beim Antizionis-

mus tendenziell unterscheiden zwischen einer

«innerjüdischen» und einer «nichtjüdischen»
Position. Es gibt in der Linken eine antizionistische

Haltung, die das Existenzrecht Israels
nicht anerkennt. Dabei scheint es nicht relevant

zu sein, was bei einer Abschaffung des Staates
Israel mit der jüdisch-israelischen Bevölkerung

passiert. Aus einer jüdischen Position heraus
ist diese Haltung wohl eher die Ausnahme.

Meine antizionistische Haltung drückt
sich hingegen darin aus, dass ich die Politik,
welche die israelische Regierung heute
betreibt, als nicht tragbar erachte. Es hat sich
leider jener Typus von Zionismus durchgesetzt,

der schon immer darauf ausgerichtet
war, die nichtjüdischen Bewohnerinnen dieses

Landes zu verdrängen. In Diskussionen
gerate ich aber immer wieder in die Position,
Israel in seinem Status quo so zu verteidigen,
wie ich es eigentlich nicht möchte, einzig, weil
ich mit einer so heftigen Ablehnung des
Existenzrechtes konfrontiert werde.

Was ist denn antisemitisch an
einer antizionistischen Haltung?

Lilo: Es wird unterschiedlich argumentiert:
Bei Uruguay oder Mexiko werden die korrupten

Regierungen angeprangert, und man will

sie gestürzt und abgeschafft wissen. In Israel
soll gleich das ganze Volk abgeschafft werden.

Das ist das Antisemitische daran.
Erica: Ausserdem verstehe ich nicht, dass
man die Friedensbewegung, die es in Israel

sehr wohl gibt, ignoriert. Sie wäre auch
bedeutsamer, wenn sie von aussen Solidarität
erfahren würde.

Anjuska: Ich bin nicht ganz gleicher Meinung,
denn es ist ein Unterschied, ob ein Staat
1948 gegründet wurde oder so alt ist wie
Mexiko. Die Gründung Israels beinhaltet
kolonialistische Aspekte - das ist viel zuwenig
aufgearbeitet. Was haben beispielsweise die
Engländerinnen zu verantworten, was steckt
an europäischem Selbstverständnis dahinter?
Zudem will ich weder die europäischen
Staaten noch die europäische Linke und
antifaschistische Bewegungen aus der
Verantwortung entlassen, in Europa, in der Schweiz
und auch in Zürich Platz zu geben für jüdische
Gemeinden. Ich akzeptiere die Ausrede nicht,
dass jüdische Menschen, denen das Leben in

Europa schwergemacht wird, nach Israel
auswandern sollen. In diesem Sinne haben es
sich viele einfach gemacht mit ihrem Applaus
für die Staatsgründung von Israel.

Elinor: In der Linken hat man jede
Befreiungsbewegung, die einen Nationalstaat wollte,

unterstützt. Gleichzeitig hiess es aber,
Israel gehöre der Nationalstaat abgeschafft
und ein laizistischer Vielvölkerstaat solle dort
entstehen. Das empfinde ich als antisemitisch,

ebenso wie die Forderung, dass sich

Jüdinnen und Juden dort integrieren sollen,
wo sie leben. Gerade die europäische
Geschichte zeigt, wie schwer es den jüdischen
Menschen gemacht wird: Sie wurden immer
gedemütigt, verfolgt und ermordet - bis hin

zum Versuch der «Endlösung der Judenfrage».

Anjuska: Du missverstehst mich. Auch ich
befürworte keine Nationalstaaten. Doch
Befreiungsbewegungen haben nicht in erster
Linie Nationalstaaten geschaffen, sondern die
Kolonialmacht aus ihren Territorien rausgeworfen.

Natürlich gab es in diesen Prozessen
nationalstaatliche Ideen, aber ich persönlich
habe mich dafür nie eingesetzt. Ich finde es

symptomatisch für ein fehlendes antikoloniales

Bewusstsein, dass die Frage nach einer
jüdischen Heimstätte in Europa nie wirklich
Thema war. v

Ich selbst verstehe mich als «Nichtzionistin».

Die Realität des Staates Israel anerkenne ich

zwar - ein Staat, der nicht so wurde, wie ich

es mir wünschte. Es ist mir auch bewusst,
dass dort Leute geboren wurden und
aufgewachsen sind, das will ich gar nicht ignorieren.

Ich habe aber immer noch den Traum
eines laizistischen, gemeinsamen Staates,
auch wenn ich weiss, dass das realpolitisch
nicht möglich ist. Realpolitisch würde ich also
Kurs auf eine Zweistaatenlösung nehmen.
Und wenn das realisiert würde, wäre schon
viel erreicht!

Ihr seid alle in der Antirassimus-
arbeit engagiert; wie seht ihr das
Verhältnis von Antisemitismus
und Antirassismus?

Elinor: Ich habe 1994 in der Roten Fabrik die
Veranstaltung «Antisemitismus in der Linken»

mitorganisiert, die im Zyklus der «Blickwech-
sel»-Kampagne stattfand. Für diese Reihe
wurde ein Manifest gegen Rassismus formuliert;

im Rahmen einer Vernehmlassung sollte
ich zum Entwurf des Manifestes Stellung
nehmen. Der Fokus war ausschliesslich auf die
«Achse» Inländerinnen und Ausländerinnen
gerichtet war: Der Rassismus wurde einfach
entlang der Nationalitätengrenzen festgemacht.

Ich brachte deshalb ein, dass es wichtig

sei zu thematisieren, wie beispielsweise
mit Juden und Jüdinnen sowie mit Jenischen
in der Schweiz umgegangen werde. Dies sei

ein Detail und bei Rassismus mitgemeint,
wurde mir geantwortet. Ich bestand darauf,
dass es nicht nur um Nationalitäten gehen
dürfe. Es sind erst fünfzig Jahre vergangen,

8



Wie hältst Du es mit dem Antisemitismus?

m
Z5

E
m
irf
E
m
m

seit die Verfolgung und Vernichtung von
«Nichtariern», Jüdinnen und Juden, Sinti und
Roma sowie Behinderten, Schwulen, Lesben
und «Asozialen» als ein Programm propagiert
wurde! Im Verlaufe der Diskussion wurde mir
gesagt, ich sei überempfindlich, penetrant
und ein typisches Beispiel dafür, warum die
Jüdinnen und Juden immer Schwierigkeiten
mit der Linken hätten. Dass ich als Jüdin
selbst auch zur Linken gehören könnte, das
scheint für diese «Antirassistlnnen» undenkbar!
Lilo: Ich erlebte etwas Ähnliches in meinem

Engagement gegen die Zwangsmassnahmen.

Ich arbeitete an dem Entwurf des
Flugblattes für die grosse Demo in Bern mit. Als
Fluchtgründe sollten Rassismus, Sexismus
und Homosexualität aufgeführt werden. Als
ich Antisemitismus als wichtigen Fluchtgrund
anmerkte, wollte niemand etwas davon wissen!

Ich habe es dann in meiner Rede auf der
Demo trotzdem angeführt, und prompt kam
jemand zu mir und meinte: «Häsch es wieder
nit chöne verchlemme!»
Erica: Mir wird oft erklärt, dass es in der
Schweiz keinen Antisemitismus gebe, womit
jede Diskussion unterdrückt wird. Es haben
mir gegenüber Leute schon einfach behauptet,
dass ich mich als Jüdin in der Schweiz doch
nicht diskriminiert fühle - eine Anmassung,
die sich in bezug auf Rassismus niemand
erlauben würde. Ich nehme es für mich in

Anspruch, selbst sagen zu können, wann ich
mich von Antisemitismus betroffen fühle.

Wenn ich versuche Antisemitismus zu
thematisieren, wird mir zum Beispiel gesagt,
dass die Religionen die Ursache allen Übels
seien. Deklariere ich mich daraufhin als
jüdisch, werde ich als Vertreterin einer dieser
Religionen gesehen. Es wird mir die Möglichkeit

verweigert, zu erklären, wie ich selbst
mein Jüdischsein verstehe. In erster Linie ist

es für mich eine politische Identität in einem
sehr weiten Sinn, mit einer philosophischen
Komponente. Dass ich mit Religion nichts am
Hut habe, wird mir meist nicht geglaubt.
Lilo: Wie kannst du als Feministin bloss einer

so patriarchalen Religion zugehören, heisst es
dann.

Anjuska: Immer wieder wird die Unterscheidung

gemacht zwischen Schweizerinnen und
Jüdinnen. Das sollen also zwei verschiedene
Sachen sein!

Wie erklärt ihr euch
diese Tabuisierung
und Bagatellisierung?

Elinor: Antisemitismus ist ein Teil unserer
europäischen Geschichte und ist in der
Gesellschaft und im Denken der Menschen tief
verankert. Sich dieser Thematisierung zu
verweigern heisst für mich, den Antisemitismus
weiterzutragen. Ich denke, was diese Verweigerung

bedeutet, ist in der Unken immer
noch nicht klar.

Wie reagieren die Leute, wenn
ihr sie auf Antisemitismus
aufmerksam macht?

Elinor: Auf den Rassismusvorwurf reagieren
viele Linke anders als auf den Vorwurf von
Antisemitismus. Bei Rassismus wird meist
nachgefragt, was denn genau rassistisch sei
und warum. Man versucht es zu verstehen
und gelobt Besserung. Der Antisemitismusvorwurf

aber wird oft zurückgewiesen, oder
ich werde sofort zum Objekt der Kritik. Ich

bringe meine Kritik nicht im richtigen Ton an
oder im falschen Moment. Man sagt mir
auch, dass Rassismus viel wichtiger sei und
ich nicht so wehleidig sein solle; somit wird
Antisemitismus bagatellisiert.

Ich möchte betonen, dass ich Rassismus
in der Schweiz zur Zeit als viel akuter
einschätze. Doch damit kann das Thema
Antisemitismus nicht vom Tisch gewischt werden.
Schlimm ist zu merken, dass auch ich diese
Haltung immer wieder selbst übernehme.
Schon in diesem Moment befürchte ich, dass
man mich fragen wird, warum ich Antisemitismus

so wichtig nehme.
Lilo: Ich umschiffe solche Themen möglichst.
Auch wenn ich immer auf Antisemitismus
aufmerksam mache, so tue ich das relativ
oberflächlich. In linken Zusammenhängen kann
ich mich relativ gut raushalten.
Erica: Ich ziehe mich wieder mehr in meinen
Elfenbeinturm zurück und gehe das Thema
Antisemitismus vermehrt wissenschaftlich an.
Damit nehme ich mich aus der direkten,
persönlichen Konfrontation heraus.
Elinor: Eigentlich bin meistens ich diejenige,
die Antisemitismus anspricht, und es fühlt
sich kaum jemand anderes dafür zuständig
oder verantwortlich. Gleichzeitig merke ich,
dass ich deswegen als lästig empfunden werde.

Da fängt der Antisemitismus an: Ich bin
als Jüdin lästig, wenn ich auf Antisemitismus
aufmerksam mache.

Das führt zu zwei seltsamen Arten von
«Dankbarkeit» meinerseits. Ich bin dankbar,
wenn nichtjüdische Leute, Antisemitismus zu

ihrem Anliegen machen und von sich aus
versuchen, sensibel zu sein für diese
Fragestellung. Das ist eine tiefe Dankbarkeit, die ich
selbst lächerlich und peinlich finde. Aber es ist
eben eine grosse Erleichterung, wenn ich für
einmal nicht alleine bin. Dann gibt es auch
noch diejenigen, die ein sogenanntes «Judenthema»

missbrauchen, um sich zu profilieren.
Das Schlimme ist, dass ich sogar dafür
manchmal im ersten Moment auch dankbar
bin. Wenn ich mir aber erlaube, in bezug auf
den Umgang mit diesem Thema kritisch zu
sein, dann reagieren die Leute oft wahnsinnig
aggressiv. «Wie kannst du es nur wagen -
immerhin greife ich dieses Thema auf», wird
mir dann vorgehalten.

Was passiert, wenn ihr sagt, dass
ihr jüdisch seid?

Elinor: Wie gesagt, ich heisse nicht Weil-
Goldstein und habe so immer die Möglichkeit
zu verschweigen, dass ich jüdisch bin. Deshalb

stellt sich mir immer die Frage, wie ich
mich verhalte, wenn sich in einer Gruppe
einzelne antisemitisch äussern. Es kommt
eigentlich immer zu dieser Lackmusprobe: Wie
hältst du es mit dem Antisemitismus?

Habt ihr auch schon konstruktive
Auseinandersetzungen erlebt?

Erica: Am ehesten erfahre ich das mit Leuten,
die nicht nur in aktivistischen Kategorien oder
innerhalb politischer Theorien starr dogmatisch

argumentieren. Nach meiner Erfahrung
suchen einige wenige eine differenzierte
Auseinandersetzung, sind aber sehr schnell
verunsichert. Sie haben ein sehr geringes Wissen
über die jüdische Geschichte und Antisemitismus.

Sie wollen sich vielleicht auseinandersetzen,

wissen aber nicht wie, und ich soll

dann die Rolle derjenigen übernehmen, die
das «Wissen» oder gar die «Wahrheit» anbietet.

Das fing schon in der Schule an: In der
biblischen Geschichte fragte mich der Primar-
lehrer jeweils, wie es den bei «uns Juden» sei.
Ich werde so zu einer Autorität gemacht, die
ich nicht bin und die den Leuten die Arbeit
abnimmt. Weil sie selbst so unsicher sind,
möchten sie jemanden, der ihnen sagt, was
richtig und falsch ist. Zudem gibt es eine Art
Zensurschere: Viele getrauen sich mir gegenüber

kaum, sich zum Thema zu äussern, weil
sie Angst haben, ich könnte ihre Aussagen als
antisemitisch bezeichnen.

9


	Lackmusprobe : wie hältst du es mit dem Antisemitismus?

