Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ
Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zurich

Band: - (1994-1995)

Heft: 51

Artikel: Wenn man wurzellos wird wie ich
Autor: Weiss, Ruth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1054204

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1054204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wenn man

wurzellos

wird wie ich

«Ich bin Judin, habe eine weisse Haut, lebte zwischen, aber nicht mit Afrikanern, war
standig auf Reisen. So bin ich eine Wandernde zwischen den Welten», steht auf der
Rickseite der in diesem Sommer erschienen Autobiographie von Ruth Weiss, die 1936
als Elfjdhrige mit ihren Eltern von Deutschland nach Siidafrika flichten musste.

Was bedeutet es fiir sie, zwischen den Welten zu wandern?

Von Ruth Weiss *

«Das kulturelle Hemd, das man seit Kindheit
tragt, ist einfach nicht abzulegen.» Diesen Satz
schrieb ich vor langem und glaube, dass er
heute noch stimmt.

Mein eigenes Leben wurde durch die starken
Eindriicke eines orthodox-jldischen Eltern-
hauses gepragt, dadurch der Rhythmus des
Tages, der Wochen, der Feiertage, die abhan-
gig waren vom Gebot. Es war ein Rhythmus,
der gleichzeitig Gewohnheit und Lebensinhalt
wurde. Nicht nur der feste Glaube, sondern
auch die Gebrduche starkten und verliehen
Sicherheit. Man zweifelte nicht: nicht an Gott,
seinem Gebot oder der eigenen Stellung — als
Mensch, als Mann oder Frau. Alles hatte seine
Ordnung, der man sich unterwarf.

Die Wegweiser fehlen

Heute nehme ich an, dass diese heile Kindheit
auch ohne die Nazizeit, der ich durch gltckli-
chen Zufall so schnell entkam, ein Ende ge-
nommen hatte. Jede geborgene, behltete
Kindheit endet, sobald das Kind dem Schutz
der éangstlichen Elternliebe entwachst und
sich den Forderungen der Aussenwelt stellen
muss. Auch wenn wir nicht die fast ghetto-
ahnliche Atmosphare der Heimatstadt verlas-
sen hatten und ich mich als Elfidhrige in einer
neuen Welt zurechtfinden musste, hatte ich
mich mit Zweifeln an der alten Welt auseinan-
dersetzen mussen. Sicher hatte ich auch ohne
den Schock der Emigration jener Zeit nach-
getrauert, in der die Wegweiser des Lebens
so klar waren wie das Ziel — ein gottgefalliges
Leben zu fUhren, nach Seinen Geboten.

Der Schutz der Kindheit ging mir verloren,
doch nicht das Gefuhl dafir, wo mein Platz
war. Ich weiss dank jener Kindheit: ich bin
Judin. Auch ohne regelméssigen Synagogen-
besuch, trotz des Verstosses gegen die
Speisegesetze, gegen das Gebot, am Sabbat
und den Feiertagen nicht zu arbeiten. Letzte-
res war sowieso ein Luxus, den ich mir nicht
mehr hatte leisten kénnen — arbeiten gehdrte
zu meinem Leben, um zu Uberleben — ohne
Rucksicht auf Tag oder Jahreszeit.

Zu jener Kindheit kam die soziale Umwelt: die
Rolle der Frau war nicht nur in der Religion,
sondern auch in der Gesellschaft festgelegt.
Ohne zu hinterfragen akzeptierte ich, dass es
schwerer ist flr ein Madchen als einen Jungen
zu studieren — und noch als fast Vierzigjahrige
hinterfragte ich nicht, warum ich weniger ver-
diente als mannliche Kollegen, obwohl ich die-

selbe Arbeit verrichtete. Sie waren «eben
Manner». Die Erklarung, dass Méanner mehr
Familienverpflichtungen hatten als Frauen,
nahm ich achselzuckend hin, auch wenn das
in meinem Fall kaum stimmte. Es war eben
so. Ich war einfach gllicklich, dass ich den Job
Uberhaupt bekommen hatte.

Wenn man wurzellos wird wie ich, ist es
schwer, sich selbst zu definieren: nur die Kind-
heit gab mir die Identitat als Judin und Frau.

Dir versehentlich vertraut

Jene Kindheit verlieh mir auch das Bewusst-
sein, dass die Aussenwelt mir nicht immer
wohlgesinnt ist, dass es ein Geschenk ist,
wenn Menschen mir freundlich entgegen-
kommen. Ich bin Aussenseiterin, gehore nie
«dazu». Die Welten, in denen ich lebte, wurden
stets von anderen bestimmt: von Mannern,
von Politikern, auch Politikerinnen, zu deren
«In-Gruppe» ich nicht gerechnet werden
konnte. Aus diesem Grund schreibe ich
Freundlichkeit und Freundschaft mit Gross-
buchstaben. Das, was ich erlebte, erfahren
andere Minoritaten im letzten Jahrzehnt die-
ses Jahrhunderts, seien es Muslime in Bos-
nien, Palastinenser in Israel oder Tutsi in
Ruanda. Die Feindseligkeit einer Gruppe ge-
gen andere, die Ablehnung oder Angst vor
dem Fremden fuhrt zu Greueln, die man be-
kampfen muss.

Wenn dunkelhautige Menschen in européi-
schen Strassen angegriffen werden, flhle
auch ich mich angegriffen. |hre Haut macht
sie sichtbar «anders». Bei mir ist es wie
Mascha Kaléko schrieb: «Vor der Schmach,
die Abkunft zu verstecken, schitzt dich, allen
sichtbar, deine Haut. Vor der andern Hass,
wenn sie entdecken, dass sie dir «versehent-
lich> vertrauten.»

Alte Brauche neu interpretiert

Ich glaube, dass ich meine schwarzen Schwe-
stern verstehen kann. Vor allem die afrikani-
schen Landfrauen, die sich aus der geschitz-
ten Welt der traditionellen Werte kommend
in den Stadten zurechtfinden missen, die als
Erwachsene lesen und schreiben lernen und
mit fremden Konzepten umgehen mussen.
Eine Freundin erklarte mir einmal: «In der Ko-
lonialzeit wusste man nicht, wo man war. Zu
Hause durfte man als Madchen nicht die
Augen auf einen Erwachsenen richten. Bei
einer «weissen Madam, bei der man arbeitete,
hiess es, wenn du mir nicht ins Gesicht blickst,
ligst du.»

24

Die Neuzeit der unabhangigen Staaten hat fr

Frauen viel verandert, auf dem Land sowie

in der Stadt. In der Kolonialzeit stand die

schwarze Frau auf der untersten Stufe der

Gesellschaftsordnung — weil sie Frau und

schwarz war. Mit Ausnahme einiger matriar-

chaler Stammesordnungen war die traditio-

nelle afrikanische Gesellschaft patriarchalisch.

Da auch im Stden die Politik von Mannern

gemacht wird, suchen diese sich aus der alten

Ordnung jene Werte heraus, die fur sie am vor-

teilhaftesten sind.

Zum Beispiel ist es in vielen traditionellen

Gesellschaften Brauch, dass die verheiratete

Frau zur Familie des Mannes und nicht mehr

zu der ihrer Eltern gehort. Stirbt ihr Mann,

Ubernimmt die Familie die Versorgung der

Frau und Kinder und behalt den Besitz des

Verstorbenen. Ofters «erbt» ein Bruder die

Frau als Nebenfrau.

In der Neuzeit nimmt die Familie nur zu oft das

materielle Erbe an, aber nicht mehr die Verant-

wortung fUr Frau und Kinder — oder nur fur
letztere, wenn sie dadurch Arbeitskrafte er-

halt. Bereits zur Beerdigung kommt die Fami-

lie mit Lastwagen angefahren, um alles mitzu-

nehmen, vom Kochherd bis zum Fernseher.

Die Frau bleibt in kahlen Wanden zurtick.

Gibt es kein Gesetz, das die Frau schitzt, so
kann nur ein Testament des Mannes seine
Kleinfamilie vor Armut behtten. Doch auch
das macht oft Probleme. «Wenn ich ein Testa-

ment mache, hat die Frau doch jeden Grund,

mich zu verhexen», erklarte ernst ein Politiker.

Er machte eine ablehnende Geste, als ich
fragte, ob seine Frau ihn nicht liebte. Offen-
sichtlich hatte das seiner Ansicht nach wenig
damit zu tun. Ich verstand ihn. Angst vor Zau-
ber gehort zur traditionellen Gesellschaft ge-
nau wie die Ehrfurcht vor Ahnengeistern. Mit
einem Universitatsabschluss legt man nicht
auch gleichzeitig alten Glauben ab.

In Zimbabwe etwa wurden nach der Unab-
hangigkeit mehrere wichtige Gesetze verab-
schiedet, die der Frau einen neuen Status
gaben, sie weniger abhangig von Méannern
machte. In der Kolonialzeit hatte die weisse
Verwaltung die traditionellen Gebrauche ver-
kannt, hatte die Absicht des Brautpreises —
«lobola» — missverstanden. Dieser kam einem
Abkommen zwischen zwei Familien gleich, die
dadurch zu Verblndeten wurden. Die Kolo-
nialherren jedoch sahen darin den Verkauf der
Frau an einen Mann und legten den Status
der Frau entsprechend fest. So kam es, dass
Frauen ihr ganzes Leben unmindig blieben,



n
)
-3
Q
I
€
o
®»
w
2.
5
D
2
@
o
>

Ruth Weiss

stets von einem mannlichen Wesen abhangig:
vom Vater, Ehemann, Bruder oder Sohn.

Auch Gesetze andern nicht viel

Die neue Gesetzgebung, welche Frauen mehr
Rechte geben sollte, wurde von Parlamentari-
ern erbittert bekampft, weil sie wussten, dass
ihre Wahler die Ermachtigung der Frauen ab-
lehnten. In der Praxis werden die neuen Ge-
setze oft nicht beachtet. Das gilt vor allem auf
dem Lande. Wie in anderen Landern des
Sudens, so bildeten sich auch in Zimbabwe
neue Klassen. Es gibt starke Unterschiede
zwischen der Land- und der Stadtfrau, auch
zwischen der Stadtfrau aus der Elite, der Frau
des neuen Mittelstandes und der Frau aus den
stadtischen Slumgebieten.

Auf dem Land lebt die Frau noch in der tradi-
tionellen Gesellschaft, zu der auch die Poly-
gamie gehort (wobei zu bemerken ist, dass
selbst die Frau der Elite akzeptieren muss,
dass ihr Mann Freundinnen hat, sie ihm jedoch
treu sein muss). Die Landfrau lebt kaum an-
ders als ihre Mutter, kennt ihre neuen Rechte,
weiss jedoch, dass sie diese schwer einlosen
kann. Sie ist dem Mann untertan, isst «wie es
sich gehdrt» mit anderen Frauen, nachdem die
Manner bedient sind, bearbeitet weiter das
Feld, wobei der Erlés dem Mann gehort.

Auch die Stadtfrau aus kleinen Verhaltnissen
muss sich fugen, wenn ihr Mann — nach Tradi-
tion — verlangt, dass inr Gehalt ihm gehort. In
der Kolonialzeit war es stets der Junge, der
zur Schule geschickt wurde. Als ab 1990 wie-
der Schulgeld verlangt wurde (nach 1980
hatte jedes Kind das Recht auf freien Grund-
schulbesuch), waren es die Madchen, die zu-
erst zu Hause bleiben mussten.

Nach immer wird «lobola» ausgehandelt, auch
bei Frauen der Elite. Theoretisch festigt das
die Position der Frau in der neuen Familie.
Praktisch «verdient» der Vater gut daran, vor
allem, wenn seine Tochter eine Ausbildung
genossen hat und so zum Einkommen der
neuen Familie beitragen kann.

Trotzdem neue Kleider tragen

Nicht nur Manner suchen sich aus den tradi-
tionellen Brauchen das aus, was ihnen passt.
Einmal war ich bei einer Politikerin in Sambia
eingeladen. Als sie in die Hande klatschte, 6ff-
nete sich sofort eine Tur und eine Frau kam auf
Knien mit einem Teetablett auf uns zu. Auf
meine Bestlirzung hin meinte meine Gastge-
berin: «Sie ist das so gewohnt...»

Das ist nicht ganz das, was ich meine, wenn
ich sage, die Kindheit pragt uns. Ich weiss,

25

dass neue Strukturen zwar auf alten aufge-
baut werden kénnen, aber nicht, wenn diese
zu Ausbeutung fuhren und gegen Menschen-
rechte verstossen.

Man kann seine Herkunft nicht verleugnen.
Auch wenn man das Hemd der Kindheit nicht
abstreifen kann, so kann man trotzdem neue
Kleider dartber tragen.

* Ruth Weiss ist Journalistin «<im Ruhestand».
Sie verbrachte den Grossteil ihres Lebens

in Siidafrika und anderen Landern im Studen
Afrikas. Heute lebt sie in England. «Wege im
harten Gras» heisst ihre zweite Autobiographie,
die im Sommer 1994 im Peter Hammer-Verlag
erschienen ist.

Eine Lesung und anschliessende Diskussion mit
Ruth Weiss findet statt in:

St. Gallen (Comedia): 27.9.1994, 20.00 h
Basel (Buchhandlung Theaterpassage):
28.9.1994,20.00h

Zurich (Kirchgemeinde Hongg):
29.9.1994,20.00h



	Wenn man wurzellos wird wie ich

