
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1994-1995)

Heft: 51

Artikel: Wenn man wurzellos wird wie ich

Autor: Weiss, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn man

wurzellos
wird wie ich

«Ich bin Jüdin, habe eine weisse Haut, lebte zwischen, aber nicht mit Afrikanern, war
ständig auf Reisen. So bin ich eine Wandernde zwischen den Welten», steht auf der
Rückseite der in diesem Sommer erschienen Autobiographie von Ruth Weiss, die 1936
als Elfjährige mit ihren Eltern von Deutschland nach Südafrika flüchten musste.
Was bedeutet es für sie, zwischen den Welten zu wandern?

Von Ruth Weiss *

«Das kulturelle Hemd, das man seit Kindheit
trägt, ist einfach nicht abzulegen.» Diesen Satz
schrieb ich vor langem und glaube, dass er
heute noch stimmt.
Mein eigenes Leben wurde durch die starken
Eindrücke eines orthodox-jüdischen
Elternhauses geprägt, dadurch der Rhythmus des
Tages, der Wochen, der Feiertage, die abhängig

waren vom Gebot. Es war ein Rhythmus,
der gleichzeitig Gewohnheit und Lebensinhalt
wurde. Nicht nur der feste Glaube, sondern
auch die Gebräuche stärkten und verliehen
Sicherheit. Man zweifelte nicht: nicht an Gott,
seinem Gebot oder der eigenen Stellung - als
Mensch, als Mann oder Frau. Alles hatte seine
Ordnung, der man sich unterwarf.

Die Wegweiser fehlen
Heute nehme ich an, dass diese heile Kindheit
auch ohne die Nazizeit, der ich durch glücklichen

Zufall so schnell entkam, ein Ende
genommen hätte. Jede geborgene, behütete
Kindheit endet, sobald das Kind dem Schutz
der ängstlichen Elternliebe entwächst und
sich den Forderungen der Aussenwelt stellen
muss. Auch wenn wir nicht die fast
ghettoähnliche Atmosphäre der Heimatstadt verlassen

hätten und ich mich als Elfjährige in einer
neuen Welt zurechtfinden musste, hätte ich
mich mit Zweifeln an der alten Welt
auseinandersetzen müssen. Sicher hätte ich auch ohne
den Schock der Emigration jener Zeit
nachgetrauert, in der die Wegweiser des Lebens
so klar waren wie das Ziel - ein gottgefälliges
Leben zu führen, nach Seinen Geboten.
Der Schutz der Kindheit ging mir verloren,
doch nicht das Gefühl dafür, wo mein Platz
war. Ich weiss dank jener Kindheit: ich bin
Jüdin. Auch ohne regelmässigen Synagogenbesuch,

trotz des Verstosses gegen die
Speisegesetze, gegen das Gebot, am Sabbat
und den Feiertagen nicht zu arbeiten. Letzteres

war sowieso ein Luxus, den ich mir nicht
mehr hätte leisten können - arbeiten gehörte
zu meinem Leben, um zu überleben - ohne
Rücksicht auf Tag oder Jahreszeit.
Zu jener Kindheit kam die soziale Umwelt: die
Rolle der Frau war nicht nur in der Religion,
sondern auch in der Gesellschaft festgelegt.
Ohne zu hinterfragen akzeptierte ich, dass es
schwerer ist für ein Mädchen als einen Jungen
zu studieren - und noch als fast Vierzigjährige
hinterfragte ich nicht, warum ich weniger
verdiente als männliche Kollegen, obwohl ich die¬

selbe Arbeit verrichtete. Sie waren «eben
Männer». Die Erklärung, dass Männer mehr
Familienverpflichtungen hätten als Frauen,
nahm ich achselzuckend hin, auch wenn das
in meinem Fall kaum stimmte. Es war eben
so. Ich war einfach glücklich, dass ich den Job
überhaupt bekommen hatte.
Wenn man wurzellos wird wie ich, ist es
schwer, sich selbst zu definieren: nur die Kindheit

gab mir die Identität als Jüdin und Frau.

Dir versehentlich vertraut
Jene Kindheit verlieh mir auch das Bewusst-
sein, dass die Aussenwelt mir nicht immer
wohlgesinnt ist, dass es ein Geschenk ist,

wenn Menschen mir freundlich entgegenkommen.

Ich bin Aussenseiterin, gehöre nie
«dazu». Die Welten, in denen ich lebte, wurden
stets von anderen bestimmt: von Männern,
von Politikern, auch Politikerinnen, zu deren
«In-Gruppe» ich nicht gerechnet werden
konnte. Aus diesem Grund schreibe ich
Freundlichkeit und Freundschaft mit
Grossbuchstaben. Das, was ich erlebte, erfahren
andere Minoritäten im letzten Jahrzehnt dieses

Jahrhunderts, seien es Muslime in

Bosnien, Palästinenser in Israel oder Tutsi in

Ruanda. Die Feindseligkeit einer Gruppe
gegen andere, die Ablehnung oder Angst vor
dem Fremden führt zu Greueln, die man
bekämpfen muss.
Wenn dunkelhäutige Menschen in europäischen

Strassen angegriffen werden, fühle
auch ich mich angegriffen. Ihre Haut macht
sie sichtbar «anders». Bei mir ist es wie
Mascha Kaléko schrieb: «Vor der Schmach,
die Abkunft zu verstecken, schützt dich, allen

sichtbar, deine Haut. Vor der andern Hass,
wenn sie entdecken, dass sie dir «versehentlich«

vertrauten.»

Alte Bräuche neu interpretiert
Ich glaube, dass ich meine schwarzen Schwestern

verstehen kann. Vor allem die afrikanischen

Landfrauen, die sich aus der geschützten

Welt der traditionellen Werte kommend
in den Städten zurechtfinden müssen, die als
Erwachsene lesen und schreiben lernen und
mit fremden Konzepten umgehen müssen.
Eine Freundin erklärte mir einmal: «In der
Kolonialzeit wusste man nicht, wo man war. Zu
Hause durfte man als Mädchen nicht die
Augen auf einen Erwachsenen richten. Bei
einer «weissen Madam«, bei der man arbeitete,
hiess es, wenn du mir nicht ins Gesicht blickst,
lügst du.»

Die Neuzeit der unabhängigen Staaten hat für
Frauen viel verändert, auf dem Land sowie
in der Stadt. In der Kolonialzeit stand die
schwarze Frau auf der untersten Stufe der
Gesellschaftsordnung - weil sie Frau und
schwarz war. Mit Ausnahme einiger matriar-
chaler Stammesordnungen war die traditionelle

afrikanische Gesellschaft patriarchalisch.
Da auch im Süden die Politik von Männern

gemacht wird, suchen diese sich aus der alten

Ordnung jene Werte heraus, die für sie am
vorteilhaftesten sind.
Zum Beispiel ist es in vielen traditionellen
Gesellschaften Brauch, dass die verheiratete
Frau zur Familie des Mannes und nicht mehr
zu der ihrer Eltern gehört. Stirbt ihr Mann,
übernimmt die Familie die Versorgung der
Frau und Kinder und behält den Besitz des
Verstorbenen. Öfters «erbt» ein Bruder die
Frau als Nebenfrau.
In der Neuzeit nimmt die Familie nur zu oft das
materielle Erbe an, aber nicht mehr die
Verantwortung für Frau und Kinder - oder nur für
letztere, wenn sie dadurch Arbeitskräfte
erhält. Bereits zur Beerdigung kommt die Familie

mit Lastwagen angefahren, um alles
mitzunehmen, vom Kochherd bis zum Fernseher.
Die Frau bleibt in kahlen Wänden zurück.
Gibt es kein Gesetz, das die Frau schützt, so
kann nur ein Testament des Mannes seine
Kleinfamilie vor Armut behüten. Doch auch
das macht oft Probleme. «Wenn ich ein Testament

mache, hat die Frau doch jeden Grund,
mich zu verhexen», erklärte ernst ein Politiker.
Er machte eine ablehnende Geste, als ich

fragte, ob seine Frau ihn nicht liebte.
Offensichtlich hatte das seiner Ansicht nach wenig
damit zu tun. Ich verstand ihn. Angst vor Zauber

gehört zur traditionellen Gesellschaft
genau wie die Ehrfurcht vor Ahnengeistern. Mit

einem Universitätsabschluss legt man nicht
auch gleichzeitig alten Glauben ab.
In Zimbabwe etwa wurden nach der
Unabhängigkeit mehrere wichtige Gesetze
verabschiedet, die der Frau einen neuen Status
gaben, sie weniger abhängig von Männern
machte. In der Kolonialzeit hatte die weisse

Verwaltung die traditionellen Gebräuche
verkannt, hatte die Absicht des Brautpreises -
«lobola» - missverstanden. Dieser kam einem
Abkommen zwischen zwei Familien gleich, die
dadurch zu Verbündeten wurden. Die
Kolonialherren jedoch sahen darin den Verkauf der
Frau an einen Mann und legten den Status
der Frau entsprechend fest. So kam es, dass
Frauen ihr ganzes Leben unmündig blieben,

24



stets von einem männlichen Wesen abhängig:
vom Vater, Ehemann, Bruder oder Sohn.

Auch Gesetze ändern nicht viel
Die neue Gesetzgebung, welche Frauen mehr
Rechte geben sollte, wurde von Parlamentariern

erbittert bekämpft, weil sie wussten, dass
ihre Wähler die Ermächtigung der Frauen
ablehnten. In der Praxis werden die neuen
Gesetze oft nicht beachtet. Das gilt vor allem auf
dem Lande. Wie in anderen Ländern des
Südens, so bildeten sich auch in Zimbabwe
neue Klassen. Es gibt starke Unterschiede
zwischen der Land- und der Stadtfrau, auch
zwischen der Stadtfrau aus der Elite, der Frau

des neuen Mittelstandes und der Frau aus den
städtischen Slumgebieten.
Auf dem Land lebt die Frau noch in der
traditionellen Gesellschaft, zu der auch die
Polygamie gehört (wobei zu bemerken ist, dass
selbst die Frau der Elite akzeptieren muss,
dass ihr Mann Freundinnen hat, sie ihm jedoch
treu sein muss). Die Landfrau lebt kaum
anders als ihre Mutter, kennt ihre neuen Rechte,
weiss jedoch, dass sie diese schwer einlösen
kann. Sie ist dem Mann Untertan, isst «wie es
sich gehört» mit anderen Frauen, nachdem die
Männer bedient sind, bearbeitet weiter das
Feld, wobei der Erlös dem Mann gehört.

Auch die Stadtfrau aus kleinen Verhältnissen
muss sich fügen, wenn ihr Mann - nach Tradition

- verlangt, dass ihr Gehalt ihm gehört. In

der Kolonialzeit war es stets der Junge, der
zur Schule geschickt wurde. Als ab 1990 wieder

Schulgeld verlangt wurde (nach 1980
hatte jedes Kind das Recht auf freien
Grundschulbesuch), waren es die Mädchen, die
zuerst zu Hause bleiben mussten.
Nach immer wird «lobola» ausgehandelt, auch
bei Frauen der Elite. Theoretisch festigt das

die Position der Frau in der neuen Familie.

Praktisch «verdient» der Vater gut daran, vor
allem, wenn seine Tochter eine Ausbildung

genossen hat und so zum Einkommen der

neuen Familie beitragen kann.

Trotzdem neue Kleider tragen
Nicht nur Männer suchen sich aus den
traditionellen Bräuchen das aus, was ihnen passt.
Einmal war ich bei einer Politikerin in Sambia

eingeladen. Als sie in die Hände klatschte,
öffnete sich sofort eine Tür und eine Frau kam auf
Knien mit einem Teetablett auf uns zu. Auf
meine Bestürzung hin meinte meine Gastgeberin:

«Sie ist das so gewohnt...»

Das ist nicht ganz das, was ich meine, wenn
ich sage, die Kindheit prägt uns. Ich weiss,

dass neue Strukturen zwar auf alten aufgebaut

werden können, aber nicht, wenn diese
zu Ausbeutung führen und gegen Menschenrechte

Verstössen.
Man kann seine Herkunft nicht verleugnen.
Auch wenn man das Hemd der Kindheit nicht
abstreifen kann, so kann man trotzdem neue
Kleider darüber tragen.

* Ruth Weiss ist Journalistin «im Ruhestand».
Sie verbrachte den Grossteil ihres Lebens
in Südafrika und anderen Ländern im Süden
Afrikas. Heute lebt sie in England. «Wege im
harten Gras» heisst ihre zweite Autobiographie,
die im Sommer 1994 im Peter Hammer-Verlag
erschienen ist.

Eine Lesung und anschliessende Diskussion mit
Ruth Weiss findet statt in:

St. Gallen (Comedia): 27.9.1594,20.00 h
Basel Buchhandlung Theaterpassage) :

28.9.1994,20.00h
Zürich (Kirchgemeinde Höngg):
29.9.1994,20.00h

25


	Wenn man wurzellos wird wie ich

