
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1993-1994)

Heft: 46

Artikel: Vom Leiden abschaffen und anderen Lügen

Autor: Zemp, Aiha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die moderne Wissenschaft und insbesondere
die Gentechnologie baut mit emsigem Fleiss
den Mythos auf, sie könne uns vom Leiden
erlösen. Doch was Leid bedeutet, wird von
ihnen bestimmt. Mit diesen wissenschaftlichen

Definitionen werden immer mehr
Menschen ausgegrenzt. Aiha Zemp beschreibt in
ihrem Artikel die Auswirkungen der
Gentechnologie auf Behinderte.

Von Aiha Zemp*

«So eine, wie die, käme heute auch nicht mehr
auf die Welt»; «schade, dass es damals die
segensreiche Einrichtung der Vorsorgeuntersuchungen

noch nicht gegeben hat, sonst
wäre Ihnen Ihr schweres Schicksal auch
erspart geblieben»; solche und andere ähnliche
Sätze werden mir - vor vierzig Jahren geboren
mit Arm- und Beinstümpfen - zunehmend
auf offener Strasse angeworfen. Eine Gewöhnung

an diese Sätze wäre Zeichen der
Resignation meinerseits. Stattdessen versuche ich
den Schmerz über die auf diese Art geäusserten

Abschaffungstendenzen von
Andersartigkeit im Kampf gegen die Gen- und
Reproduktionstechnologien fruchtbar werden
zu lassen, denn diesen neuen Technologien
liegt das gleiche Konzept zugrunde wie der
Eugenik. Vor der Zeugung, über das Mittel
der Familienberatung, oder vor der Geburt,
mit Hilfe der Pränataldiagnostik über den
Schwangerschaftsabbruch aufgrund der
eugenischen Indikation, wird nicht - «nur»
Aussonderung, sondern - wieder - die
Ausmerzung von Menschen mit einer Behinderung

betrieben. Nur wer als «gesund» und
«normal» eingestuft wird, soll leben. Die
Diagnose «behindert» bedeutet den
vorgeburtlichen Tod. Ich lebe (noch). Aber ich wurde

im Verlaufe meines Lebens zunehmend mit

der Eugenik konfrontiert, und das möchte ich
zuerst anhand meiner persönlichen
Lebensgeschichte aufzeigen.

Ich wurde 1953 als älteste Tochter einer
Schneiderin und eines Schmieds in einem
katholischen Bauerndorf im Kanton Luzern mit
Arm- und Beinstümpfen geboren. Zum
Glück war ich eine Hausgeburt, sonst wäre
ich wohl bereits im ersten Augenblick meines
Lebens mit einer völlig überforderten Medizin

in einem Ausmass konfrontiert worden,
wie ich es gar nicht nötig hatte, denn ausser
Armen und Beinen fehlte mir ja nichts. Statt
dessen wurde es möglich, dass mein Grossvater,

der zwei Stunden nach meiner Geburt
zu trauernden Leuten in meiner Eltern Wohnung

stiess, mit mir auf den Armen die
Weinenden tröstete mit einem einzigen Satz:
«Man kann es jedenfalls herumtragen und
lieb haben». Und das brauchte ich zu diesem
Zeitpunkt: jemand, der einfach mal
bedingungslos Ja sagt zu mir, zu meinem Leben.
Anderntags wollte mich mein Vater zur Taufe
anmelden, wie das damals bei den Katholiken
noch so üblich war. Aber der Pfarrer weigerte
sich, mich zu taufen, weil er «nicht mit diesem
Sakrament noch den Fluch segnen wolle, der
über einer Familie lasten müsse, wenn ein
solches Kind geboren werde». Erst als Vater
drohte, bei der Kirchenpflege um den Schlüssel

zur Kirche zu fragen und einen auswärtigen

Pfarrer zu suchen, willigte er schliesslich

es sei besser, wenn ich
mich möglichst früh
ans Heim gewöhne

ein, mit der Auflage, dass jetzt sofort ein
Heim für mich gesucht werden müsse, weil ich
aus dem Haus gebracht werden soll, bevor
meine Mutter eine Beziehung zu mir gefunden

habe. Die Hebamme, die grosse Frau aus
dem Haus von nebenan, meinte dazu ganz
pragmatisch: «Hans, wenn Ihr dieses Kind
wollt, dann schaffen wir das schon!»
Die nächste Hürde, die meine Eltern für mich
zu nehmen hatten, war die Einschulung in die
Primarschule. Nach dem Reifetest, den ich
mit vielen andern Kindern zusammen machte,

konnten diese alle mit ihren Müttern wieder

nach Hause. Ich musste noch sitzen bleiben,

und vier Männer kamen: einer von der
IV, der kantonale Inspektor, der Schulpflegepräsident

vom Dorf und mein Vater. Ich hörte,

wie diese Männer über mich verhandelten:
Der IV-Mann wollte mich im Heim wissen,
dort könne man mich speziell fördern, und es
sei besser, wenn ich mich möglichst früh ans
Heim gewöhne; der Kantonsinspektor wollte
mich nicht in der Primarschule vom Dorf
haben, weil Eltern von den andern Kindern
sicherlich früher oder später das Gefühl hätten,
ihr Kind komme leistungsmässig zu kurz
wegen mir, weil man das Tempo mir anpassen
müsse; der Schulpflegpräsident wollte es
versuchen, und mein Vater war ganz vehement
gegen eine Fremdplazierung. Es war ein
schwieriges Gespräch, die Wortfetzen flogen
hin und her, bis schliesslich die Lehrerin, die
bis dahin schweigend dabei gestanden war,
bat, mann möge ihr doch einen Versuch bis
Weihnachten erlauben. Es ging problemlos
mit der Schule, die Fenstereinteilungen ersetzten

mir beim Rechnen die Finger, und ich war
sehr glücklich. In den Ferien war es mir
langweilig. In der fünften Primarklasse meinte
der Lehrer, ich sollte ans Gymnasium, was
mich sehr freute. Meine Eltern fanden zwar

4



zuerst, das sei «nur für Doktors und nicht für
so gewöhnliche Leute wie wir seien». Sie lies-
sen sich dann aber vom Lehrer überzeugen,
und schon ging die Sucherei los: In unserem
Dorf gab es kein Gymnasium, und für mich
war es unmöglich, allein mit öffentlichen
Verkehrsmitteln ins nächstgelegene zu kommen:
Also kam nur ein Internat in Frage. Während
dieser Vorstellungsgespräche erfuhr ich selber
zum ersten Mal bewusst, was Ausgrenzung
heisst: Am ersten Ort wimmelte Frau Nonne
mich ab, mit der Begründung, mein Anblick
sei den andern Mädchen vor allem im Speisesaal

nicht zumutbar (ich bin also ekelerregend
oder zumindest unappetitlich), am nächsten
Ort wollten sie mich auf keinen Fall aufnehmen,

bis nicht sicher war, wie ich mich mit der
Mens verändern würde (Behinderung und
Frau, für das die Mens das untrügliche
Zeichen ist, gibt eine Hexe). Nach diesen erfolglosen

Gesprächen ging es mir sehr schlecht,
und ich musste ein Jahr länger in die Primarschule.

Ein Jahr später fanden wir drei
Wochen vor Schulbeginn ein kleines Internat für
Mädchen, das ganz neu eröffnet worden war.
Glücklich und auch stolz war der Anfang,
aber nur kurz, denn der Lateinlehrer lehnte
mich ab mit der Überzeugung, dass «solche
zu Hause beten sollen, sie gehören aber nicht
in ein Gymnasium». Nachdem ich während
drei Jahren nie von ihm aufgerufen worden
war, wenn ich mich für eine Antwort gemeldet
hatte, hielt ich es nicht mehr aus, und die
Sucherei ging erneut los. Ich konnte dann in
ein grösseres Internat in Fribourg, dort habe
ich fünf Jahre später mit der Matura
abgeschlossen und danach ein Studium angefangen.

In dieser Zeit wurde ich nebst meiner eigenen
Betroffenheit durch die immer wieder erlebten

Ausgrenzungen zum ersten Mal politisch
mit dem eugenischen Gedanken konfrontiert.
Damals wurde frau bei einer Abtreibung noch
verketzert, ganz sicher auf jeden Fall in der
Innerschweiz. Es war aber bekannt, dass eine
schwangere Frau am Kinderspital in Luzern
abklären lassen konnte, ob ihr Kind mongoloid

geboren würde, wenn ja, wurden in der
Hochburg des Katholizismus diese Down-
Syndromföten abgetrieben. Als uns das in
unserer Selbsthilfeorganisation zu Ohren kam,

er könne doch nicht
sagen, man hätte sie
vor dreissig Jahren
besser umgebracht
veranstalteten wir einen öffentlichen Abend
zum Thema «Lebenswert und Lebenssinn
behinderten Lebens». Fürs Podium wollten wir
Prof. Tönz, damaliger Leiter des Kinderspitals

Luzern einladen. Bei meiner telefonischen

Anfrage sagte er mir, er könne doch
nicht an einem Anlass, wo Betroffene dabei
seien, sagen, man hätte sie vor dreissig Jahren
besser umgebracht (er wusste damals noch
nicht, dass ich am andern Drahtende auch
Betroffene bin). Ans Podium schickte er dann
schliesslich einen seiner Assistenten.
Seither, und das sind jetzt zwanzig Jahre, hat
uns dieses Thema nicht mehr in Ruhe gelassen,

es ist uns in dieser Zeit immer näher auf
die Pelle gerückt. Als ich 1983 am deutschen
Psychologenkongress in Heidelberg redete,
meldete sich eine Psychologin aus dem
Zuhörerinnenkreis zu Wort und erzählte, dass sie
in einer grossen Klinik angestellt sei. Dort sei

vor drei Monaten ein Kind mit einer ähnlichen

Behinderung wie die meine von einer
türkischen Mutter geboren worden. Man
habe den neugeborenen Säugling sofort
weggebracht und den Eltern ganz kurze Zeit später

mitgeteilt, ihr Kind sei gestorben. Das
Kind aber lebte, und eben wie schon am
Anfang gesagt, mit Arm- und Beinstümpfen
geboren, lässt sich gut leben, aber nicht ohne
emotionale Zuwendung. Jedenfalls hat das
Kind nach zwei Monaten immer noch gelebt,
aber da fing es an, die Nahrung zu verweigern.

Die Psychologin begann während ihrer
Erzählung zu weinen und sagte, dass nun ihre
Aufgabe sei, diesen Eltern beizubringen, dass
ihr Kind lebe, und dass es behindert sei. In
diesem Augenblick schluchzte eine weitere
Frau auf und sagte, dass sie an einer andern
Klinik arbeite und seit gestern vor die genau
gleiche Aufgabe gestellt sei.

So weit meine Geschichte mit der
immerwiederkehrenden Frage von «lebenswertem»

bzw. «lebensunwertem» Leben. Wie sieht
dieses Thema aber in der Geschichte der
Menschheit aus?

Bereits Piaton meinte, eine Aufgabe der
Rechts- und Heilkundigen sei es, die «Seele
nach unheilbar Bösartigen» umzubringen.
Seneca schlug vor, Unverbesserliche seien aus
der menschlichen Gemeinschaft auszuscheiden,

wie man «Missgeburten» und «sieches
Vieh» aus der Welt schaffe. Luther wollte bei
behinderten Kindern, die er kurzerhand dem
Teufel unterschob und deshalb «Wechselbälge»

nannte, «das homicidium dran wagen»
(homicidium lat. Totschlag, Mord). Mitte
des letzten Jahrhunderts fand Darwin heraus,
dass sich im «Kampf ums Dasein» die Tüchtigen

durchsetzen und die «Untüchtigen»
durch «natürliche Auslese», durch «Selektion»

weggedrängt würden. Was bei Darwin
noch «natürliche Auslese» war, wurde beim
Zoologen Haeckel nur wenige Jahre später
durch eine «künstliche Auswahl» ersetzt, wobei

er sich auf das Beispiel Spartas bezog, in
dem missgebildete oder schwächliche Kinder
getötet wurden. Forel, Binding und Hoche
rieten Ende des vergangenen und anfangs dieses

Jahrhunderts, die «Untermenschen», die
«Ballastexistenzen» und die «Menschenhülsen»

in wissenschaftlich sauberen Verfahren
zu beseitigen. Anhänger der Eugenik-Bewegung

waren sowohl ultra Rechte als auch
Sozialisten, wie zum Beispiel die «Fabians».
Auch Feministinnen wie Margaret Sanger,
Stella Browne und Eleanore Rathborne
unterstützten Geburtenkontrolle unter eugenischen

Gesichtspunkten.
Und schliesslich kam das Regime, das das

alles in die Tat umsetzte. Ende der zwanziger
Jahre war das Terrain wissenschaftlich perfekt

bereitet, und zehn Jahre später wurden
Hunderttausende von behinderten Kindern
und Erwachsenen, Asozialen, Zigeunern und
Juden von den Nazis ins Inferno geschickt.
Neu in der Geschichte der Menschheit war
damit, dass die Tötung von «defizientem»
Leben industriell organisiert war.

5



Durch die Gentechnik und pränatale
Diagnostik erfährt die Eugenik eine neue
Brisanz: die Möglichkeit, durch «Qualitätskontrolle»

bereits im vorgeburtlichen
Stadium die Menschen nach «wertvollen» und
«minderwertigen» Genträgern einzuordnen
und die sogenannt «Minderwertigen»
anschliessend zu eliminieren. In das indische
Parlament wurde zwar vor kurzem ein
Gesetzesentwurf eingebracht, nach dem die
Anwendung von pränataler Diagnostik zur
Geschlechtsbestimmung bei Embryonen unter

Strafe stehen soll, nachdem jährlich allein
in Bombay 2300 weibliche Föten abgetrieben
werden. Aber keine Illusionen: Die Eugenik
geht weiter. Erlaubt sind Methoden der
pränatalen Diagnostik weiterhin für Frauen ab
35 (Down-Syndrom), für Frauen, die
Strahlungen oder fruchtschädigenden Chemikalien

ausgesetzt waren oder eine Geschichte
geistiger Erkrankung in der Familie haben.
Weisse Frauen in Europa und den USA werden

zu vermehrter Fortpflanzung angehalten
und die Farbigen Frauen der Zweidrittelwelt
mit allen Mitteln unter Druck gesetzt, ihre
Bevölkerungszahlen zu reduzieren. Die
Öffentlichkeit reagiert auch auf die
Fortpflanzungsfähigkeit von uns behinderten Frauen
mit grosser Abwehr. Das gegen uns gerichtete
Gebärverbot ist zwar nicht juristisch geregelt,
auf der informellen, ideologischen und
moralischen Ebene aber unglaublich wirksam.

Die Möglichkeit einer neuen Eugenik im
Weltmassstab sind nicht etwa unerwünschte
Nebenerscheinungen der Gen- und
Reproduktionstechnologie, sondern machen ihren
Kern aus. Es war zwar einfach, den Völkermord

im Hitler-Deutschland als «faschistisch»

anzuprangern, aber nur wenige erkennen

den heutigen Genozid oder verurteilen
ihn auch klar und deutlich als «faschistisch».
Aber es gibt eine historische Kontinuität von
der Eugenik-Bewegung über Nazi-Deutschland

zu den neuen Fortpflanzungstechniken.
Die Betreiberinnen und Benutzerinnen dieser

Technologien wollen allerdings dieses
historische Erbe nicht wahrhaben.

Das abendländische Verhältnis zur Natur
zielt seit spätestens dem 17. Jahrhundert auf
ihre Unterwerfung unter eine reine Erkenntnis,

die vom Stofflichen getrennt entworfen
wird. Bei dieser Art von Kolonialisierung will
mann sich der Natur mit Hilfe des Intellekts
entheben, sich letztlich frei machen von den
Fesseln und Begrenzungen der eigenen
Körperlichkeit, sich selbst erschaffen und ge¬

bären. Inbegriff dieser Perspektive ist der
patriarchale Menschheitstraum, neues Leben
auf künstlichem Weg zu produzieren,
selbstverständlich ohne den Makel der Natürlich-
und der Sterblichkeit.

Der Triumph über bzw. der Kampf gegen
die Natur wird zur Grundlage des historischen

Fortschritts. Damit verbunden ist das
Ziel, sich von der Natur, vom Tod und vom
(vor allem weiblichen) Geschlecht zu erlösen.
Die Verachtung der Natur, der Frau, des sog.
fehlbaren Lebendigen (ich setze diese drei
Begriffe sehr bewusst gleich!) dient, wie es

Horkheimer und Adorno ausdrücken, demnach

dazu, die «geheime Angst» zu betäuben,
«der Impotenz, dem Tod, der Natur verfallen
zu sein». Hier zeichnen sich auch die Kosten
für diese Form der Ganzheitskonstruktion
ab: Der Kraftakt der Ausgrenzung muss ständig

aufrechterhalten werden, denn die Natur
ist da, sie kann in Realität nicht weggedacht
werden. Natur wird zu dem, was mann nicht

es wird so getan, als
liessen sich menschliche

Ängste über
technische Möglichkeiten
beheben

sein will und in sich zu tilgen sucht. Aber
eben: Was dann als Natur erscheint, ist nur
die patriarchale Projektion: der abgespaltene
Teil, der für seine Überlegenheit steht. Damit
wird der Zugriff auf den Körper zum Garanten

der Macht, nicht nur in Worten, sondern
auch in Taten. Aber die Angst vor einer
bedrohlichen, weil ja ausgegrenzten Natur
bleibt. Indem aber die faktische Abhängigkeit

von der Natur durch diese Art
Fortschrittsideal geleugnet wird, wird sie zum
allgegenwärtigen Thema, weil es ja eben
geleugnet werden muss. Deshalb sind auch die
Gefühle der Angst gegenüber der eigenen
«Fehlbarkeit» dermassen tabuisiert, dass
pränatale Untersuche quer durch alle Schichten
und auch in kritischen Kreisen eigentlich sehr
unkritisch in Anspruch genommen werden.
Die Gen- und Reproduktionstechnologie
wird der Frau und dem Mann auf der Strasse
verkauft als Garantieschein für ein «gesundes«

Kind.

Damit täuscht man der Bevölkerung eine
Antwort auf die Angst vor Krankheit, Leid,
Schmerz, Tod, vor sozialer Ächtung und
Isolation vor, und es wird so getan, als liessen
sich menschliche Ängste über technische
Möglichkeiten beheben. Woher die Angst
kommt und wie frau auch anders mit ihr
umgehen könnte, das sind keine Fragen. Die
wenigsten Nichtbehinderten haben eine realistische

Vorstellung davon, was Behinderung ist.
Die unmöglichsten Zerrbilder werden
herumgeboten von unsäglichem Leid, Schmerz usw.
Es ist immer nur von Defiziten die Rede, nicht
von Fähigkeiten und Entwicklungsmöglichkeiten.

Dass die mehr oder minder «objektiv»
feststellbare Schädigung nur die materielle
Voraussetzung für das gesellschaftliche
Phänomen Behinderung und für den Prozess der
Be- und Ver-Hinderung ist, wird kaum
wahrgenommen. Damit will ich nicht leugnen,
dass es heute schwierig ist, ein (behindertes)
Kind grosszuziehen, weil Frauen meistens
alleingelassen werden und die ganze
Verantwortung auf ihnen lastet. Aber ich kritisiere,
wenn Behinderung üblicherweise - auch unter

Frauen - in einem Atemzug mit Krankheit,
Leid und Tod genannt wird und damit als
Unglücksmoment begriffen wird. Behinderung
ist nichts Naturwidriges! Die Natur hat
immer Andersartigkeit hervorgebracht. Ich teile
mit Theresia Degener die Utopie, «in der
Behinderte und Nichtbehinderte eines Tages
gleiche Menschen und Behinderte nicht nur
«Auch-Menschen» sind». Das setzt voraus,
dass Frauen und Männer sich mit ihren Ängsten

vor Krankheit, Leid und Tod
auseinandersetzen, damit sie sie nicht mehr auf uns
projizieren. Und es setzt Achtung vor
Andersartigkeit und Solidarität voraus.

Zusammenfassend kann ich zum Inbegriff
und zur Realisation der patriarchalen
Erzeugungsphantasterei nur noch sagen: Die Natur
wird «vollkommen», indem sie völlig
beherrschbar wird - meint mann -. Geschaffen
ist damit aber nicht Leben, sondern etwas
Totes. Der Sieg über die Körperlichkeit hat
auf diesem Weg unweigerlich ihre Vernichtung

zum Resultat. Auch die zerteilte,
zerstückelte, selbstgeschaffene Natur ist nicht
einfach beherrschbar. So einfach, wie diese
Herren und Damen das sehen, ist es nicht mit
dem Leben, denn das Leben ist grösser, als die
Wissenschaften bisher je zu denken imstande
waren. Und das dürfen wir im Widerstand
gegen diese lebensverachtenden Technologien
nie vergessen, denn das wird uns die Kraft
geben, uns immer wieder mit allen unseren
Energien für das Leben einzusetzen.

6


	Vom Leiden abschaffen und anderen Lügen

