
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1993-1994)

Heft: 45

Artikel: Häuslich gegen öffentlich : oder: die fremden Mütter

Autor: Roost Vischer, Lilo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HÄUSLICH GEGEN ÖFFENTLICH

ODER: DIE FREMDEN MUTTER

Der halböffentliche Hof. Foto: Lilo Roost Vischer.

Die Übertragung des westlichen

Gegensatzes zwischen
häuslicher und öffentlicher
Sphäre und die damit
zusammenhängende Geringschätzung

von Mutterschaft führt
zu Fehleinschätzungen der
Lebensbedingungen von Frauen
in der sogenannten Dritten
Welt. Anhand von Ergebnissen
meiner Forschungen in
Westafrika möchte ich dies aufzeigen

und Überlegungen zur
Situation von Frauen in der
Schweiz anfügen.
Von Lilo Roost Vischer*

Es ist Zeit für eine neuerliche
Standortbestimmung - bald zwanzig Jahre bewege
ich mich im engeren oder weiteren Umfeld
«der Frauenbewegung», seit zehn Jahren
forsche ich über westafrikanische Frauen,
seit acht Jahren bin ich Mutter in einer wenig

kinderfreundlichen Gesellschaft. Ich
will wichtige Erfahrungen und Erkenntnisse
aus diesen verschiedenen Bereichen mit¬

einander verbinden.
Seit langem und immer wieder beklagen

Afrikanerinnen aus zahlreichen Ländern
die ihnen zugeschriebene Unterdrückung
sowie die westlichen Einteilungen in männliche,

folglich prestigegeladene, und weibliche,

prestigelose Tätigkeiten. Die nigerianische

Ethnologin Ifi Amadiume schreibt,
westliche Feministinnen hätten Überlegen-
heitsphantasien gegenüber afrikanischen
und anderen Drittweltfrauen entwickelt. Die
Unofrauenkonferenz von 1985 in Nairobi
habe klar gezeigt, dass die Prioritäten
verschieden gelagert seien. Was Ethnologinnen

und westliche Feministinnen über die
Machtlosigkeit afrikanischer Frauen sagten,

sei nicht korrekt.
Ein zentraler Stolperstein in

Einschätzungsversuchen ist die unterschiedliche
Haltung gegenüber Mutterschaft. Westliche

Feministinnen verbinden Mutterschaft
(zu Recht) mit Isolation und Ohnmacht. In
den späten 70er Jahren haben vor allem
US-amerikanische Feministinnen an der
These gearbeitet, dass die Frauen weltweit
unterdrückt seien, weil sie aufgrund ihrer
Physiologie eine grössere Nähe zur Natur
hätten, die ebenfalls ausgebeutet werde -
in Anlehnung an Simone de Beauvoir und

Claude Lévi-Strauss. Damit wurden kultur-
und schichtspezifische Erfahrungen in die
Gleichung Frau häuslich Natur und
Mann öffentlich Kultur gepresst, die
weltweit Gültigkeit besitzen sollte. Diese
Gleichung hält Forscherinnen bis heute in
Atem. Zahlreiche Untersuchungen haben
gezeigt, dass die Kategorien dieser Zauberformel

nicht universale Gültigkeit besitzen.
«Frau» und «Mann» sind keine biologischen
Gegebenheiten, sondern kulturelle Kon-
strukte. Auch die menschliche Physiologie
wird kulturell unterschiedlich interpretiert.
«Der häusliche Bereich» und «Mutterschaft»

müssen aus der Zuordnung zum
«Natürlichen», das als bekannt gilt und
deshalb nicht weiter erforscht zu werden
braucht, herausgelöst werden. Das bedeutet

auch, sich zu lösen von der postulierten
Universalität der Kernfamilie und der
vermeintlich zentralen Bedeutung der Frau-
Mann-Beziehung. Durch von westlichen
Mustern geprägte universalistische Theorien

dualistischer Prägung wurden und werden

Frauen Machtbereiche abgesprochen
und völlig verzerrte Bilder hergestellt.
Problematisch sind nicht nur diese pauschalen
Zuordnungen, sondern auch die darin
enthaltenen Wertungen.

30



Frauenräume in Ouagadougou:
Der halböffentliche Hof...

Mein selbstverständlich subjektiv geprägtes
Interesse gilt der Verbindung von

Mutterschaft und Arbeit im Alltagsleben von
Mossifrauen (die Mossi sind die zahlen-
mässig wichtigste Ethnie in Burkina Faso)
in Ouagadougou. Mittels Gesprächen und
Interviews, durch Beobachten und grösst-
mögliche Teilnahme am Alltagsgeschehen
sowie durch Lektüre versuche ich, Erkenntnisse

zu gewinnen.
Die sozioökonomische Basiseinheit in

der Mossigesellschaft ist die Hofgemein¬

schaft, die aus einer Brüdergruppe mit deren

Frauen, den unverheirateten Kindern,
den verheirateten Söhnen sowie deren
Frauen und Kindern besteht. Die Kinder
gehören zur Verwandtschaftslinie des Vaters.
Der älteste der Brüder ist der Gehöftschef,
die älteste der Frauen kontrolliert gewisse
Angelegenheiten des Hoflebens. Dieses ist
geprägt durch Geschlechtertrennung auf
ökonomischer und sozialer Ebene und
durch eine strikte Altershierarchie. Im
städtischen Mossimilieu ist diese grossfamiliäre
Haushaltsstruktur häufig anzutreffen. Auch
im Zentrum von Ouagadougou leben die
Menschen in Höfen, die aus ebenerdigen,
einen offenen Innenhof umrahmenden
Gebäuden bestehen.

Die jungen Frauen ziehen auch in der
Stadt häufig zu der Verwandtschaft ihres
Mannes. Sie kommen als Fremde und
haben sich der Aufsicht der Schwiegermütter
und der älteren Mitfrauen - ein Teil der Männer

ist polygam verheiratet - zu unterziehen.

Der eigentliche Übergang zum
Erwachsenenleben ist nicht die Heirat,
sondern die Geburt des ersten Kindes. Die
Paarbeziehung ist geprägt durch eine
gewisse räumliche und emotionale Distanz.
Ich kann mich gut erinnern, wie mich das

bei meinem ersten Aufenthalt befremdete,
ja fast schockierte. Frauen haben eine
engere Beziehung zu ihren eigenen Kindern
und zur (leiblichen) Mutter als zum
Ehemann. Die Verbindung der Männer zu ihrer
Mutter ist ebenfalls stärker als diejenige
zur Ehefrau/den Ehefrauen und zumindest
emotional wichtiger als die zum Vater.

Die grossfamiliäre Haushaltsstruktur und
das weitläufige Verwandtschaftssystem
bedeuten einerseits eine starke Normierung
und soziale Kontrolle, andererseits Entlastung

bei Hausarbeit und Kinderbetreuung.
Eine ganze Gruppe von Leuten kümmert
sich um die Kinder: Die Grossmütter
übernehmen einen Teil der körperlichen Pflege

der Säuglinge und die Erziehung der
Mädchen, der Grossvater diejenige der Knaben.
Die Kinderwachsen in einer grossen Schar
von Geschwistern (nach unserer Definition
sind es leibliche Geschwister,
Halbgeschwister, Cousinen/Cousins, aber auch
Nachbarskinder) auf. Sie haben mehrere
«Mütter» (die leibliche Mutter, deren
Mitfrauen und Schwägerinnen) und «Väter»

(den leiblichen Vater und dessen Brüder).
Auch die räumlich getrennt lebenden
Mutterschwestern werden «Mütter» genannt.
Häusliche Arbeit wird aufgeteilt unter den
jüngeren Frauen und im Innenhof unterfrei-
em Himmel verrichtet. Die Tage, an denen
die Frauen «frei sind», wie sie sagen, nutzen
sie für geldeinbringende Tätigkeiten.

Der Hof ist ein halböffentlicher, durchlässiger

Raum. Er wird häufig mitbewohnt von
ländlichen Verwandten sowie fremden
Mieterinnen und betreten von Leuten aus der
Nachbarschaft und vorbeiziehenden
Kleinhändlerinnen. Nachmittags sitzen die zu
Hause gebliebenen Frauen vordem Hof auf
der Strasse, stellen etwas her, verkaufen
Zwischenverpflegung, plaudern.

Für die Alltagsbewältigung der jungen
Frauen hat der Kontakt zur Herkunftsfamilie

eine wichtige entlastende Funktion. Bei
ökonomischen oder Beziehungsproblemen

suchen sie sofort ihre eigenen Eltern,
vor allem die Mutter, auf, um dort Hilfe zu
holen: Fati, eine junge Frau, die das vierte
Kind erwartet, hat wiederholt Streit mit
ihrem Ehemann. Sie lässt ihre drei Kinder im
Hof des Mannes zurück und geht zu ihrer
Mutter. Nach zwei Monaten kehrt sie
aufgrund des inständigen Flehens ihres
Schwiegervaters zurück, aus Rücksicht auf
ihre Kinder, aber gegen den Willen der Mutter.

Die Kinder bei einer Mitfrau oder
Schwägerin zurückzulassen, gilt als hartes
Los für diese. Hingegen sei das
Aufgezogenwerden von einer Schwester der eige¬

nen Mutter kein Problem. Es gibt also qualitative

Unterschiede zwischen den verschiedenen

Mütterkategorien. Forscherinnen
haben diese Verbindungen über die mütterliche

Seite als «Matrifokalität» bezeichnet,
die auch in patrilinearen afrikanischen
Gesellschaften wichtig sei. In früheren
Untersuchungen wurden die Beziehungen zur
Herkunftsfamilie und zur Nachbarschaft in
der Regel übersehen, was ein unvollständiges

Bild der realen Situation von Frauen
ergab.

Funktionärinnen leben zunehmend nicht
mehr bei ihrer Schwiegerfamilie, sondern
mit Ehemann und Kindern - mehrere Kinder

zu haben, ist auch für Frauen in
Kaderpositionen eine Selbstverständlichkeit - in
eher kleinfamiliären Verhältnissen. Jüngere

weibliche Verwandte, die häufig vom
Land kommen, und bezahlte Angestellte
verrichten die Hausarbeit. Die sozialen und
ökonomischen Beziehungen zur Her-
kunfts- und zur Schwiegerfamilie sind aber
immer noch relativ eng. Ich habe zwei
Wechsel vom Hof in eine sogenannte Villa
miterlebt. Sie fielen vor allem den Kindern
sehr schwer, die bei jeder Gelegenheit in
den grosselterlichen Hof zurückgingen. Die

Der öffentliche Markt. Foto: Lilo Roost Vischer.

31



HÄUSLICH GEGEN
ÖFFENTLICH

jungen Frauen, beide Lehrerinnen, äusserten

ambivalente Gefühle. Sie genossen die
grössere Freiheit und beklagten andererseits

Isolation. Migrantinnen können in der
Regel nicht auf grossfamiliäre Strukturen
zurückgreifen. Ihre Lebensbedingungen
sind härter als diejenigen eingesessener
Gruppen. Entscheidend ist, wie gut sie sich
in ethnische Netze und Nachbarschaftsbeziehungen

einbinden können.

und der öffentliche Markt

Mossifrauen haben eine lange Tradition
ausserhäuslicher Produktivität. Landfrauen

bewältigen einen Grossteil der
Feldarbeit. Städterinnen sind vor allem im

sogenannten informellen Sektor, das heisst
im Kleinhandel und Kleingewerbe, tätig.
Auch die Männer arbeiten primär in diesem
Bereich - abgesehen von der staatlichen
Verwaltung gibt es kaum Lohnarbeitsmöglichkeiten.

Der Markt ist das soziale Zentrum des
ländlichen Lebens. Er spielt auch in der
Stadt eine wesentliche Rolle und ist ein von
Frauen dominierter öffentlicher Raum. Die
Mehrzahl der Anbietenden und praktisch
alle Kaufenden sind Frauen. Beim Marktgang

und bei den zahlreichen Strassen-
verkäuferinnen erfährt man die aktuellen
Geschehnisse. Kommunikation und
kontinuierliche Beziehungen sind auch in der
ausserhäuslichen Arbeitswelt wichtig.

Der Traum der jungen Frauen besteht
darin, in die grossen Küstenstädte zu fahren,

Stoffe, Fertigkleider, Schuhe und
Kosmetika einzukaufen, um diese Produkte in

Ouagadougou abzusetzen. Der Traum der
älteren Frauen verrät deren ländliche
Herkunft: Sie wollen selbst Gemüse anbauen,
um dieses zu verkaufen. Interessant ist,
dass auch höhere Staatsangestellte mit
dem Handeln liebäugeln. Eine erfolgreiche
Händlerin zu sein, ist ein hochbesetztes
Ziel. Vorbilder sind die «Nana Benz», die
reichen Stoffhändlerinnen der Küstenländer,
die einen Mercedes fahren. Die informellen
Arbeitsstrukturen ermöglichen eine bessere

Integration der sozialen Aufgaben und
Kontakte von Frauen, Arbeit und Freizeit
sind kaum getrennt. Diese Merkmale sind
auch für die Männer wichtig. Die Realität
der meisten Kleinhändlerinnen besteht
allerdings darin, mit einer infolge der
Verstädterungsprozesse täglich wachsenden
Konkurrenz und sinkenden Einnahmen fer-
tigzuwerden.

Die oben skizzierten häuslichen Strukturen
ermöglichen und bedingen die
ausserhäuslichen Tätigkeiten der Frauen. «Eine
gute Mutter muss sich zu helfen wissen für
ihre Kinder (d. h. Geld verdienen). Wenn sie
zu Hause sitzt, kann es nicht gehen», er¬

klärt meine Freundin Rakieta. Damit es zu
Hause läuft, muss der Markt funktionieren.
Ist ein Kind hingegen krank, sollte die Mutter

zu Hause bleiben, so lautet die Norm.
Mütter werden bei der Kinderbetreuung

zu einem starken Mass entlastet. Es handelt

sich eher um «soziale» als um
«individuelle» Mutterschaft. Gleichzeitig werden
die (leiblichen) Mütter sehr geschätzt, und
zwar von Töchtern und Söhnen. Sowohl
Mutterschaft als auch weibliche Arbeit sind
kulturell hoch bewertet. Das sind meiner
Ansicht nach zwei wichtige Gründe für das
selbstbewusste Auftreten von Westafrika-
nerinnen, das uns immer wieder erstaunt,
angesichts von Polygamie und
Klitorisbeschneidung. Konflikte entstehen nicht
durch den Gegensatz von Mutterschaft und
gesellschaftlichem Leben oder Häuslichkeit

und Öffentlichkeit, sondern eher durch
die Heiratsordnung, die Spannungen
zwischen Herkunfts- und Schwiegerfamilie der
jungen Frauen. Es sind Konflikte zwischen
Deszendenz und Allianz. Da die Frauen bei
der Heirat den Wohnort wechseln müssen,
werden sie stärker damit konfrontiert als die
Männer.

Frauen in Burkina ringen nicht um die
Anerkennung ihrer Leistungen, sie müssen
auch nicht ewig jung und puppengleich
sein. Sie kämpfen eher gegen Beschneidung,

gegen Polygamie und für
Arbeitsentlastung. Und infolge der sich ständig
verschlechternden wirtschaftlichen
Bedingungen immer mehr für das tägliche
Überleben ihrer Kinder.

Gegen dualistische Aufspaltungen

Ich diskutiere mit den Frauen in Ouagadougou,
wir befragen uns gegenseitig und

tauschen aus. Manchmal mische ich mich
auch ein, wenn ich zum Beispiel eine
Freundin dazu ermutige, ihre Töchter nicht
beschneiden zu lassen - was ich früher
nicht wagte. Aber verändern und aktiv
eingreifen will ich hier in der Schweiz. Die
vertiefte Auseinandersetzung mit fremden
Kulturen schärft den Blick auf die eigene
Gesellschaft und schafft Raum für
Veränderungen.

Die hierarchische Gegenüberstellung
von Häuslichkeit und Öffentlichkeit ist ein
Problem unserer Gesellschaft. Die Familie,
und damit Hausarbeit und Kinderbetreuung,

steht im Gegensatz zur «eigentlichen»
und «bedeutsamen» Arbeitswelt, zu Politik
und «Kultur». Bei uns werden sowohl
Frauenarbeit (Haus- und Lohnarbeit) als auch
Mutterschaft gesellschaftlich abgewertet.
Frauen gelangen nur in männlich definierten

Bereichen zu Prestige. Das Abseitsstehen

von Hausfrauen/Müttern und Kindern
hat eher zu- als abgenommen. Es scheinen
immer noch recht wenig Leute begriffen zu
haben, dass die Verantwortung für die
folgende Generation nicht eine Privatangelegenheit

von Müttern ist. Das beinhaltet für
mich nicht nur Einbeziehung von Vätern
und Delegation an den Staat, sondern auch
Aufbau von Verwandtschafts- und
Nachbarschaftsbeziehungen und Selbsthilfegruppen.

Dadurch wird die Privatheit und Isolation

kleinfamiliärer Lebensweise aufgebrochen.

Wir müssen sowohl «männliche» Räume
betreten und diese verändern als auch
«weibliche» Bereiche anders gestalten und
deren Wertlosigkeit bekämpfen. Weder die
negative Besetzung von Generativität (ein
sehr brauchbarer Ausdruck von Marina
Gambaroff) noch die Idealisierung von
Mutterschaft bringen uns weiter - wobei ich die
vorschnellen Vorwürfe in diese Richtung
und den raschen Griff zum Wort «Faschismus»

äusserst bedenklich finde. Auch in
der Frauenbewegung ist dieses hierarchische

Entwederoder, das Schubladisieren
und Etikettieren, weit verbreitet. Mütter
gegen Nichtmütter, Kinder oder Beruf,
Egalitätsfeministinnen versus Differenz-
feministinnen und Projektfrauen gegen
Theoretikerinnen. Problematisch ist auch
der Versuch, biologistische Erklärungsmuster

durch einen ungebrochenen
Kulturalismus zu ersetzen. «Kopfmauern»
(Christina Thürmer-Rohr) werden nicht
abgerissen, indem westliche Frauen pauschal
den Status von Mittätern erhalten und die
Frauen des Südens und des Ostens in
einem Nebensatz ebenso pauschal erneut
zu Opfern gemacht werden. Der Versuch,
dualistisches Denken zu überwinden und
vermeintliche Gegensätze zusammenzubringen,

kratzt allerdings am Fundament
unserer Kultur. Ein Sowohlalsauch-Denken
sollte nicht Phantasien von unbegrenzten
Möglichkeiten verfallen und zu einem
Allesundnichts verkommen. Es bedeutet auch
nicht, dass wir alle gleich und blindlings
solidarisch sind. Frauen hüben und drüben
sollen sich als Subjekte mit gewissen
Handlungsmöglichkeiten darstellen und als
solche wahrgenommen werden. Differenzierte
Analysen statt universalistische Spekulationen

ermöglichen erst Vergleiche und
Solidarität. Und daran halte ich fest.

Literatur über die Geschichte feministischer Ethnologie:
Moore, Henrietta. Mensch und Frau sein. Perspektiven
einer feministischen Anthropologie. Gütersloh 1990,
Gütersloher Taschenbücher/Siebenstern.
(Die deutsche Übersetzung ist allerdings nicht immer
ganz geglückt. Vor allem die Titel und Zwischentitel
sind reichlich reisserisch.)

LHo Roost Vischer ist Assistentin am Ethnologischen
Seminar Basel.

32


	Häuslich gegen öffentlich : oder: die fremden Mütter

