
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1992-1993)

Heft: 44

Artikel: Mein Tod

Autor: Hochuli, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mein Tod
Wie gehe ich mit meinem eigenen Tod um? Ist dies überhaupt
ein Thema im Leben einer 33jährigen Frau? Die FRAZ-Re-
daktorin Marianne Hochuli macht sich im folgenden Gedanken
darüber. Vorausgegangen ist ein Gespräch mit zwei FRAZ-
Frauen über das eigene Sterben und den Tod.

«Was willst Du Dich mit Tod beschäftigen,
Du bist doch viel zu jung», dies die Reaktion
zweier älterer Leute darauf, dass ich mir
einige Gedanken zu meinem Tod und Sterben
machen möchte.

Der Tod ist für uns drei von der FRAZ kein
Thema, worüber wir oft sprechen. Aber es ist
doch ein Thema, das bei uns immer wieder
auftaucht, ausgelöst vielleicht durch wenige
Situationen in unserem Leben, in denen wir
mit dem Tod auf irgendeine Art in Berührung
gekommen und sogar selbst dem Tod knapp
entronnen sind. Andrea erzählt, dass sie in
diesem «Fast-Todesmoment» so starr war,
dass sie die Tragweite davon erst später
wahrnehmen konnte. Ein solches «Grenzerlebnis»
ist eine meiner ersten Kindheitserinnerungen
überhaupt, und es mag mit ein Grund dafür
sein, dass mich dieser Grenzbereich zwischen
Leben und Tod - das Hinübergehen - öfters
beschäftigt. Als Vierjährige im See, scheinbar
aus dem Schwimmring geschlüpft, ohne dass
dies jemand gemerkt hätte. Ich erlebe mich
ganz gefasst unter Wasser mit dem Gedanken
«jetzt muss ich halt sterben». Meine Eltern
haben mir nie geglaubt, dass ein kleines Kind
einen solchen Gedanken haben kann. Sie
haben mir auch darum nicht geglaubt, weil
ich gestrampelt und geschrien hätte wie am
Spiess, so dass meine Mutter in den Kleidern
ins Wasser rannte und mich herausfischte.
Diese Zweiteilung: das äussere Sich-Wehren
und das innere Sich-Ergeben - so stelle ich mir
das Sterben vor. Ich stelle mir das Sterben vor
als ein Weggleiten von den um mich lebenden
Menschen, als ein Gleichgültigwerden gegenüber

allem, was hier geht.

Der Tod ist uns schon nahegekommen, wenn
ein geliebter Mensch gestorben ist. Ein Freund
ist vor zwei Jahren gestorben. Noch immer
glaube ich ab und zu für Augenblicke, ihn
irgendwo zu sehen, aber der nächste Gedanke
ist jeweils: «Es kann nicht sein, er ist fort, für
immer und endgültig, endgültig...».
Merkwürdige Träume entstehen aus einem solchen
Verlust, die Grenze zwischen hier und dort
wird aufgeweicht. Vor kurzem sass der
Freund in einem Park, ich tastete mich halb
freudig, halb erschrocken an ihn heran: «Du

bist doch tot, nicht wahr?» «Psst», macht er,
«ich bin offiziell tot, bin es aber in Wirklichkeit

nicht. Sag dies niemandem!» Dieses
wächserne Gesicht, der merkwürdige Blick.
Ich rannte davon und erwachte.

Sterben ist der Übergang, aber tot sein? Wie
ist die Vorstellung, nicht mehr zu sein, diese
Ungewissheit, die für mich wie ein schwarzes
Loch aussieht? Und was hat die Gewissheit,
einmal nicht mehr zu sein, für Konsequenzen
auf mein Leben? Ich habe ja Aufgaben und
Verantwortung in diesem Leben. Treibt mich
die Todesvorstellung dazu, dass ich so intensiv

wie möglich leben möchte? Ist also Tod
untrennbar mit dem Leben verbunden? - Ich
arbeite für den Naturschutz und sehe dabei
jeden Tag, wie sinnlos dieser Schutz eigentlich
ist. Obwohl rundherum Natur stirbt, setzen
sich Menschen für Bedingungen ein, unter
denen die Natur leben kann.

Löst der Gedanke an den Tod Widerstand
aus - den Widerstand, nicht sterben, sondern
leben zu wollen? Bedeutet dieser Widerstand
aber einfach eine Verdrängung des Todes?

Kürzlich las ich eine Bemerkung von Bazon
Brock in bezug auf die Kunstausstellung
«Dokumenta» in Kassel: «Die grausamste
Vorstellung von Abwesenheit für uns
Menschen ist die Vorstellung, dass es die Welt ohne
uns geben könnte, dass die Natur ohne den
Menschen auskäme.» Dies ist für mich eine
sehr arrogante, männliche Aussage. Ein
kürzliches Erlebnis in Warschau, auf dem
jüdischen Friedhof, bewies mir genau das Gegenteil

dieser Bemerkung. Der aus dem 19.
Jahrhundert stammende Friedhof hat als fast
einziger Ort in Warschau den Krieg überlebt.
Es ist ein riesiges Gelände, überwachsen mit
Sträuchern und Bäumen. Auf vielen alten
Gräbern stehen halb verfallene
Eisenkonstruktionen, jedes Grab trägt ein Monument,
das von den Angehörigen im Andenken an
den verstorbenen Menschen errichtet wurde.
Diese Eisenkonstruktionen sind komplett
verwittert, haben sich teilweise fast aufgelöst
in einem Jahrhundert. Inmitten dieser
wildwuchernden Natur, die allmählich Eisen und
Stein zudeckt oder auflöst, überkam mich
zum erstenmal ein Gefühl der Zuversicht, als
ich an meinen Tod dachte. Ich stand in einer
anderen Welt, ein scheinbarer Ort des
Friedens, und die Zeit schien all die klaffenden

Wunden etwas verheilt zu haben. Behutsam
umarmten grüne Zweige die schräg stehenden

Steine, der ganze Ort war durchflutet von
Licht; wenn der Wind sich manchmal
einmischte, spielten Licht und Schatten miteinander.

Die Gewissheit, dass sich die Natur
über all diese menschlichen Greuel hinwegsetzt

und überlebt, war mir ein grosser Trost.

Warum reden wir so wenig über den Tod?
Sibylle erzählt, wie sie als Kind versuchte, sich
vorzustellen, irgendwann einmal für immer
tot zu sein. Weil ihr diese Vorstellung nie
gelang, machte ihr der Tod angst. Hinzu kam
die Angst, vom Tod zu reden oder an ihn zu
denken. Beides könnte diesen womöglich
verursachen. Vor allem traute sie sich nicht, daran

zu denken, dass Menschen sterben könnten,

die sie gern hatte. Irgendwann hat sie
Gedanken zugelassen, Gespräche gesucht über
den Tod, und es ist nichts passiert. Beten war
für sie auch so eine Sache. Was würde geschehen,

wenn sie es nicht tat, weil sie zu müde war
oder einfach keine Lust hatte? Lange traute
sie sich nicht, dies auszuprobieren. Wieder
aus Angst, es könnte etwas Schreckliches
passieren.

Hinter dieser Angst, tot zu sein, steckt die
christliche Moral, mit der wir als Kind schon
oft in Berührung kamen. So wie Du Dich hier
benimmst, so kommt es später auf Dich
zurück! Obwohl ich nicht an diese Drohung - im
christlichen Sinne - glaube, bin ich immer
sehr fasziniert, wenn ich Bilder betrachte,
die das jüngste Gericht darstellen. Kürzlich
schaute ich in lodernde Flammen, in die
grässlichen Fratzen der Verdammten. Sie
purzelten in den verdrehtesten Stellungen in die
Hölle, alle nackt. Einige versuchten noch zu
entkommen. Ein Bild des Grauens und der
Panik, im Gegensatz zur linken Himmelsseite,

wo die «Reinen» warteten, um in den
Himmel hereingelassen zu werden. In der
Mitte die Waage, die bestimmte, wer in den
Himmel und wer in die Hölle kommen sollte.
Und heimlich, halb belustigt fragte ich mich,
was wohl heutzutage die Kriterien für ein
gutes Leben wären und auf welche Seite ich
wohl käme.

Tod löst Ungewissheit und Unsicherheit aus.
Vielen Menschen gibt darum die Vorstellung,
dass mit dem Tod nicht alles zu Ende ist, Halt.
Sie machen Bilder davon, wie es weitergehen

4



könnte. DieUngewissheitist schrecklich. Und
wir können ja auch im Leben nichts geschehen

lassen, brauchen immer einen sicheren
Zustand. Wie oft verbauen wir uns neue
Möglichkeiten, indem wir eher bereit sind,
unglücklich und in einer Scheinsicherheit zu
leben, als z. B. eine Beziehung zu lösen - sterben
zu lassen. Müssten wir lernen, über unseren
Tod zu sprechen? Denn wenn wir über unseren

Tod sprechen, sprechen wir zugleich über
unser Lxben. Würden wir dann auch
vermehrt Ängste und Unsicherheiten zulassen in
unserem Leben?

Wir leben in einer Zeit, wo es als sehr wichtig
gilt, die Kontrolle über alles zu haben. Die
Kontrolle etwa über das Leben. Manchmal
denke ich, hat dabei das Sterben immer
weniger Platz. Dies zeigt sich z. B. an unserem
Verhalten gegenüber Krankheiten. Wenn wir
krank sind, ist das oberste Ziel, gesund zu
werden. Ganze Wissenschaften beschäftigen
sich nur mit «Gesundwerden» und
«Sterbenverhindern». Als sich eine Nierenkranke
weigerte, die Dialyse zu machen, stiess sie auf
Unverständnis: «Aber, aber, Sie können fast
genauso gut leben wie vorher!» Nur dass ihre
eigene Niere nicht mehr funktioniert. «Sie
werden doch nicht einfach sterben wollen.»
Ihr Leben ist verlängert, aber was dies für ihre
Seele bedeutet, darüber haben wenige
Menschen mit ihr gesprochen.

Vielleicht ist heute der Tod viel mehr ein Tabu
als früher, als vermehrt in der Familie gestorben

wurde. Heute sind die Sterbesachen an
Institutionen delegiert, was ein Abschieben
und somit Einsamkeit und Angst bedeutet.

Ob ich Angst vor dem Tod habe? Nein, Angst
eigentlich nicht. Aber ich bräuchte noch
etwas Zeit. Ich möchte noch so viel, mein Leben
hat, so scheint es mir, gerade erst richtig
angefangen. Angefangen in dem Sinn, dass ich
nicht nur suchend herumtapse und da und
dort etwas ausprobiere, sondern dass ich
immer bestimmter weiss, wo ja und wo nein
zu sagen. - Sibylle macht im Moment der
Gedanke, dass ihr etwas passieren könnte, keine
Angst. Für sie heisst das, dass ihr Leben
aufgeht, dass sie zu sich stehen - sich selber leben
kann. In Zeiten, wo ihr Leben chaotisch
verläuft oder nicht stimmt, würde sie der Gedanke,

sterben zu müssen, beunruhigen.

Aber die Sterbearten sind so verschieden. Ich
denke, dass ich mit einer Krankheit vielleicht
wachsen könnte, dass ich Zeit hätte, mit meinem

erst angefangenen Leben abzuschliessen.
Bis vor kurzem wünschte ich mir einen
möglichst schnellen Tod, so wie der meiner
Grossmutter. Sie schlief während des Strickens ein,
auf dem Balkon sitzend, an ihrem Lieblingsort.

Im Moment möchte ich keinen schnellen
Tod. Vielleicht ist dies wirklich ein Zeichen
dafür, dass mein Leben noch nicht ganz so
verläuft... und vielleicht bin ich einfach noch
zu jung. Das Sterbenkönnen hat mit Reife zu
tun, mit einem reifen, vollen Leben. Der
Gedanke etwa, von einem Auto überfahren zu
werden, ist für mich grässlich. Ich möchte
sterben und nicht getötet werden. Würde von
aussen ein massiver Eingriff geschehen, wie
Krieg oder ein Atomunfall, würde ich versuchen,

mich noch mit meinen engsten
Freundinnen zu treffen, um gemeinsam zu
überleben oder zu sterben, würdig zu sterben.

Dieses würdig sterben ist immer wieder
wichtig, dabei könnte ich doch sagen: «tot ist
tot...»

Angesichts der Gewissheit, dass wir alle
sterben müssen, gibt es grundsätzlich zwei
Lebensarten. Die eine ist das «Darauflossau-
en», ohne sich umzusehen; sich herauszunehmen,

was für einen gut ist und dabei nicht auf
andere zu achten. Andrea, Sibylle und ich neigen

zu einer zweiten Lebensweise, indem wir
versuchen möchten, Zeichen zu setzen, das
Leben zu erhalten, Leben hervorzuholen, wo
scheinbar fast keines mehr ist. Das heisst
auch, Festgefahrenes und scheinbare Klarheiten

in Frage zu stellen, Beziehungen offener
zu leben und Geschlechterverhalten darzustellen

und zu verändern. Das heisst, so zu
leben, dass wir am Ende sagen können: «Ich
habe so konsequent gelebt, wie es mir möglich
war.»

Was bleibt denn übrig nach unserem Tod?
Bleibt von unserem Bewusstsein etwas
zurück? Die Art etwa, wie wir mit Menschen
umgehen? Etwas, das vielleicht «Seele»
genannt werden könnte, wenn der Begriff nicht
allzu verbraucht wäre?

Andrea fragt sich, inwiefern wir demnach
für andere schaffen. Wenn wir etwas
Lebenserhaltendes gemacht hätten, nütze dies ja
nachher den anderen. Ob wir nicht damit die
bestehenden Strukturen erhielten?

Ich glaube, dass Bemühungen, Leben zu
erhalten, eher die Kraft geben könnten, Strukturen

zu verändern. Jede mit einem kleinsten
Anteil.

5


	Mein Tod

