Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ
Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zurich

Band: - (1992-1993)

Heft: 44

Artikel: Mein Tod

Autor: Hochuli, Marianne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1054563

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1054563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mein Tod

Wie gehe ich mit meinem eigenen Tod um? Ist dies iiberhaupt
ein Thema im Leben einer 33jihrigen Frau? Die FRAZ-Re-
daktorin Marianne Hochuli macht sich im folgenden Gedanken
dariiber. Vorausgegangen ist ein Gespriich mit zwei FRAZ-
Frauen iiber das eigene Sterben und den Tod.

«Was willst Du Dich mit Tod beschéftigen,
Du bist doch viel zu jungy», dies die Reaktion
zweier ilterer Leute darauf, dass ich mir ei-
nige Gedanken zu meinem Tod und Sterben
machen méchte.

Der Tod ist fiir uns drei von der FRAZ kein
Thema, woriiber wir oft sprechen. Aber es ist
doch ein Thema, das bei uns immer wieder
auftaucht, ausgelost vielleicht durch wenige
Situationen in unserem Leben, in denen wir
mit dem Tod auf irgendeine Art in Berithrung
gekommen und sogar selbst dem Tod knapp
entronnen sind. Andrea erzihlt, dass sie in
diesem «Fast-Todesmoment» so starr war,
dass sie die Tragweite davon erst spater wahr-
nehmen konnte. Ein solches «Grenzerlebnis»
ist eine meiner ersten Kindheitserinnerungen
iiberhaupt, und es mag mit ein Grund dafiir
sein, dass mich dieser Grenzbereich zwischen
Leben und Tod - das Hiniibergehen - 6fters
beschéftigt. Als Vierjahrige im See, scheinbar
aus dem Schwimmring geschliipft, ohne dass
dies jemand gemerkt hétte. Ich erlebe mich
ganz gefasst unter Wasser mit dem Gedanken
«jetzt muss ich halt sterben». Meine Eltern
haben mir nie geglaubt, dass ein kleines Kind
einen solchen Gedanken haben kann. Sie
haben mir auch darum nicht geglaubt, weil
ich gestrampelt und geschrien hitte wie am
Spiess, so dass meine Mutter in den Kleidern
ins Wasser rannte und mich herausfischte.
Diese Zweiteilung: das dussere Sich-Wehren
und das innere Sich-Ergeben - so stelle ich mir
das Sterben vor. Ich stelle mir das Sterben vor
als ein Weggleiten von den um mich lebenden
Menschen, als ein Gleichgiiltigwerden gegen-
iiber allem, was hier geht.

Der Tod ist uns schon nahegekommen, wenn
ein geliebter Mensch gestorben ist. Ein Freund
ist vor zwei Jahren gestorben. Noch immer
glaube ich ab und zu fiir Augenblicke, ihn
irgendwo zu sehen, aber der nachste Gedanke
ist jeweils: «Es kann nicht sein, er ist fort, fiir
immer und endgiiltig, endgiiltig...». Merk-
wiirdige Trdume entstehen aus einem solchen
Verlust, die Grenze zwischen hier und dort
wird aufgeweicht. Vor kurzem sass der
Freund in einem Park, ich tastete mich halb
freudig, halb erschrocken an ihn heran: «Du

4

bist doch tot, nicht wahr?» «Psst», macht er,
«ich bin offiziell tot, bin es aber in Wirklich-
keit nicht. Sag dies niemandem!» Dieses
wichserne Gesicht, der merkwiirdige Blick.
Ich rannte davon und erwachte.

Sterben ist der Ubergang, aber tot sein? Wie
ist die Vorstellung, nicht mehr zu sein, diese
Ungewissheit, die fiir mich wie ein schwarzes
Loch aussieht? Und was hat die Gewissheit,
einmal nicht mehr zu sein, fiir Konsequenzen
auf mein Leben? Ich habe ja Aufgaben und
Verantwortung in diesem Leben. Treibt mich
die Todesvorstellung dazu, dass ich so inten-
siv wie moglich leben mochte? Ist also Tod un-
trennbar mit dem Leben verbunden? - Ich
arbeite fiir den Naturschutz und sehe dabei
jeden Tag, wie sinnlos dieser Schutz eigentlich
ist. Obwohl rundherum Natur stirbt, setzen
sich Menschen fiir Bedingungen ein, unter
denen die Natur leben kann.

Lost der Gedanke an den Tod Widerstand
aus - den Widerstand, nicht sterben, sondern
leben zu wollen? Bedeutet dieser Widerstand
aber einfach eine Verdringung des Todes?

Kiirzlich las ich eine Bemerkung von Bazon
Brock in bezug auf die Kunstausstellung
«Dokumenta» in Kassel: «Die grausamste
Vorstellung von Abwesenheit fiir uns Men-
schenist die Vorstellung, dass es die Welt ohne
uns geben konnte, dass die Natur ohne den
Menschen auskidme.» Dies ist fiir mich eine
sehr arrogante, mannliche Aussage. Ein kiirz-
liches Erlebnis in Warschau, auf dem jiidi-
schen Friedhof, bewies mir genau das Gegen-
teil dieser Bemerkung. Der aus dem 19. Jahr-
hundert stammende Friedhof hat als fast
einziger Ort in Warschau den Krieg iiberlebt.
Es ist ein riesiges Geldnde, iiberwachsen mit
Strduchern und Bdumen. Auf vielen alten
Grédbern stehen halb verfallene Eisenkon-
struktionen, jedes Grab tragt ein Monument,
das von den Angehorigen im Andenken an
den verstorbenen Menschen errichtet wurde.
Diese Eisenkonstruktionen sind komplett
verwittert, haben sich teilweise fast aufgelost
in einem Jahrhundert. Inmitten dieser wild-
wuchernden Natur, die allm#hlich Eisen und
Stein zudeckt oder auflost, iiberkam mich
zum erstenmal ein Gefiihl der Zuversicht, als
ich an meinen Tod dachte. Ich stand in einer
anderen Welt, ein scheinbarer Ort des Frie-
dens, und die Zeit schien all die klaffenden

Wunden etwas verheilt zu haben. Behutsam
umarmten griine Zweige die schrig stehen-
den Steine, der ganze Ort war durchflutet von
Licht; wenn der Wind sich manchmal ein-
mischte, spielten Licht und Schatten mitein-
ander. Die Gewissheit, dass sich die Natur
iiber all diese menschlichen Greuel hinweg-
setzt und iiberlebt, war mir ein grosser Trost.

Warum reden wir so wenig iiber den Tod?
Sibylle erzéhlt, wie sie als Kind versuchte, sich
vorzustellen, irgendwann einmal fiir immer
tot zu sein. Weil ihr diese Vorstellung nie ge-
lang, machte ihr der Tod angst. Hinzu kam
die Angst, vom Tod zu reden oder an ihn zu
denken. Beides konnte diesen woméglich ver-
ursachen. Vor allem traute sie sich nicht, dar-
an zu denken, dass Menschen sterben kénn-
ten, die sie gern hatte. Irgendwann hat sie Ge-
danken zugelassen, Gespriache gesucht iiber
den Tod, und es ist nichts passiert. Beten war
fiir sie auch so eine Sache. Was wiirde gesche-
hen, wenn sie es nicht tat, weil sie zu miide war
oder einfach keine Lust hatte? Lange traute
sie sich nicht, dies auszuprobieren. Wieder
aus Angst, es konnte etwas Schreckliches pas-
sieren.

Hinter dieser Angst, tot zu sein, steckt die
christliche Moral, mit der wir als Kind schon
oft in Beriihrung kamen. So wie Du Dich hier
benimmst, so kommt es spéter auf Dich zu-
riick! Obwohl ich nicht an diese Drohung - im
christlichen Sinne - glaube, bin ich immer
sehr fasziniert, wenn ich Bilder betrachte,
die das jiingste Gericht darstellen. Kiirzlich
schaute ich in lodernde Flammen, in die
grésslichen Fratzen der Verdammten. Sie pur-
zelten in den verdrehtesten Stellungen in die
Holle, alle nackt. Einige versuchten noch zu
entkommen. Ein Bild des Grauens und der
Panik, im Gegensatz zur linken Himmels-
seite, wo die «Reinen» warteten, um in den
Himmel hereingelassen zu werden. In der
Mitte die Waage, die bestimmte, wer in den
Himmel und wer in die Holle kommen sollte.
Und heimlich, halb belustigt fragte ich mich,
was wohl heutzutage die Kriterien fiir ein
gutes Leben wiren und auf welche Seite ich
wohl kidme.

Tod 16st Ungewissheit und Unsicherheit aus.
Vielen Menschen gibt darum die Vorstellung,
dass mit dem Tod nicht alles zu Ende ist, Halt.
Sie machen Bilder davon, wie es weitergehen



konnte. Die Ungewissheit ist schrecklich. Und
wir kénnen ja auch im Leben nichts gesche-
hen lassen, brauchen immer einen sicheren
Zustand. Wie oft verbauen wir uns neue Mog-
lichkeiten, indem wir eher bereit sind, un-
gliicklich und in einer Scheinsicherheit zu le-
ben, als z. B. eine Beziehung zu 16sen - sterben
zu lassen. Miissten wir lernen, iiber unseren
Tod zu sprechen? Denn wenn wir iiber unse-
ren Tod sprechen, sprechen wir zugleich iiber
unser Leben. Wiirden wir dann auch ver-
mehrt Angste und Unsicherheiten zulassen in
unserem Leben?

Wir leben in einer Zeit, wo es als sehr wichtig
gilt, die Kontrolle iiber alles zu haben. Die
Kontrolle etwa iiber das Leben. Manchmal
denke ich, hat dabei das Sterben immer we-
niger Platz. Dies zeigt sich z. B. an unserem
Verhalten gegeniiber Krankheiten. Wenn wir
krank sind, ist das oberste Ziel, gesund zu
werden. Ganze Wissenschaften beschiftigen
sich nur mit «Gesundwerden» und «Sterben-
verhindern». Als sich eine Nierenkranke wei-
gerte, die Dialyse zu machen, stiess sie auf
Unverstidndnis: «Aber, aber, Sie konnen fast
genauso gut leben wie vorher!» Nur dass ihre
eigene Niere nicht mehr funktioniert. «Sie
werden doch nicht einfach sterben wollen.»
Ihr Leben ist verlangert, aber was dies fiir ihre
Seele bedeutet, dariiber haben wenige Men-
schen mit ihr gesprochen.

Vielleicht ist heute der Tod viel mehr ein Tabu
als friiher, als vermehrt in der Familie gestor-
ben wurde. Heute sind die Sterbesachen an
Institutionen delegiert, was ein Abschieben
und somit Einsamkeit und Angst bedeutet.

Obich Angst vor dem Tod habe? Nein, Angst
eigentlich nicht. Aber ich brauchte noch et-
was Zeit. Ich m6chte noch so viel, mein Leben
hat, so scheint es mir, gerade erst richtig an-
gefangen. Angefangen in dem Sinn, dass ich
nicht nur suchend herumtapse und da und
dort etwas ausprobiere, sondern dass ich
immer bestimmter weiss, wo ja und wo nein
zu sagen. — Sibylle macht im Moment der Ge-
danke, dass ihr etwas passieren konnte, keine
Angst. Fiir sie heisst das, dass ihr Leben auf-
geht, dass sie zu sich stehen - sich selber leben
kann. In Zeiten, wo ihr Leben chaotisch ver-
l4uft oder nicht stimmt, wiirde sie der Gedan-
ke, sterben zu miissen, beunruhigen.

Aber die Sterbearten sind so verschieden. Ich
denke, dass ich mit einer Krankheit vielleicht
wachsen konnte, dass ich Zeit hitte, mit mei-
nem erst angefangenen Leben abzuschliessen.
Bis vor kurzem wiinschte ich mir einen mog-
lichst schnellen Tod, so wie der meiner Gross-
mutter. Sie schlief wahrend des Strickens ein,
auf dem Balkon sitzend, an ihrem Lieblings-
ort. Im Moment mochte ich keinen schnellen
Tod. Vielleicht ist dies wirklich ein Zeichen
dafiir, dass mein Leben noch nicht ganz so
verlauft... und vielleicht bin ich einfach noch
zu jung. Das Sterbenkonnen hat mit Reife zu
tun, mit einem reifen, vollen Leben. Der Ge-
danke etwa, von einem Auto iiberfahren zu
werden, ist fir mich grasslich. Ich mochte
sterben und nicht getotet werden. Wiirde von
aussen ein massiver Eingriff geschehen, wie
Krieg oder ein Atomunfall, wiirde ich versu-
chen, mich noch mit meinen engsten Freun-
dInnen zu treffen, um gemeinsam zu tiber-
leben oder zu sterben, wiirdig zu sterben.

Dieses wiirdig sterben ist immer wieder
wichtig, dabei kénnte ich doch sagen: «tot ist
tot...»

Angesichts der Gewissheit, dass wir alle
sterben miissen, gibt es grundsitzlich zwei
Lebensarten. Die eine ist das «Darauflossau-
eny», ohne sich umzusehen; sich herauszuneh-
men, was fiir einen gut ist und dabei nicht auf
andere zu achten. Andrea, Sibylle und ich nei-
gen zu einer zweiten Lebensweise, indem wir
versuchen mochten, Zeichen zu setzen, das
Leben zu erhalten, Leben hervorzuholen, wo
scheinbar fast keines mehr ist. Das heisst
auch, Festgefahrenes und scheinbare Klarhei-
ten in Frage zu stellen, Beziehungen offener
zu leben und Geschlechterverhalten darzu-
stellen und zu verdandern. Das heisst, so zu
leben, dass wir am Ende sagen kénnen: «Ich
habe so konsequent gelebt, wie es mir moglich
war.»

Was bleibt denn iibrig nach unserem Tod?
Bleibt von unserem Bewusstsein etwas zu-
riick? Die Art etwa, wie wir mit Menschen
umgehen? Etwas, das vielleicht «Seele» ge-
nannt werden konnte, wenn der Begriff nicht
allzu verbraucht wére?

Andrea fragt sich, inwiefern wir demnach
fir andere schaffen. Wenn wir etwas Lebens-
erhaltendes gemacht hitten, niitze dies ja
nachher den anderen. Ob wir nicht damit die
bestehenden Strukturen erhielten?

Ich glaube, dass Bemiihungen, Leben zu er-
halten, eher die Kraft geben kénnten, Struk-
turen zu verandern. Jede mit einem kleinsten
Anteil.



	Mein Tod

