
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1992-1993)

Heft: 43

Artikel: Marienbrust, Marienmilch und Muttermacht

Autor: Mondini, Daniela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marienbrust, Marienmilch
und Muttermacht

Die häufige Darstellung Marias mit nackter Brust
in der Kunst des Spätmittelalters ist ein Motiv,
dessen Bedeutung als Symbol weiblicher Potenz
völlig verdrängt wurde. Diese vergessene mächtige

Muttergottes soll im folgenden anhand der
zwei abgebildeten Darstellungen beispielhaft
vorgestellt werden.

Von Daniela Mondini*

Unsere heutigen Vorstellungen
von Maria sind stark mit Bildern
von keuscher, fügsamer und
fürsorglicher Weiblichkeit
verknüpft. Ein Blick in die
Geschichte der Marienverehrung
zeigt, dass viele unterschiedliche,
zum Teil sogar gegensätzliche
Auffassungen von Maria
bestanden, die aus unserem
neuzeitlichen Religionsverständnis
verdrängt worden sind. In der
bildenden Kunst des Spätmittelalters

(ca. 1300-1530) tritt eine
sinnliche, tatkräftige Gottesmutter

in Erscheinung, die als
Zeichen ihrer «mütterlichen
Macht» ihre nackte Brust zur
Schau stellt und sogar ihre Milch
fliessen lässt. Dieses vergessene
Motiv ist in mancher Hinsicht
erstaunlich: Wir stossen auf eine
ausgesprochen körperliche Maria;

an ihren Körper knüpfen
sich Wunschvorstellungen nach
einer mächtigen, schutzspendenden

Mutter, die dem strengen
Gottvater aktiv entgegentritt;
der Körper Marias, der in sich
Mutterschaft und jugendliche
Sexualität in geläuterter Form
vereinigt, wird hier teilweise
nackt dargestellt - zur Sehnsucht

nach der Mutter gesellen
sich erotische Phantasien.

Körperlichkeit
in religiösen Bildern
Marias ins Auge springende
Körperlichkeit muss im
Zusammenhang mit dem sich im Laufe
der Zeit wandelnden Körperverständnis

innerhalb der christlichen

Religion gesehen werden.
Gerade wegen ihrer körperfeindlichen

Haltung und der propa¬

gierten «Überwindung des
Fleisches» sind in der christlichen
Lehre Vorstellungen von Körperlichkeit

allgegenwärtig. Eine
überraschend irdische Körper-
bezogenheit zeigt sich in der
Laienfrömmigkeit des Spätmittelalters.

Die zunehmend naturalistische

Darstellung menschlicher
Körper trieb dabei vom heutigen
Religionsverständnis aus gesehen

merkwürdige Blüten, die mit
dem Anbruch der Neuzeit
zurückgebunden wurden: Neben
den drastischen Bildern des
geschundenen Leibes Christi, in
denen die Wunden des geopferten

Gottessohnes zur Schau
gestellt wurden, galt der Darstellung

des Genitals Christi viel

Aufmerksamkeit: Die Möglichkeit

zur Sexualität als Knabe
bzw. als Mann wurde als weiterer
Ausdruck für Christi Menschwerdung

betrachtet. In diesen
Kontext gehört auch die «Aus-
Stellung» von Marias Brust.

Maria bietet ihre Brust an

Im Gemälde von Robert Campin
(Abb. 1) wird eine Szene aus der
Kindheit Christi in den
zeitgenössischen Alltag übertragen.
Die matronenhaft wirkende
Muttergottes sitzt in einer
bürgerlichen Stube. Eine
kreisrunde, geflochtene Strohmatte
bedeckt das im Kamin hoch
brennende Feuer und bildet eine

Art irdischen Heiligenschein
hinter der heiligen Mutter. Sie
schaut auf das auf ihrem Schoss
liegende Kind hinunter, das sich
von der Mutterbrust abgewendet
hat und die/den Bildbetrachterin

anblickt. Eigentlicher
Blickfang fast im Zentrum des
Bildes ist Marias pralle Brust.

Die Gottesmutter presst sie
leicht mit zwei Fingern und richtet

ihre Brustwarze direkt auf
die/den Betrachterin. Gleichzeitig

weisen ihre beiden Finger
zum Kopf des Christkindes hin,
und ihr Blick ist ebenfalls auf
ihn bezogen. Wem bietet Maria
ihre Brust und Milch an? Der
Blick des Knaben wirkt wie eine
Einladung an die Betrachterinnen,

sich an seinem Mahl zu
beteiligen. Wie die segnende
Handbewegung des Christkindes

wirkt die dargebotene Brust
Marias als Heilsversprechen für
die Menschen, die in Andacht
vor diesem Bild stehen.

In Darstellungen der stillenden

Maria gilt die Hauptaussage
der Menschwerdung Christi:
Gott ist durch eine Frau zum
Menschenkind geworden und
muss von ihr genährt werden.
Jedoch fällt bei der Betrachtung
dieses Gemäldes auf, wie stark
trotz Blickkontakt mit dem
Christkind Maria die eigentliche
«Primadonna» im Bild ist: Ihr
mächtige! Körper nimmt einen
Grossteil der Bildfläche ein. Ihr
leicht geneigtes ovales Gesicht
mit dem kleinen Schmollmund
sowie das lange, offen auf ihre
Schultern fallende, gewellte
Haar und die entblösste Haisund

Brustpartie verleihen ihr
eine überaus sinnliche Ausstrahlung.

Robert Campin: Madonna vor dem Ofenschirm

12



Marias und Jesu Fürbitte, Holzschnitt, Titelblatt des Erbauungsbuches

«Der Zielen Troost», Antwerpen 1509.

Maria als Gnadenmutter
im Weltgericht
Auf der lebensspendenden,
nährenden Rolle als Mutter des

menschgewordenen Gottessohnes

ist Marias Einflusspotential
innerhalb des patriarchalen
Heilsplanes begründet. Sie
fungiert als schutzspendende Mittlerin

zwischen den Menschen
und der gottväterlichen Gewalt.
Der Erfolg für die im Gebet bei
Maria schutzsuchenden
Sünderinnen ist nahezu garantiert.
In Fürbittszenen entblösst sie

vor ihrem erwachsenen Sohn
ihre Brust und erinnert ihn an
die Zeit, als sie ihn mit ihrer
Brustmilch nährte und an die
Schmerzen, die sie bei seinem
Kreuzestod erleiden musste. Der
Sohn kann sich ihren Forderungen

kaum widersetzen und leitet
ihre Fürbitte zu Gottvater weiter.
Um diesen gnädig zu stimmen,
weist Christus auf seine Wunden
als Zeichen des erlittenen
Kreuzestodes für die Erlösung der
Menschheit hin.

Im Gerichtsbild «Der Seelen

Trost» (Abb. 2) wird die Fürbitte
Marias und Christi auf extreme
Weise visualisiert. Maria als

Gnadenmutter greift aktiv ins
Gerichtsgeschehen ein. Unter
dem thronenden Gottvater treten

sich Maria und Christus
gegenüber, begleitet von je einer
Schar von heiligen Frauen und
Männern. Maria presst einen
Milchstrahl • aus ihrer Brust,
während Christus aus seiner
Seitenwunde das Blut als Symbol
seines Opfertodes fliessen lässt.
Beide Körperflüssigkeiten werden

in einem von einem Engel
emporgehaltenen Kelch gesammelt

und den in den Flammen
des Fegefeuers schmorenden
Seelen als Labungs- und
Gnadengetränk verabreicht.

Theologisch betrachtet ist diese

Darstellung äusserst brisant:
Marias Brust und Milch werden
der Seitenwunde und dem
Opferblut Christi gleichgestellt -
eine Vorstellung, die, entgegen
allen dogmatischen Lehrsätzen,
Maria als eine Christus
gleichwertige Heilsinstanz auffasst.
Im Grunde überschreitet hier
Maria ihre Kompetenzen. Schon
im 13. Jh. hatte die Mystikerin
Mechthild von Magdeburg in
einer Vision die Parallelität von
Marias Brüsten und den Wunden

Christi betont: «Do stunden
offen beide sine wunden und ir
brüste; die wunden gussen, die
brüste vlussen, also das lebendig
wart die sele und gar gesunt»
(Buch I, Kap. 22).

In bezug auf die Körper
verläuft die Angleichung umgekehrt:

Christus wird durch seine
nährende Funktion zur Mutter
und nimmt weiblich konnotierte
Eigenschaften an. Um göttliche

Omnipotenz darzustellen,
vereinnahmt hier der männliche
Gott Symbole weiblicher
Fruchtbarkeit.

Die «Macht der Mutter»

Im Motiv der milchspendenden
Maria klingt ein Urbild
weiblicher Potenz an: die Macht zu
nähren. Schon bei
Fruchtbarkeitsgöttinnen mythischer Zeit
drückt sich diese nährende Kraft
bildlich aus. Ein eindrückliches
Beispiel aus der Antike ist das
Kultbild der Arthemis aus Ephe-
sos, deren Oberkörper mit
unzähligen Brüsten versehen ist.

Marias Milch spielt in der
mittelalterlichen Marienverehrung
eine wichtige Rolle als Heilmittel
im Dies- und Jenseits. In der
mystischen Visionsliteratur, in
Marienlegenden sowie ganz konkret
als Milchreliquien erscheint die
Milch Marias als wundersamer
Trank: Marienmilch heilt Krankheiten,

ist schwangeren Frauen
und Wöchnerinnen förderlich,
und beim Weltgericht wirkt sie

für die Sünderinnen als materialisierte

Form der durch Maria
vermittelten Gnade.

Im Laufe mehrerer Jahrhunderte

(12. bis frühes 16. Jh.) verlieh

die mütterliche Macht zu
nähren Maria immer mehr
Körperlichkeit. In den Marienbildern

verdrängte die irdische
Mutter zunehmend die körperlose

Jungfrau. Diese Entwicklung

wurde stark von der Laien¬

frömmigkeit'getragen. Die Betonung

der Mutterrolle Marias
erlaubt jedoch keine Rückschlüsse
auf die tatsächliche Bewertung
der Mutterschaft und der Frau
generell in der spätmittelalterlichen

Gesellschaft. Denn für
eine Frau ging Mutterschaft
immer einher mit dem Verlust der
biologischen Jungfräulichkeit,
die von theologischer Seite her
nach wie vor als höchstes Ideal
galt. Hinter der idealisierten
mächtigen Muttergottes zeigt
sich vielmehr die Sehnsucht der
Erwachsenen, Männer wie Frauen,

nach der verlorenen Einheit
mit der Mutter. Es ist zugleich
der subversive Wunsch nach
einer Aufweichung des vom
Gesetz des Vaters dominierten
christlichen Heilsplanes. Dem
strengen König des Rechts stellt
sich die Königin der Gnade
entgegen, deren mit mütterlicher
Autorität vertretene Fürsprache
von Vater und Sohn kaum
abgeschlagen werden kann.

«Dies schändliche und
lästerliche Bild» (Luther)
Marias Teilhabe am Erlösungswerk

wurde von den Reformatoren

(ab ca. 1530) stark angefochten
und zurückgebunden.

Interessant ist, wie innerhalb der
reformatorischen Polemik gerade
die Marienbilder, in denen Maria

ihre Brust entblösst, als
besonders anstössig empfunden
wurden. So wetterte Zwingli,

dass derartige Bilder Gläubige
und Pfaffen von ihrer Andacht
ablenkten, und Luther bezeichnete

sie als schändlich und
lästerlich. Das Problem der
erotisierenden Wirkung von Marienbildern

im allgemeinen und
besonders jener Bilder, in denen
Maria mit entblössten Brüsten
gezeigt wird, gewinnt im frühen
16. Jh. an Brisanz und wird
somit historisch fassbar. In den im
katholischen Lager 1563 formulierten

Richtlinien zur
Bilderverehrung werden «laszive»
Darstellungen in religiösen Bildern
ausdrücklich verboten. Zwar
versuchten die Gegenreformatoren,

die Mariendarstellungen mit
entblösster Brust explizit aus
diesem Diskurs auszuklammern,
die Produktion solcher Bilder
ging jedoch trotzdem zurück.

Das viel stärkere Schamgefühl
in der frühen Neuzeit entzog die
Darstellungen von Nacktheit
und Körperlichkeit zunehmend
dem religiösen Raum, um sie im
profanen, privaten Rahmen
umso mehr zu feiern: Die
Wiederentdeckung der Antike in der
Renaissance hatte ein riesiges
Feld von mythologischen
Bildthemen eröffnet, das mit
barbusigen und nackten Musen,
Nymphen, Göttinnen und
Allegorien beseelt war. Die voyeuri-
stische Zurschaustellung des

weiblichen, nackten Körpers für
den Genuss eines männlichen
Betrachters nahm von nun an in
der bildenden Kunst
unbeschwert von religiösen Skrupeln
ihren Lauf. Die Figur Marias
als Projektionsfolie erotischer
Phantasien hatte ausgedient und
mit ihr die «mächtige Mutter».

Wie diese «mächtige Maria»
zu werten ist - als letztes
Aufleben einer untergegangenen
Muttergöttin oder als
Projektionsfläche für Geborgenheitswünsche

und erotische Phantasien

- bleibt offen. Eines ist aber
deutlich: Diese Darstellungen
weiblicher Potenz gingen zu
weit. Die Subversivität zeigt sich
gerade darin, dass diese Bilder
von kirchlicher Seite abrupt
unterbunden wurden. Die positive
Bewertung des weiblichen Körpers

in der Figur der Muttergottes
wurde als Gefahr für das pa-

triarchale christliche Ideologiegebäude

wahrgenommen. Die
auf dem Gegensatz Geist-Körper
basierende Vormachtstellung des
männlich konnotierten Geistes
drohte unterhöhlt zu werden.
Mit der Verdrängung des
Körperlichen aus der religiösen
Kunst gelang es, die in der
Mutterschaft begründete «Macht»
Marias zurückzubinden - Göttin
sei Dank!
* Eine Untersuchung zum gleichen Thema

von Susan Marti und Daniela Mondini
erscheint in: Himmel Hölle Fegefeuer,

Ausstellungskatalog, Landesmuseum
Zürich, Herbst 1993.

13


	Marienbrust, Marienmilch und Muttermacht

