
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1992-1993)

Heft: 43

Artikel: Verwandelt auferstehe ich als dieselbe

Autor: Neubauer, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERWANDELT

Wie sind die Menstruation und unsere

Möglichkeit, Kinder zu gebären, mit der

religiösen Wirklichkeit verknüpft? Die

Antwort auf diese Frage zeigt, dass weibliche

Körperlichkeit und ihre kreative Kraft
symbolische Bedeutung hat, die hin zu einem

umfassenderen Verständnis und zu neuen

Formen religiösen Handelns führen kann.

Von Irène Neubauer*

Ich gehe im Folgenden vom feministischen
Ansatz der Differenz aus, der besagt, dass
Frauen und Männer mehr als nur körperlich

verschieden sind, aber Anspruch auf
dieselbe Würde und dieselben Rechte
haben.

Das Geschlecht ist die erste und wichtigste

Strukturierungs- und Unterscheidungskomponente

unserer Körper. Wir sind
unsere Körper, wir begreifen, denken, fühlen,
handeln aus dem Körper. Frau-Sein oder
Mann-Sein ist deshalb eine zentrale
Kategorie unserer Wahrnehmung, unserer
ganzen Befindlichkeit in der Welt. Dazu
gehören auch religiöse Fragen, Vorstellungen

und Sehnsüchte.

An zwei Strukturelementen weiblicher
Körperlichkeit möchte ich ihre Verknüpf-
barkeit mit der religiösen Wirklichkeit
aufzeigen.

Der weibliche Zyklus...

Das erste Element ist der weibliche Zyklus,
der (blut)rote Faden, der uns durch unsere
Frauengeschichte führt und uns mit un-
sern Müttern und Vormüttern, mit unsern
Schwestern Töchtern und Freundinnen
verbindet, mit allen Frauen vor, mit und
nach uns.

...vom ehrfurchterregenden Geheimnis zum

verachtenswerten Makel

Ein Grundmuster von Patriarchalisierungs-
prozessen ist die Umkehrung von vorher
Wertvollem und Fleiligem in Wertloses,
Unreines, Verachtenswertes. Dies geschah
auch mit dem weiblichen Zyklus: Aus
einem staunen- und ehrfurchterregenden,

A
U
F
E
R
S
T
E
H
E

wohl auch furchterregenden Mysterium,
nämlich dass Frauen in zyklischer Abfolge
bluten, ohne Verletzung und ohne daran
zu sterben, und dass das Blut ebenfalls
ohne Eingriff wieder aufhört zu fliessen,
aus diesem Mysterium wird ein abscheu-
und angsterregendes Geschehen, dessen
Gefährlichkeit mit vielen Tabus gebannt
werden muss. Aber selbst in diesen Tabus
und in der Tatsache, dass in sehr vielen
Kulturen Frauen sich während der
Menstruation zurückziehen müssen (oder
dürfen!), drückt sich noch immer die Ahnung
um die Heiligkeit dieses Geschehens aus.
Das Heilige ist ja immer ambivalent: «fasci-
nans et tremendum» - faszinierend und
schauervoll.

Frauen werden heute nicht mehr von
allen möglichen Tätigkeiten ausgeschlossen,

während sie menstruieren, dafür wirkt
sich die völlige Banalisierung und gleichzeitige

Verachtung der Menstruation
krankmachend aus. Der dadurch
möglicherweise erzwungende Rückzug wird
von der Gesellschaft und den Frauen
selbst nur als lästige Funktionsstörung
des «Dienstleibes» empfunden, um einen
Ausdruck der deutschen Theologin Elisabeth

Moltmann-Wendel zu gebrauchen.
Frauen- und Männerkörper werden bei uns
als Dienstleiber behandelt, denen keine
Rhythmen, keine Schwankungen in der
Leistungsfähigkeit und Einsatzbereitschaft
zugestanden werden, die immer gleich wie
eine gut gewartete Maschine funktionieren
sollten.

Gegenwärtig entbehrt alles, was mit
dem Menstruationszyklus zusammenhängt,

einerseits jeder positiven öffentlichen

Anerkennung, andrerseits ist die
Menstruation selber dem banalisierenden
Blick der Werbung für die entsprechenden
Produkte ausgesetzt. Diese Werbung
suggeriert, dass Menstruation nur eine Sache
der Hygiene ist, und falls dieses Problem
gelöst sei, löse sich sozusagen auch die
Menstruation auf, indem sie unsichtbar,
geruchlos und nicht mehr fühlbar sei.

Die drei Phasen des Zyklus
und ihre symbolische Bedeutung

Der weibliche Zyklus ist auf zweifache
Weise in drei Phasen gegliedert. Einmal in
die drei Abschnitte: vor der Menarche,
dem ersten Auftreten der Menstruation,
während der Zyklus-Zeit und nach dem

ICH ALS DIESELBE
10



Aufhören der Menstruation. Poetischer
formuliert sind es die Zeiten des ungebundenen

Mädchens, der fruchtbaren Frau und
der weisen Alten. Der Zyklus selbst ist
ebenfalls dreiphasig: Aufbau, Fülle und
Abbau des Blutes in der Gebärmutter.
Auch diese Phasen können den drei
Lebensabschnitten eines Frauenlebens
zugeordnet werden. Aus diesen sich
wiederholenden Erfahrungen von dreiphasigen

Zyklen ist die Vorstellung der drei-
gestaltigen Göttin entstanden. Die Vorstellung

der christlichen Dreifaltigkeit hat sich
zum Teil unter dem Einfluss dieses Erbes
herausgebildet.

Das zur Zeit in westlichen Kulturen
vorherrschende lineare Zeitgefühl wird
markiert durch Einzelereignisse. Unsere
Frauenkörperzeit ist hingegen eine
spiralig-zyklische Zeit, in welcher der Akzent
mehr auf Zuständen liegt, die durch
Wandlungsprozesse in andere Zustände
übergehen. Die Formel «Eadem mutata resur-
go» * - verwandelt auferstehe ich als
dieselbe - gilt für unsere Körper-Wirklichkeit,
die wir im Zyklus und durch Schwangerschaft

und Geburt erfahren; sie gilt für
unsere Lebensabschnitte, für die Natur im
Reigen der Jahreszeiten, für die drei Phasen

des Mondes.
Die religiösen Vorstellungen von Erneuerung,

Wiedergeburt und ewigem Leben
wurzeln unter anderem in diesen weiblichen

Wandlungsmysterien. Durch unseren
Zyklus sind wir unmittelbar mit diesem
kosmischen Tanz der Verwandlung und
Auferstehung verbunden.

Die erste Menstruation

Viele von uns erinnern sich mit recht
gemischten Gefühlen an ihre erste Menstruation;

Verwirrung, Peinlichkeit, Scham waren

dabei. Könnte es nicht ganz anders
sein? Dieser vom Körper vorgegebene
Übergangsmoment, durch welches ein
Mädchen biologisch zur Frau wird, sollte
auch symbolisch-religiös verankert und als
Übergangsritus gefeiert werden (wie es in
vielen Stammeskulturen ja noch der Fall
ist). Die Menarche könnte zum Beispiel
Anlass sein für neue Kleider, als Zeichen
des neuen Lebensabschnittes, für eine
Zeit der liebevollen Anteilnahme durch
eine ältere Frau, die dem zur Frau werdenden

Mädchen beim Hineinwachsen in die
neue Lebensphase hilft, oder auch für ein
Fest unter Frauen mit Singen und Tanzen
als Zeichen des Dankes für eine «neue
Frau».

Der Zyklus als Quelle von Kraft
und Inspiration

Wenn wir unseren Menstruationszyklus
nicht verdrängen, sondern bewusst
wahrnehmen, können wir das Auf und Ab der
Energien spüren. Wenn wir uns von den
Rhythmen der körperlichen und
seelischen Veränderungen und den wechselnden

Bedürfnissen, die mit dem Zyklus
einhergehen, tragen lassen, statt gegen sie
anzukämpfen, kann unser je ganz eigener
Zyklus für uns eine Quelle der Kraft,
Inspiration und Selbsterkenntnis werden. Wir
spüren dann vielleicht innerhalb eines
Zyklus die ie verschiedenen Energien eines
jungen Mädchens, einer erotisch-reifen,

potentiell fruchtbaren Frau und einer weisen

Alten mit dem Blick nach innen; immer
natürlich in unserer je ganz eigenen,
individuellen Weise. Der Rhythmus des Zyklus
trägt uns so immer wieder neu zu den
verschiedenen Aspekten unseres Selbst, die
auch die verschiedenen Aspekte der Göttin

waren (und sind!?)...

Das Ende des Zyklus als Neubeginn

Auch das definitive Aufhören des Zyklus ist
eine Wendezeit von tiefer leib-seelischer
Bedeutung, die grösserer Beachtung Wert
wäre, als nur Gegenstand von Witzen zu
sein. Es ist eine Zeit der Neuorientierung.
Für viele Frauen deshalb auch eine Zeit
der Verunsicherung und des Suchens
und/oder der Chance eines Aufbruchs zu
andern, bisher vielleicht vernachlässigten
Dimensionen des Lebens. Nicht mehr
körperlich fruchtbar und manchmal auch Mutter

von nun erwachsenen Kindern zu sein,
kann zur befreienden Erfahrung werden,
indem nun vielleicht Zeit und Energien da
sind, auf andere Weise schöpferisch zu
werden. Auch diese Erfahrungen benötigen

sowohl eine symbolisch-religiöse
Verankerung und Vertiefung durch innere und
äussere Bilder, durch Feste sowie auch
Anteilnahme und Begleitung durch andere
Frauen.

Der bewohnbare Raum...

Auch dies verbindet Frauen miteinander
und unterscheidet uns gleichzeitig von
Männern, dass unsere Körper einen Raum
in sich bergen, der einem anderen Leben
zur ersten Wohnung und zur ersten
Nahrungsquelle gleichzeitig werden kann. Dieser

Raum, die Gebärmutter, wächst mit
dem neuen Leben mit, dehnt sich aus und
der ganze Körper, in dem das neue Leben
wächst, beansprucht mehr Raum. Am
Ende dieser Reifezeit, wenn das neue
Leben den innern Raum ganz ausfüllt,
zieht sich dieser Raum rhythmisch zusammen

und entlässt - schmerzhaft - das
neue Leben in den umfassenden Raum,
der uns alle, Frauen und Männer und alles,
was ist, beherbergt.

als Quelle allen Lebens

Aus dem späten Mittelalter sind noch einige

wenige aufklappbare Marienstatuen
erhalten, die meisten wurden als ketzerische
Objekte zerstört. Marias Leib kann aufgeklappt

werden, und zum Vorschein kommt
dann eine Darstellung der Dreifaltigkeit.
Ganz klar wird hier das unausrottbare Wissen

um den mütterlichen Raum
ausgedrückt, aus dem alles kommt. Nach der im
Patriarchat herrschenden Auffassung
kommt jedoch nicht dem mütterlichen,
sondern dem väterlichen Prinzip der
Vorrang zu: Gott-Vater als Erschaffer des
Kosmos, Adam als Ausgangspunkt für Eva
und der Mann als eigentlicher Erzeuger
neuen Lebens.

Keine Reduzierung
auf die Biologie der Weiblichkeit

Es ist mir wichtig, an dieser Stelle einmal
zu betonen, dass alles, was die weibliche
Körperlichkeit und ihre kreative Potenz be¬

trifft, nicht rein physisch und biologisch
aufgefasst werden darf. Das wäre wieder
das, wozu patriarchale Strukturen
Weiblichkeit reduziert haben wollen.

Die symbolische Bedeutung des Raumes

Ob dieser innere Raum in unsern Körpern
wirklich einmal oder öfter von einem
werdenden Kind bewohnt wird oder nicht, dieser

Raum in uns und das Körper-Wissen
darum beeinflussen in jedem Fall unsere
Sensibilität, unsere Wahrnehmung, unsere

Haltung.
Indem wir uns diesem Körper-Wissen

vom Raum in uns und seiner Bedeutung
öffnen, tut sich uns eine andere Sicht der
Wirklichkeit auf, die Akzente verschieben
sich.

Heilsräume als Notwendigkeit

An die Stelle der bisher im Christentum
dominanten Beschäftigung mit Heils-Geschichte

könnten wir uns der Notwendigkeit
und Bedeutung von Heilsräumen

zuwenden. Wir könnten zum Beispiel
«Kirche» als Heils-Raum sehen, als bewohnbaren,

gastlichen, nährenden Raum, in
dem Kinder, Frauen und Männer wachsen
und sich entfalten können in allen ihren
Dimensionen. Frauenkirche (women church)
ist eine Sehnsucht und ein Versuch in diese

Richtung: Sie schafft konkrete und
symbolische Räume - frei von dogmatischen
und institutionellen Zwängen, Freiräume
für neue Inhalte und Formen religiösen
Handelns und Feierns.

Wir können das Göttliche erfahren als
das uns alle zärtlich Beherbergende und
Umfassende, der Raum, aus dem wir nie
herausfallen können.

"Assistentin am religionswissenschaftlichen Institut
der Universität Fribourg mit abgeschlossenem Studium

der Theologie, Religionswissenschaft und Ethnologie.

• Grabinschrift des Basler
Mathematikers Bernoulli

Frauen, die zum Thema mehr wissen wollen
oder sich für Frauengottesdienste interessieren,

können sich wenden an:

Zürich:
Brigitte Brand, Glattstegweg 2, 8051 Zürich,
Tel. 01/322 21 71

Winterthur:
Annemarie Marti-Strasser, Oberer Graben 4,
8400 Winterthur, Tel. 052/212 87 85

Luzern:
Heidi Müller, Dufourstrasse 12, 6003 Luzern,
Tel. 041/22 16 70

St. Gallen:
Verena Hungerbühler, Tutilorstrasse 28,
9011 St. Gallen, 071/22 59 08

Basel:
Luzia Sutter, Morgartenring 151, 4054 Basel,
061/301 86 81

Freiburg:
Andrea Sieger, Ch. Béthléhem 2,
1700 Fribourg, 037/24 84 44

11


	Verwandelt auferstehe ich als dieselbe

