
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1992-1993)

Heft: 42

Artikel: "...wegen des grossen Rufes der Gescheitheit"

Autor: Wicki, Maja / Weil, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«...wegen des grossen Rufes der Gescheitheit»

Simone Weil - Existenz im Widerspruch

Philosophin, Anarchistin,
Sozialrevolutionärin - vor
allem eine Frau, die,
unbeheimatet in ihrem
Geschlecht und ihrer
jüdischen Herkunft, die
Zerrissenheit ihrer Existenz
nicht aushielt.

Von Maja Wicki

Ich hatte gerade die
Mittelschule beendigt, als meine
Auseinandersetzung mit Simone

Weil begann. Bis heute ist
sie nicht abgeschlossen. Meine

Schwester hatte mir damals
für die Rückfahrt von Paris in
die Schweiz ein kleines Buch
mit aphorismenartigen Texten
in die Hand gedrückt, das unter

dem Titel «La pesanteur et
la grâce» (Schwerkraft und
Gnade) kurz nach dem Krieg
durch Gustave Thibon, einen
katholischen Laientheologen,
herausgegeben worden war.
Was ich las, wühlte mich auf -
die knappen Sätze über das
Unglück, über die Leere, über
Notwendigkeit, Entwurzelung
und Unterwerfung, über die
Gottesliebe, nichts aber so
sehr wie die Ausführungen
über das jüdische Volk und
über das Judentum. Das war
hasserfüllt, das war blasphe-
misch. Ich war entsetzt.
Zugleich liess mir das Geheimnis
dieser Frau und Denkerin keine
Ruhe mehr.

Später wusste ich, dass
Gustave Thibon in tendenziöser

Weise Auszüge aus den
Arbeitsheften Simone Weils, die
sie ihm vor ihrer Emigration
nach den USA anvertraut hatte,
thematisch «geordnet» hatte.
Eine der Folgen dieser -
unverantwortlichen - Veröffentlichung

war, dass Simone Weil
während langer Zeit fast
ausschliesslich von christlich
schwärmerischen Kreisen
vereinnahmt, von jüdischer Seite
aber empört (oder verletzt)
abgelehnt wurde. Es brauchte
Jahrzehnte, bis die
widersprüchliche Vielfalt ihres radikal

machtkritischen, anarchischen,

erkenntnis- und
gerechtigkeitshungrigen, gott- und
wahrheitsbesessenen Werkes
rezipiert werden konnte.

Weiblichkeit
und jüdische Herkunft
Simone Weil stammte aus
einer assimilierten, elsässisch
jüdischen Familie. Sie kam am
3. Februar 1909 in Paris zur
Welt. Ihr Vater war ein
praktizierender Arzt, der sich, wie
auch ihre Mutter, durch Fürsorge

und Hilfsbereitschaft
ausgezeichnet haben soll. Während
ihrer frühen Jahre war sie häufig

kränklich, ein überempfindliches,

hochbegabtes Kind, das
sich selbst als ungenügend
vorkam, vor allem im Vergleich
mit dem drei Jahre älteren Bruder

und dessen brillanter
Entwicklung. Sie hielt von sich
selbst fest, mit vierzehn Jahren
sei sie «wegen der Mittelmäs-
sigkeit ihrer natürlichen Fähigkeiten

in eine bodenlose
Verzweiflung gefallen.» Sie habe
nicht die äusseren Erfolge

ihres Bruders beneidet, aber
sie habe bedauert, «keine
Hoffnung zu haben, in jenes
transzendente Reich vorzudringen,
wo nur wirklich grosse Männer
Zugang haben und wo die
Wahrheit ihren Sitz hat. Ich
wollte lieber sterben, als ohne
Wahrheit leben.»

Die Tatsache, dass sie ihren
Bruder (der später ein berühmter

Mathematiker wurde) zum
Massstab erkenntnismässigen
und existentiellen Strebens
wählte und dass ihr in der Folge

das «Reich der Transzendenz»

allein «grossen
Männern» vorbehalten erschien,
mag die Negation ihrer eigenen

Weiblichkeit mitverursacht
haben. Allein dadurch aber
lässt sich ihre zunehmende
Askese und ihre Ablehnung alles
Körperlichen, die während des
Londoner Exils schliesslich in
die tödliche Anorexie mündete,
nicht erklären. Parallel dazu
leugnete sie auch die jüdische
Tradition ihrer eigenen
Spiritualität. Beide - völlig verinner-
lichten - Negationen müssen
einen erschöpfenden Leidensdruck

bewirkt haben. Sie setzte
diesem ihre Unerbittlichkeit

in der Wahrheitssuche entgegen,

die ihr Studium und ihr
verzehrendes politisches und
soziales Engagement prägte,
auch ihren religiösen Weg
mystischer Erfahrung. Gerade vor
dem Hintergrund dieser
rückhaltlosen Wahrheitssuche aber
bleibt die Zurückweisung ihrer
Geschlechtlichkeit und ihrer
jüdischen Herkunft, letztlich ihre
Abkehr vom Leben, doppelt
schwer verständlich. Die
Psychoanalyse lehnte sie als trü¬

gerischen Erkenntnisweg
kategorisch ab.

Ruf der Gescheitheit

Grossen Einfluss auf ihr Denken

übte der Philosoph Alain
(Emile Chartier) aus, ihr Mentor
während des Studiums. Ihre
Forderung nach konsequenter
Übereinstimmung von Denken
und Lebenspraxis entsprach
seiner Lehre. Sie vertiefte sich
vor allem in Piaton, Descartes
und Marx, studierte, diskutierte
und kommentierte in eigenwilligen

Exkursen aber alle
philosophischen, naturwissenschaftlichen

und politischen
Theorien, auf die sie stiess.
Simone de Beauvoir, die gleichzeitig

mit Simone Weil in Paris
studierte, hielt in ihren «Memoiren

einer Tochter aus gutem
Haus» fest: «Sie interessierte
mich wegen des grossen Rufs
der Gescheitheit, den sie ge-
noss, und wegen ihrer bizarren
Aufmachung. Auf dem Hof der
Sorbonne war sie immer von
einer Schar alter Alain-Schüler
umgeben. In der einen Tasche
ihres Kittels trug sie eine Nummer

der 'Libres Propos' (Alains
philosophischer Zeitschift) und
in der anderen ein Exemplar
der 'Humanité' (der kommunistischen

Tageszeitung).» Auch
eine andere Studienkollegin,
Simone Pétrement, die eine
ausführliche Biographie Simone

Weils veröffentlicht hat,
beschrieb sie als auffallende
Gestalt, burschikos und streng
gekleidet, klein, linkisch und mager,

mit lebhaften Augen und
Gesten, aber mit einschläfernd
monotoner Stimme, ständig

8



eine Zigarette im Mund, die sie
sich selbst drehte.

Charakteristisch ist, was
Simone de Beauvoir in den
«Memoiren» überliefert: «Eine grosse

Hungersnot hatte China
heimgesucht, und man hatte
mir erzählt, dass Simone Weil
bei der Bekanntgabe dieser
Nachricht in Schluchzen
ausgebrochen sei. Diese Tränen
zwangen mir noch mehr Achtung

ab als ihre Begabung für
Philosophie. Ich beneidete sie
um ein Herz, das imstande war,
für den ganzen Erdkreis zu
schlagen.» Als die beiden
eines Tages ins Gespräch
kamen, habe Simone Weil
erklärt, dass das einzige, was auf
Erden zähle, eine Revolution
sei, die allen Menschen zu
essen geben würde. Simone de
Beauvoir habe darauf
eingewendet, dass es nicht damit
getan sei, die Menschen glücklich

zu machen, sie müssten
einen Sinn für ihre Existenz
finden. Darauf habe Simone Weil
sie angeschaut und festgestellt:

«Man sieht, dass Sie
noch niemals Hunger gelitten
haben.»

Keine Gefährtin
Simone Weil wurde weder die
Gefährtin berühmter Männer
noch strebte sie eine Position
von Rang und Einfluss an. Sie
verbündete sich ausschliesslich

mit den Machtlosen und
Armen. Als sie nach dem
Studium als Philosophielehrerin in
Le Puy angestellt wurde, nahm
sie an Demonstrationen von
Arbeitslosen teil und lud sie
zum Essen ein. Auch hielt sie
abends für sie Lesungen in
griechischer Poesie und in
politischer Theorie. Schon damals
war sie überzeugt, dass allein
Bildung die existentielle Sklaverei

der Arbeiter und Arbeiterinnen

zu verändern vermag, da
Veränderung nur durch das
Bewusstsein erfolgen kann.
«Die einzige subversive Kraft
ist das Denken», hielt sie fest.
Der Schuldirektor feuerte sie,
und sie empfand die Kündigung

wie eine Auszeichnung.
Die Sommer- und Herbstmonate

1932 verbrachte sie in Berlin,
um die Situation der deutschen
Arbeiterschaft zu studieren.
Ihre politischen Analysen, die
sie noch im gleichen Jahr im
Organ der französischen
Lehrer- und Lehrerinnengewerkschaft

veröffentlichte,
gehören zum Scharfsinnigsten,
was kurz vor Hitlers
Machtübernahme über die heillose
Handlungsunfähigkeit der
deutschen Sozialdemokratie
und der deutschen Kommunisten,

aber auch über das
verhängnisvolle Verführungspo¬

tential der Nationalsozialisten
geschrieben wurde. Auch ihre
Abrechnung mit dem zur
terroristischen Staatsbürokratie
verkommenen Marxismus in der
UdSSR war ihrer Zeit weit
voraus.

Fabriktagebuch
Als im Sommer 1936 die
faschistischen Kräfte unter
General Franco in Spanien an Terrain

gewannen, beschloss
Simone Weil, am Bürgerkrieg auf
der Seite der Republikaner
teilzunehmen. Doch während
ihres zweimonatigen Einsatzes
in Aragonien erlebte sie, dass

es weder um die «gerechte
Sache» der hungernden
Landbevölkerung gegen die Grundbesitzer

noch um die Legalität
ging, sondern um einen Krieg
zwischen Deutschland und
Italien einerseits, Russland
andererseits, dass es um entsetzlichen

Zynismus und Fanatismus

ging, auf beiden Seiten.
Nach einem Unfall kehrte sie
desillusioniert nach Frankreich
zurück.

Um alle Privilegien zu
vergessen, die ihr Herkunft und
Bildung hätten verschaffen
können, nahm sie in einer
Elektrofabrik in der Gegend
von Paris, später bei Renault
Arbeit als ungelernte Arbeiterin

an. Die Erfahrung der völligen
Abhängigkeit, der Monotonie,
des Lärms, des Akkorddrucks
und der dumpfen Erschöpfung
hielt sie in ihrem «Fabriktagebuch»

fest, einem Dokument
grösster Präzision und eindringlicher

intellektueller Konsequenz,

das auch Vorschläge
und Forderungen zur Verbesserung

der «condition ouvrière»

enthält. Doch Simone Weil
war sich bewusst, dass selbst
Kündigungsschutz und
Krankenversicherung, kürzere
Arbeitszeiten und bessere Löhne
das grundsätzliche Leiden der
Arbeiterinnen und Arbeiter
nicht aufheben konnte. Dieses

bestand im «manque de finalité»,

wie sie schrieb, im Fehlen
eines eigentlichen Ziels, denn
die Erhaltung der nackten
Existenz kann als Ziel nicht genügen.

Simone Weil plädierte für
eine Neukonzeption der Arbeit,
auch der industriellen Arbeit,
der wieder Ganzheitlichkeit
und Spiritualität zukommen
sollte.

Leiden an einer
unversöhnten Welt

Wegen der rassistischen Vi-
chy-Gesetze wurde ihr in der
Folge jede Lehr- und
Unterrichtstätigkeit verwehrt. Und
als Paris zur offenen Stadt er¬

klärt wurde, musste sie mit
ihren Eltern nach Südfrankreich

in die unbesetzte Zone
fliehen. Dass sie, deren «Herz
imstande war, für den ganzen
Erdkreis zu schlagen», dem
Leiden ihres Volkes in keiner
Zeile gedachte, macht erst das
Ausmass der Verdrängung und
ihres eigenen Leidens deutlich.

Allerdings entschied sie
sich in Südfrankreich auch,
von Taufe und Kirchenzugehörigkeit

definitiv abzusehen,
obwohl sie sich vom katholischen
Glauben sehr angezogen fühlte.

1941 erreichte sie mit ihren
Eltern über Marokko New York.
Sie trachtete jedoch danach,
so schnell wie möglich nach
London zu gelangen, um für
die französische Untergrundregierung

nützlich zu sein. In deren

Auftrag schrieb sie «Ein-
wurzelung», ihr letztes Werk, in
dem sie den Respekt vor den
seelischen Bedürfnissen über
alle Rechte stellte, gleichzeitig
aber eine Art platonischen
Ordnungsstaates entwarf, der ihrer
anarchisch-revolutionären
Gesellschaftskritik der Vorkriegszeit

sehr widersprach. Albert
Camus, der nach dem Krieg
«Ei nwu rzeI u ng» veröffentlichte,
bezeichnete das Werk als uner-
lässliche Grundlage für die
geistige Erneuerung Europas.

Am 24. August 1943 starb
Simone Weil an Tuberkulose und
Selbstaushungerung im
Sanatorium von Ashfordt, 34 Jahre
alt. «Die Agonie ist die letzte
dunkle Nacht, deren selbst die
Vollkommenen bedürfen, um
die absolute Reinheit zu
erreichen; und darum ist es besser,
dass sie bitter sei», hatte sie
Jahre zuvor geschrieben.

Eine wissenschaftliche
Ausgabe ihrer gesamten Schriften
ist erst jetzt, fast fünfzig Jahre
nach ihrem Tod, im Gang. Die
Frage, die ich mir immer wieder

stelle, ist, ob die
Auseinandersetzung mit Simone Weil
und ihrer sich aufbäumenden
und verglühenden ' Existenz
nicht ein Versuch ist, durch
stellvertretendes Verstehen
ihrer Widersprüche das
Gewicht der eigenen existentiellen

Probleme - vor allem das
Leiden an einer durch und
durch unversöhnten Welt und
die Unausweichlichkeit des
Todes, des eigenen wie jenes der
geliebtesten Menschen - ertragen

zu können.

9


	"...wegen des grossen Rufes der Gescheitheit"

