
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1992-1993)

Heft: 41

Artikel: Andere Wege - aber gleiche Ziele? : Zum Verhältnis zwischen
Feministinnen in arabischen und europäischen Ländern

Autor: Hochuli, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDERE WEGE-AB
Zum Verhältnis zwischen Feministinnen

Wie könnte das Verhältnis
zwischen arabischen und
europäischen Feministinnen
aussehen? Gibt es Ansätze
zum gemeinsamen Arbeiten?
Wie gehen wir mit der
Konfrontation verschiedener
Kulturen um? Dies sind einige
Stichworte zu einer schwierigen,

aber aufwühlenden
Veranstaltung, die im Dezember
in der Roten Fabrik Zürich
stattfand.

Ein nassgrauer Samstagnachmittag,
als ich zur Fabrik eile; mit

mir spurten einige Frauen aus
den verschiedensten Ländern.
Noch schauen wir uns kaum an
und werden doch in den nächsten
Stunden konzentriert
zusammensitzen, um über gemeinsames

und unterschiedliches Vorgehen

zu diskutieren.

Das Podium ist ungewöhnlich
bunt besetzt mit etwa sieben
Frauen, Referentinnen,
Übersetzerinnen - und einem Mann
daneben. Sogleich zische ich zu
meiner Nachbarin, zusammen
mit vielen anderen Frauen: «Was
macht denn ein Mann an dieser
Frauenveranstaltung, und sogar
noch neben dem Podium?» Die
ägyptische Schriftstellerin Nawal
el Saadawi nimmt gleich Stellung
zu unserer empörten Frage, denn
diese wird ihr überall in Europa
gestellt. Es ist ihr Partner, den sie
überallhin mitnimmt. Und damit
kommt sie gleich zum ersten grossen

Unterschied zwischen
europäischen und arabischen
Feministinnen. Der Mann gehört für
sie dazu. Alle Männer, die gegen
das Patriarchat kämpfen wollen,
sind herzlich willkommen.
Immer überschwenglicher werdend,
fährt sie fort: «Männer sind oft
enthusiastischer, ein neuer
feministischer Mann erscheint am
Horizont.» Ich schlucke leer, solche

Äusserungen habe ich noch
selten über Männer gehört. Mir
kommt in den Sinn, dass wir für
die letzte FRAZ einen Artikel
zugeschickt bekamen über die
Situation von arabischen Frauen
nach dem Golfkrieg, ebenso
einen Aufruf, dass wir gegen die
Schliessung der Frauenorganisation

AWSA protestieren sollten.

Jener Artikel wurde von einem
Mann geschrieben, zusammen
mit einer Frau. Ich telefonierte
mit ihm, um noch zusätzliche
Informationen zu erhalten und
fragte gleichzeitig: «Warum
setzen Sie sich derart ein für diese
Frauenorganisation?» Er war
sehr erstaunt über meine Frage
und meinte: «Aber warum denn
nicht? Es handelt sich um einen
Verstoss gegen die grundlegendsten

Menschenrechte, da muss
ich doch mit meinen Möglichkeiten

in Deutschland mitkämpfen.»

Mir war nicht ganz wohl
nach diesem Telefon. Ging hier
wirklich alles mit rechten Dingen
zu? «Menschen, die eine
ähnliche Art des Denkens haben,
sollen zusammenstehen», fährt
Saadawi weiter, «dieselbe Erfahrung

habe ich in Afrika gemacht.
Früher akzeptierten die Schwarzen

keine Weissen, heute gibt es

manchmal gemeinsame Wege.»

Feminismus ist keine
westliche Erfindung
Saadawi stellt später noch genauer

ihr Feminismusverständnis dar
und kritisiert, dass viele Frauen
denken, Feminismus sei eine
westliche Erfindung. «Wir haben
kein arabisches Wort für Feminismus,

aber Feminismus hat mit
internationaler Politik zu tun.
Wir unterscheiden nicht wie ihr
zwischen der Frauenfrage und
der Befreiung von Menschen.
Wir von der Frauenorganisation
AWSA z.B. waren gegen den
Golfkrieg, gegen die Intervention,

gegen das Abschlachten
unter dem Deckmäntelchen
Demokratie. Mit der Äusserung
«Sprecht nicht über Politik»

wurden wir belehrt. «Wir haben
die Aufgabe, das Geschlecht in
die internationale Politik zu
bringen, sonst erfahren wir nie,
warum wir unterdrückt sind und
was wir tun können.» Sie findet
es grundlegend, eine geschichts-
bewusste, sozialistische Feministin

zu sein (historical socialist
feminist), und diese Reihenfolge
ist ihr wichtig, denn «wir hängen
von unserer Geschichte ab, es ist
wichtig, dass wir unsere Wurzeln
kennen. Ohne Vergangenheit gibt
es keine Gegenwart und keine
Zukunft. Sozialistisch darum,
weil wir gegen Klassen sind und
feministisch, indem wir gegen die
männliche Vorherrschaft kämpfen.»

Sie spricht eindringliches
Englisch, ihre Worte tun mir
wohl, diese Frau bringt mit ihrer
Ausstrahlung eine grosse Weite in
diesen Raum. Zugleich spüre ich
aber auch eine Verarmung in mir.
Ich kann nicht von Wurzeln sprechen

und habe auch nicht grosses
Vertrauen beim Gedanken, dass
Frauen und Männer gemeinsam
gegen Unterdrückung kämpfen.
Hat es je eine Bewegung gegeben,
wo die Geschlechter zusammen
durchhielten, ohne dass schliesslich

doch zu Lasten der Frauen
entschieden wurde? Eine
Palästinenserin bringt später ein
Beispiel, dass es sich auch in der
Intifada zum Teil in der Weise
abgespielt hat.

Neues Feindbild: Islam

In allen Referaten wird deutlich:
Weltweit nimmt der Fundamentalismus

zu; viele glauben, der
Islam sei die neue Bedrohung,
aber der Islam dient nur dazu, ein
politisches System zu stützen.

Nachdem der grosse Feind
Kommunismus abgeschafft ist, wird
mit Hilfe des Islams ein neues
Feindbild geschaffen. Es wird
gesagt, dass ein Gegensatz
zwischen unseren und arabischen
Ländern vielleicht darin besteht,
dass in arabischen Ländern ganze
Regionen negiert werden, die
Ehre verloren haben. Viele Männer

lassen diese Verletzungen
direkt an Frauen aus. Ist dies
wirklich ein Gegensatz zu den
Vorgängen, die in Europa geschehen?

Beispielsweise die ehemalige

DDR: Was ist mit der Ehre
jener Menschen geschehen?
Mussten nicht auch da besonders
Frauen viel einstecken? Und
blüht nicht gerade in solchen
Gegenden ein besonders absurder

Rechtsextremismus auf?

Wo können wir also gemeinsam

ansetzen? Kritik an der
westlichen Linken wird laut. Aus
Angst, als rassistisch zu gelten,
würde die Linke tatenlos zusehen
und oft die Entschuldigung
vorbringen, das gehöre halt zu jener
Kultur. Als Beispiel wird
genannt, dass zwar ein Aufschrei
durch Europa geht, wenn im
Sudan einem Dieb die Hand
abgehackt wird, dass wir aber
schweigen im Falle der Klitoris-
beschneidungen und dies als zur
dortigen Kultur gehörend abtun.

Bilder und Vorstellungen

Ein grosses Thema sind die Bilder

und Vorstellungen, die wir
uns von arabischen Frauen
machen. Oft idealisieren wir
Gegebenheiten, indem wir es z.B.
als grosse Chance darstellen, dass
viele arabische Frauen zusam-

24



ER GLEICHE ZIELE
in arabischen und europäischen Ländern

men auf engem Raum und somit
ein enges Beziehungsnetz leben
müssen. Quasi eine Frauenwelt,
von der wir nur träumen können.

Andererseits geschehen immer
wieder extreme Interventionen
durch Frauen aus dem Norden,
die ihre Vorstellungen durchsetzen

wollen. Als Beispiel wird
die Angelegenheit mit dem Kopftuch

genannt. Den tuchtragenden
Frauen wurde gedroht, sie

sollten nicht mehr zur Schule
kommen, falls sie das Kopftuch
nicht ablegen würden. Dadurch
wurden Frauen gezwungen, in
eine fundamentalistische Schule
zu gehen.

Seit einiger Zeit erleben wir
hier einen Arabien-Boom von der
übelsten Sorte. Es erscheint eine
Flut von Schundromanen, die im
arabischen Raum spielen und
dazu beitragen, rassistische
Vorurteile in unseren Breitengraden
zu schüren. Das traurigste und
erfolgreichste Buch ist sicher
Mahmoodys «Nicht ohne meine
Tochter». Es gibt scheinbar in der
Schweiz kaum eine Iranerin, die
dieses Buch nicht mindestens
einmal geschenkt gekriegt hat,
begleitet von einem mitleidigen
Lächeln oder bombardiert mit
Fragen wie: «Esst ihr wirklich
Käfer mit Reis? Kennt ihr keine
Badezimmer?» etc. Nicht solche
Anteilnahme unsererseits ist nötig,

das ist klar, auch nicht die Art
von Hilfe, wie dies Hilfswerke
proklamieren.

Die Frage taucht auf, warum
so viele europäische (und
amerikanische) Frauen ein Buch wie
Mahmoodys verschlingen. Es

gibt unterdessen schon etliche
Analysen und Gegendarstellungen

von Iranerinnen. An diesem

Nachmittag werden vor allem
die eigenen Ängste und Früste
dieser Leserinnen erwähnt. Das
Buch «Nicht ohne meine Tochter»

ermöglicht auch einer
unterdrückten Frau hier, sich
zumindest als zivilisierte
Kulturträgerin gegenüber den Araberinnen,

Türkinnen, Iranerinnen und
schliesslich allen «Muslims»
überlegen zu fühlen. Und Ängste
vor Vergewaltigung können auf
ausländische Männer abgeschoben

werden.
Eigentlich war unsere frühere

Frage: «Wo können wir gemeinsam

ansetzen?» Bis jetzt sind in
diesen Stunden noch keine
Gemeinsamkeiten aufgetaucht,
aber viel Kritik, Vorwürfe und
Auflehnung gegen unsere
imperialistischen Verhaltensweisen,
d.h. gegen unsere Zurückhaltung,

wenn es für uns zu heiss
wird und gegen unsere
Einmischungen, wenn wir davon profitieren

können.

Bewusster Umgang
mit den Medien

Wichtig wäre also, bei jeder
Gelegenheit zu überlegen, wie weit
wir in unseren Medien über
Geschehnisse im arabischen
Raum berichten wollen und vor
allem, auf welche Art wir dies tun
sollen. Schüren wir damit nicht
den Rassismus in unserem Land?
Was nützt es algerischen Frauen,
wenn wir von ihnen erzählen?
Sollen wir nicht eher den
algerischen Frauen über uns und den
Rassismus in unserer Umgebung
berichten und bei uns Strategien
gegen diese Hetzen entwickeln?
Es gilt, bewusst zu unterscheiden
zwischen dem Verbreiten von

Informationen, um evtl. international

politischen Druck ausüben
zu können, und zwischen dem
Vermarkten von «exciting
stories». Da wir hier oft besseren
Zugang zu Medien haben, können

wir z.B. arabische Frauen mit
dem Mittel der Informationsverbreitung

unterstützen.

Löcher in der feministischen
Auseinandersetzung

In der feministischen
Auseinandersetzung sind noch grosse
Löcher vorhanden. Zwar gibt es viele

Bücher über den aufkommenden

Fundamentalismus, aber
wenige zur ökonomischen Situation

der Frauen.
Wichtige Klärungen sind auch

nötig, was im jeweiligen Land für
Frauen «Unterdrückung» heisst.
Erst aufgrund dieser Differenzierung

können wir z.B. gemeinsam
der Frage nachgehen, auf welche

Weise in den verschiedenen Ländern

Vereinnahmungen von
Frauen vor sich gehen.

Dies alles sind Gedanken und
Fragen, die anhand der Referate
auftauchen. In kleineren Gruppen

sitzen wir danach zusammen,

um darüber zu sprechen.
Prompt kommt die Frage an
arabische Frauen: «Was erwartet Ihr
von diesem Treffen?» Ich spüre
ein peinliches Kribbeln bei dieser
Frage, besonders nach diesen
über zweistündigen Voten. Eine
Palästinenserin platzt wütend
heraus: «Genau so läuft es

immer. Die Frauen aus dem Norden
kommen, erkundigen sich,
möchten wissen - und erzählen
nichts von sich und ihren eigenen
Ängsten. Was erwartest denn Du,

warum habt Ihr uns kommen
lassen, was wollt Ihr von uns? Ich
habe Euer Ethnologinnen-Getue
satt!» Ich denke an mein
mulmiges Gefühl, als ich Wochen
vorher das neueste Buch der
Ethnologin Florence Weiss, «Die
dreisten Frauen», las. Florence
führte mit ihrer Iatmul-Freundin
Miat in Papua-Neuguinea
Gespräche, jeden Tag, über Wochen
hinweg. Sehr einfühlsam zwar,
ja, aber wir hören fast nur Miats
Aussagen, ihr Erzählen, von
Florence hingegen wenig. Und
Florence geht nachher zurück nach
Basel, veröffentlicht ein Buch
über diese Gespräche, das überall
gelobt wird (auch in der FRAZ
Nr. 40), und Miat bleibt zurück
mit der neuen Erfahrung einer

ganz bestimmten Gesprächsart.
Was macht sie damit? Was hat es

ihr gebracht? Wie findet sie sich
zurecht danach?

Von unseren Erfahrungen sollen

wir erzählen. Eine Frau
beginnt, den 14. Juni darzustellen
und zu analysieren. Warum
haben so viele Frauen
mitgemacht? Vielleicht darum, weil es
keine abgetrennte «politische»
Bewegung war, sondern etwas
traf, was alle Frauen etwas
angeht? Allmählich kommt ein
Gespräch in Gang, jetzt wäre ein
kleiner Anfang, jetzt müssten wir
viel Zeit haben, vielleicht eine
Woche zusammen verbringen,
um durch Hochs und Tiefs zu
gehen, Ausbrüche und Verzweiflungen

zu durchgehen und Mut
und Vertrauen zu kriegen. Dann
wäre auch die Chance da, dass
wir nicht nur von arabischen und
europäischen Frauen reden. Es
könnte sich allmählich eine
vielfältige Kulturlandschaft
ausbreiten und damit auch aie
Differenzen zutage bringen, die
jedes Land für sich selbst hat. -
Dieser Traum endet abrupt. Wir
sollen uns nun zum Plenum
versammeln und das Diskutierte
zusammenfassen. Ich muss
gehen, möchte diese angerissenen
Gedanken in Ruhe noch etwas
weiterschweifen lassen.

Marianne Hochuli

Podiumsteilnehmerinnen 25


	Andere Wege - aber gleiche Ziele? : Zum Verhältnis zwischen Feministinnen in arabischen und europäischen Ländern

