
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1991-1992)

Heft: 40

Artikel: Moralisch die bessere Hälfte

Autor: Litschgi, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moralisch die
bessere Hälfte

Warum ist weibliche
Sexualität in der
Öffentlichkeit, auch innerhalb
der Frauenbewegung,
kein Thema mehr? Ist es
die zunehmende
Gewalttätigkeit, die einer
öffentlichen Diskussion
um eine eigenständige
weibliche Sexualität
keinen Raum mehr lässt,
oder verharren die Frauen

in der passiven
Opferrolle und werden damit

zu Komplizinnen
ihrer eigenen
Unterdrückung?

In den 70er Jahren diskutierten
die Frauen öffentlich über ihre
Sexualität. Sie gründeten
Selbsthilfegruppen, um ihren
Körper und ihre Lust gemeinsam

zu erkunden. Wo steht diese

Diskussion zu Beginn der
90er Jahre? Sie scheint sich
unbemerkt davongeschlichen zu
haben. Warum das? Ist das
Interesse daran erloschen, weil
schon alles gesagt wurde, was
es darüber zu sagen gibt? Oder
hat sich die Diskussion nur
verschoben? Findet sie unter
einem anderen Namen statt?

Meine These ist, dass an ihre
Stelle Diskussionen über
Vergewaltigung, Pornographie und
Inzest getreten sind. Was hat

dies zu bedeuten? Warum ist
anstelle des Interesses an
weiblicher Sexualität eine Diskussion

entstanden, in der die Frau
nur als Opfer sexueller Gewalt
in einem patriarchalen
Machtsystem thematisiert wird?

Diese Verschiebung innerhalb

der weiblichen Sexualitätsdebatte

ist höchst interessant
und verlangt nach einer näheren

Betrachtung. Ich möchte
dazu aus psychoanalytischer
und soziokultureller Perspektive

Stellung nehmen.

Aufbruch zu neuen Ufern?

Der Anspruch, die eigene
Sexualität kennenzulernen, zu be-

10



nennen, von der in der Sprache
vorherrschenden männlichen
Sexualität abzugrenzen und als
eine von der männlichen
unterschiedene Sexualität an die
Öffentlichkeit zu tragen, hatte in
den 70er Jahren etwas mit dem
Aufbruch zu neuen Ufern zu
tun. Warum sind Lust und Neugier

verschwunden, und warum
sind an deren Stelle Angst vor
und Wut über männliche Macht
und Gewalt getreten? Fühlen
wir uns zwanzig Jahre danach
nur noch als Objekte von
Sexualität und Opfer von Gewalt -
obwohl wir doch öffentlich auf
diese Zusammenhänge
aufmerksam gemacht haben?

Zwei mögliche Erklärungsmomente

seien hier genannt,
die im folgenden näher ausgeführt

werden: Einerseits ist die
Gesellschaft in den letzten
zwanzig Jahren gewalttätiger
geworden und die Thematisierung

von Vergewaltigung,
Pornographie und Inzest sind
notwendige Reaktionen auf eine
zunehmende Enthemmung
aggressiver Impulse. Anderseits
konnten wir Frauen uns nie
wirklich von den «Vorteilen» der
Opferrolle trennen.

Zunehmende Gewalttätigkeit
Wir können davon ausgehen,

dass Frauen und Männer mit
den gleichen Potentialen an
sexuellen und aggressiven Energien

ausgestattet sind. Als
Selbstbehauptungstendenz ist
Aggression ein primärer
Triebimpuls. Dieser zunächst formlose

Selbsterhaltungstrieb wird
als Aggressivität gesellschaftlich

produziert, in bestimmte
Bahnen gelenkt und ist je nach
Gesellschaftsform verschieden
ausgeprägt in Art und Stärke.

Unsere Gesellschaft, die sich
auf der Basis der industriellen
und technologischen Revolution

in ungeahnter Weise
entwickelt hat, bringt ein beängstigendes

Mass an struktureller
Gewalt hervor. Frauen und
Männer sind diesen Mächten,
die den Gesetzen der
Mehrwertsbildung folgen und die
Zerstörung von natürlichen
Ressourcen zur Folge haben,
ausgeliefert. Die Einzelne ist
ohnmächtig dieser blinden
Erfolgsmaschinerie gegenüber.

Viele beklagen heute den
Mangel an Tabus und Verboten,
die Enthemmung von Triebimpulsen

und eine beängstigende
soziale Verantwortungslosigkeit

- kurz - eine zunehmende
«Narzissisierung» unserer
Gesellschaft. Wo anfangs des 20.
Jahrhunderts die Prüderie Blüten

trieb, ist heute eine starke
Aggressivierung der Sexualität
festzustellen.

Das Bild der Frau als Fetisch

Mit dem Auftauchen von neuen

Massenkommunikationsmitteln
hat nochmals ein Sprung

stattgefunden. Insbesondere
die Bildmedien haben einer
Entwicklung der Entkörperlichung

und Beherrschung der
Sexualität und Aggressivierung
des Sexuellen Vorschub geleistet.

Das Bild übt Gewalt aus:
Es distanziert und objektiviert -
der kalte Blick hat sich der
Sexualität zugewendet.

Es ist nicht von ungefähr,
dass sich seit etwa 25 Jahren
Künstlerinnen kritisch mit der
strukturellen Gewalt
auseinandersetzen, die durch die Macht
der Kommunikationssysteme
auf Frauen ausgeübt wird. Sie
konstatierten einen Wechselbezug

von Bild und Gewalt. Wenn
wir uns die Werbung, Filme und
Videos vergegenwärtigen,
erhält die Frau in erster Linie
einen Status als Objekt. Die
Frau wird in unserer Gesellschaft

als mangelhaft definiert.
Jacqueline Rose («Woman as
Symptom», 1979) konnte
anhand von Filmen nachweisen,
dass immer dann, wenn das
Darstellungssystem mit seiner
eigenen Unvollkommenheit
konfrontiert ist und das System
dieses Moment des Mangels zu
überdecken sucht, das Bild der
Frau an dieser Stelle auftaucht
- die weibliche Bildstatue als
Fetisch oder Symptom des
Mannes, das seinen Mangel zu
überdecken hat.

Dieses Ergebnis stimmt mit
psychoanalytischen Forschungen

zur weiblichen Sexualität
(Lacan) überein, die besagen,
dass der Mangel für das
menschliche Leben grundlegend

sei, dass er allerdings in
unserer Kultur einseitig an die
Frau delegiert werde und sie
sich mit ihm identifiziere. Daher
ist auch die psychoanalytische
Theoriebildung zum
Geschlechterverhältnis - wenn sie
vom «Penisneid» (Freud) oder
von der Frau, die nicht alles ist
(Lacan), spricht - die Benennung

des real anzutreffenden
Geschlechterverhältnisses in
unserer Kultur.

Moralisch die bessere Hälfte

Gleichzeitig sind wir - uns
selbst meist verborgen -
Mittäterinnen dieses schiefen
Verhältnisses. Wir sind Meisterinnen

darin, uns innerhalb
gegebener Machtverhältnisse ein
kleines Stück Freiheit
auszumachen und uns damit zu
arrangieren. Die Opferrolle hat für
uns Tradition. Wir fühlen uns
vertraut darin. Wir haben uns
an die Vorteile dieser Rolle
gewöhnt. Wir stehen moralisch als
die bessere Hälfte da, können

das Böse nach aussen verlegen
- in die Männer, die patriarchale
Gesellschaft. Wir müssen uns
mit einer unangenehmen Seite
von uns selber nicht auseinandersetzen

- unserer Komplizinnenschaft,

unseren Widersprüchen,

unserer Aggressivität,
der Gewalt in uns selbst. Wenigstens

ist der moralische
Triumph auf unserer Seite. Das ist
nicht nichts. Dabei können wir
die Schuld nach aussen verlegen.

Wir sprechen heute öffentlich
über Vergewaltigung,
Pornographie und Inzest, weil wir
sonst von unserer Angst, aber
auch unserer Wut, gelähmt und
erstickt würden. Wir werden
uns so unseres eigenen
Wutpotentials erst richtig gewahr.

Trotzdem sind wir noch
immer die Opfer, die einfach
zurückschlagen, ohne dabei eine
aktive Position einzunehmen.
Wir können die Gewalt weiterhin

an den «bösen», «schuldigen»

Teil delegieren. Sind wir
nicht immer noch viel zu stark
negativ identifiziert mit den
gewalttätigen Männern? Genau
hier würde aber der Ansatzpunkt

zur Emanzipation der
Geschlechterverhältnisse liegen:
nämlich nicht unsererseits in
das zweiseitige Schema von
Macht und Ohnmacht, gut und
böse zu verfallen.

Weibliche Macht und Gewalt

Meiner Meinung nach geht
es bei unserem widersprüchlichen

Verhältnis zum Opferstatus
wesentlich um die Frage der

weiblichen Sexualität in ihrer
Beziehung zu Macht und
Gewalt. Hier liegt vieles für uns
Frauen noch im Dunkeln, ist
noch nicht durchdacht, sondern
emotionalisiert.

Was haben wir für Idealbilder,
und wie sieht die Realität aus?
Vielleicht wollen wir vieles nicht
hinterfragen, weil sonst unsere
grandiosen Selbstbilder arg in

Bedrängnis kämen. Es erfordert

Mut, sie in Frage zu stellen.
An diesem Punkt merken wir,
dass wir etwas zu verlieren
haben.

Und wo ist übrigens unser
Geniessen? Beim Reden
darüber? Möglicherweise hat sich
das Interesse der Frauen an der
weiblichen Sexualität indirekt
auf die andere starke
Triebkomponente - die aggressive
Selbstbehauptung - gerichtet.
Sind doch Sexualität und
Aggression die beiden hauptsächlichen

gesonderten
Triebkomponenten, die sich mehr oder
weniger vermischen können.

Es ist sicher nicht zufällig,
dass wir Frauen die Diskussion
um unsere Sexualität positiv
führten, diejenige um Aggression

aber negativ und indirekt.

Es zeigt, dass wir mit der
Integration unserer Aggressivität
erst am Anfang stehen. Ohne
uns dessen gewahr zu werden,
können wir zum Spielball unserer

eigenen Aggressionen
werden. Oder aber wir können
lernen, mit ihnen umzugehen.
Entweder werden wir von Hass
und Wut beherrscht, oder wir
spüren durch Abgrenzung und
Streiten die Macht unserer
Aggressionen und nehmen sie
mehr zu uns selbst.

Das Geniessen des anderen

Eine psychoanalytische
Redeweise besagt, dass das
Geniessen das Geniessen des
anderen sei. Das heisst, dass
beispielsweise körperliches
Geniessen - obwohl letztlich nur
allein empfindbar - nie eine
autarke Sache sein kann, sondern
immer eingebunden ist in die
Spielregeln der Geschlechterverhältnisse

einer Gesellschaft,
die wir alle unbewusst mitunterhalten.

Mit andern Worten: Es
braucht die eine Seite, um der
andern überhaupt Kontur zu
verleihen.

Zusammenfassend meine
ich, dass die Diskussion um
Vergewaltigung, Inzest und
Pornographie für uns Frauen wichtig

und notwendig ist, weil es
auch eine indirekte Diskussion
über unsere weibliche Sexualität

im Verhältnis zu Gewalt und
Macht ist. In diesem Verhältnis
ist uns unwohl. Es gilt, unser
Verhältnis zu Sexualität und
Gewalt zu thematisieren, was uns
neben dem Verlust unserer
Unschuld vielleicht wieder zu
spannenden Diskussionen
über Vorstellungen und Wünsche

um unsere Geschlechtlichkeit

führen kann - im Be-
wusstsein, dass unser Geniessen

immer in das Geniessen
des anderen eingebunden ist.

Annemarie Litschgi

Anmerkung der Redaktion

Die Autorin versteht «den anderen»

im Sinne einer Alterität, die
geschlechtsneutral ist und
deshalb auch für lesbische
Beziehungen Gültigkeit hat. Wir
möchten aber darauf hinweisen,

dass im vorliegenden Artikel

«das Geniessen des anderen»

eindeutig in einem
heterosexuellen Kontext verstanden
wird, der zwar als kulturelle
Norm für alle von Bedeutung
ist. Was aber das Erleben
betrifft, so wird z.B. lesbische
Sexualität nicht wirklich mitgedacht,

und deshalb ist dieses
psychoanalytische Konzept he-
terosexistisch.

11


	Moralisch die bessere Hälfte

