
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1991-1992)

Heft: 40

Artikel: Sexuelle Identität : ein Politikum

Autor: Hänsch, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SEXUELLE IDENTITÄT
- EIN POLITIKUM

«FEMINISMUS IST DIE THEORIE, LESBIANISMUS DIE PRAXIS.» LESBEN UND
HETERAS. POLIT-LESBEN UND SUB-LESBEN - WAS VORDERGRÜNDIG
NICHTS ALS INDIVIDUELLE SEXUELLE PRÄFERENZ ZU SEIN SCHEINT, GIBT
INNERHALB DER FRAUEN- UND LESBENBEWEGUNG IMMER WIEDER AN-
LASS ZU AUS- UND ABGRENZUNGEN IM NAMEN DER «REINEN FEMINISTISCHEN

LEHRE». WELCHES SIND DIE GRÜNDE FÜR DIESE MORALISCHEN
VORSTELLUNGEN UND HIERARCHISIERUNGEN UND IN WELCHEM
ZUSAMMENHANG STEHEN SIE ZU GRANDIOSITÄTS- UND OHNMACHTSGEFÜHLEN?
DER NACHFOLGENDE ARTIKEL IST DIE LEICHT GEKÜRZTE FASSUNG DES
REFERATS VON ULRIKE HÄNSCH. DAS SIE AM 6. SEPTEMBER 1991 IN DER
FRAUENETAGE DES QUARTIERZENTRUMS KANZLEI IN ZÜRICH IM RAHMEN
DES LESBENZYKLUS «FRAUENLIEBE IM SUBTEMBER» GEHALTEN HAT.

Es gibt eine Haltung lesbischer Frauen, die
eine Form von Grandiosität darstellt, die
mich ärgert und die verbunden ist mit der
Formulierung von moralischen Hierarchien.

Moralische Hierarchien zwischen
Lesben und heterosexuellen Frauen und
zwischen feministischen Lesben und
«apolitischen» Lesben.

Sabine Hark schreibt in den «Beiträgen
zur feministischen Theorie und Praxis»,
25/26 1989, von einer Veränderung
lesbischer Selbstbilder, sie spricht von «Anzeichen

eines gewachsenen lesbischen
Selbstbewusstseins», das «lesbisch» nur

als einen Identitätsaspekt unter vielen
betrachtet und das Unterschiede zwischen
Frauen als überlebensnotwendig
wahrnimmt und für notwendig erachtet, die
Kategorie Differenz in lesbisch-feministischer
Politik und Identität zu integrieren.

Dieser Beobachtung stimme ich zu und
schränke sie gleichzeitig ein. Denn parallel
ist ein Festhalten an den altbekannten
Formeln des «Feminismus ist die Theorie, Les-
bianismus ist die Praxis» zu beobachten,
die mit den Jahren nicht unbedingt sinnvoller

werden.

In Gesprächen und Diskussionen unter

Lesben tauchen immer wieder Vorstellungen

von «richtigen» Lesben und «richtigen»
Feministinnen auf, die - im Grunde identisch

- glauben, ihr Leben zumindest
grundsätzlich gereinigt zu haben vom pa-
triarchalen Müll. Beziehungen zu Männern
werden als alleiniger Indikator für das
Verstricktsein von Frauen ins Patriarchat
angenommen. So tragen Lesben manchmal
eine Aura von moralischer Reinheit und
Grandiosität vor sich her, die ärgerlich und
politisch gefährlich ist, weil diese überhöhte
Vorstellung vom eigenen Selbst auf
Selbsttäuschung und auf Kosten anderer Frauen
aufbaut.

6



IM NAMEN DER «REINEN LEHRE»
Es bilden sich Ausgrenzungen und Hier-

archisierungen nicht nur zwischen
lesbischen und heterosexuellen Frauen,
sondern auch zwischen feministischen Lesben
und Lesben, die die Entscheidung, Frauen
zu lieben, als reine «private» Entscheidung
auffassen und kaum eine politische (d.h.
feministische) Flaltung damit verbinden. Flier
entsteht die Vorstellung von einer «richtigen»

Lesbe, die sich von einer lediglich
homosexuellen Frau, die zwar Frauen liebt,
aber darüber hinaus an die Gesellschaft
völlig angepasst lebt, grundsätzlich zu
unterscheiden meint.

Es ist offensichtlich schwierig, diese
anderen Frauen, die von Feminismus weder
viel wissen noch viel wissen wollen, in ihren
Möglichkeiten zu sehen und wahrzunehmen,

wie politisch relevant diese von den
Frauen selbst als «privat» definierte
Entscheidung trotzdem ist, keine Liebesbeziehung

zu einem Mann zu leben, sondern zu
einer Frau. Die «sexuelle Vorliebe» bleibt
doch kaum nur sexuelle Vorliebe. Es bleibt
von höchster gesellschaftlicher Brisanz,
wenn Frauen Frauen lieben und nicht Männer

- und selbst wenn sie es nur ganz privat
tun, selbst wenn sie es nicht mit aller
Entschlossenheit und Offenheit tun, selbst
wenn sie sich in vielen anderen Lebensbereichen

anpassen, treten sie in dieser einen
wichtigen patriarchalen Frauenpflicht, der
Liebe und Treue zum Mann - privat, aus der
Rolle.

Dies soll jedoch nicht ausschliessen,
dass ein angepasstes Verhalten, dass
Handlungen, die Frauen schädigen und die
männliche Herrschaft stützen und
legitimieren, als solche erkannt und kritisiert
werden sollten - egal wer die Handelnde
ist. Jedoch es scheint mir oft zu übereilt, wie
Frauen in die Kategorie «angepasst»
sortiert und abgewertet werden. Denn klar ist,
dass der gesellschaftliche Druck auf lesbische

Frauen, die nicht in der Frauenbewegung

beheimatet sind, häufig so gross ist,
dass er manchmal fast abstruse Formen
der Überanpassung in anderen Lebensbereichen

hervorbringt.
Deutlich wird, dass Frauen, die durch

ihre Frauenbeziehungen aus der Rolle, aus
der gesellschaftlichen Normalität herausfallen,

natürlich auch eine soziale Heimat
brauchen und sie diese um den Preis der
Überanpassung an gesellschaftliche Normen

doch noch zu erlangen versuchen.
Denn es ist gar nicht ihr Interesse, sich eine
andere Heimat als diese Gesellschaft zu
suchen, sie möchten in dem ihnen vertrauten

Kreis anerkannt werden und stimmen
einerseits auch patriarchalen Werten und
Normen zu, zu denen sie andererseits doch
(auch) konträr leben. Es ist diese Ambivalenz

in ihren Handlungen, die es kaum
möglich macht, sie einzuordnen in diese
eindeutigen Definitionen von «frauenidenti¬

fiziert» und «widerständig» oder
«angepasst».

IM NAMEN DER «REINEN PRAXIS»
Ich möchte mich nun der nächsten

Abgrenzungslinie feministischen Lesbianis-
mus nähern, hinter der die heterosexuelle
Feministin verortet wird. Wobei im Grunde
hier schon - bei der Bezeichnung - das
Problem anfängt: Denn kann eine
heterosexuelle Frau überhaupt Feministin sein?
Zugegebenermassen ist dies nicht gerade
eine der neuesten Fragen der Frauenbewegung.

Esgibt sie seit Jahren, aber-und das
sollte eine eigentlich wundern - die Frage
wird weiterhin relativ variationslos diskutiert

bzw. es wird eher stillschweigend mit
der negativen Beantwortung dieser Frage
(«Feminismus ist die Theorie, Lesbianis-
mus ist die Praxis») gehandelt. Dies
passiert zwar nicht mehr ganz so platt, wie es
Weiland Ti-Grace Atkinson formulierte,
aber die Vorstellung von der besseren
lesbischen Feministin schimmert als Hintergrund

so mancher Äusserung hervor.
Dies wird beispielsweise deutlich in

einem Aufsatz von Barbara Gissrau (in den
Beiträgen 25/261989), in dem sie lesbische
und heterosexuelle Identitätsbildung aus
psychoanalytischer Sicht vergleicht. So ist
es durchaus wichtig, auch neuere Patholo-
gisierungen lesbischer Lebensform zu
entlarven und zurückzuweisen. Aber ist es
wirklich nötig, dies mit einer am Rande
angemerkten Abwertung weiblicher Hetero-
sexualität zu verbinden, wie es m.E. die
folgenden Sätze zum Ausdruck bringen:
«Heterosexuelle würden demnach länger in der
symbiotischen, undifferenzierten
Verschmelzungsphase mit der Mutter leben,
was eine verzögerte Ich-Entwicklung, grössere

Schwierigkeiten mit Trennung und
Autonomie und eine geringere sexuelle Besetzung

des Liebesobjekts zur Folge haben
könnte. Im Erwachsenenalter wäre weibliche

Heterosexualität mit geringeren sexuellen,

dafür aber mit grösseren
Abhängigkeitswünschen verbunden.» (Gissrau 1989,
S. 141)

Die Frauen mit der heterosexuellen
Objektwahl erscheinen in diesen Sätzen als
zumindest defizitär. Und auch hier frage ich
mich, welchen Sinn hat diese psychologische

Hierarchisierung? In der Vergangenheit

waren es bekanntermassen immer die
Lesben (und schwulen Männer), denen von
Ärztinnen und Psychologinnen eine defizitäre

psychische Entwicklung unterstellt
wurde und denen die grösseren Schwierigkeiten

mit Trennung und Autonomie
zugeschrieben wurden (vgl. z.B. Helene
Deutsch). Es kommt mir nun wie eine
Genugtuung vor, wenn diese Urteile endlich
mal zurückgegeben werden können.

Jedoch wird bei dieser Haltung ein Teil
als das Ganze genommen: Die heterosexuelle

Beziehung ist sicherlich Ausdruck

einer emotionalen und sozialen
Verstrickung ins Patriarchat. Aber dies muss
nicht zwangsläufig heissen, dass heterosexuelle

Frauen generell stärker verstrickt
sind in patriarchalen Verhältnissen als Lesben

und sie deshalb per se die schlechteren
Feministinnen seien. Es gibt noch

unendlich viele andere Formen der
Verstrickung und Einbindung von Frauen in
patriarchate Strukturen, die sich nicht auf
heterosexuelle Frauen beschränken lassen.
Und so ist es auch die Betonung der
«wesentlich anderen Erfahrungen als Hetero-
frauen», die mir übertrieben scheint und die
die gemeinsamen Erfahrungen und die
gemeinsamen politischen Interessen kaum
beachtet.

Was sind dies für «andere Erfahrungen»?
Lesben machen generell Erfahrungen der
öffentlichen Nicht-Existenz ihrer Lebensform,

des Verschwiegenwerdens, der
Diskriminierung, die Erfahrung des In-je-
dem-Fall-für-sich-selber-sorgen-Müssens
(Ehe und Mutterschaft steht uns als
Rettungsanker bei beruflicher Perspektivlosig-
keit nicht zur Verfügung) und die Erfahrung
der grösseren Stimmigkeit von politischem
Wissen und emotionaler Bindung. Ausserdem

jedoch machen Lesben Erfahrungen,
die sie mit alten anderen Frauen teilen: Dies
sind Erfahrungen der sexuellen Gewalt,
Erfahrungen von Benachteiligungen im Beruf,

weil sie Frauen sind und Erfahrungen
von geringer öffentlicher Beachtung und
politischer Repräsentanz.

Nun geht es mir nicht darum, die
Unterschiedlichkeit der Erfahrungen zu negieren,

sondern vielmehr zunächst zu konstatieren,

dass mancherorts über die
unterschiedlichen Erfahrungen gleiche
Erfahrungen und gleiche Interessen aus dem
Blick geraten. Wenngleich z.B. das
NichtThema Frauenliebe Lesben anders betrifft
als heterosexuelle Frauen, so ist es doch
auch eine Beschränkung für aile Frauen,
wenn die lesbische Lebensform in der
Öffentlichkeit nicht sichtbar ist, wenn sie als
Möglichkeit in den Köpfen von Frauen und
Mädchen nicht präsent ist. So wird deutlich,
dass es politisch unklug ist, davon
auszugehen, dass die unterschiedlichen Lebensformen

automatisch nur unterschiedliche
Erfahrungen und unterschiedliche Interessen

hervorrufen. Die Abtrennung der einen
von der anderen Lebensform hält beide
Frauen in Schach: Die Lesben erscheinen
auf diese Weise leichter als kleine margina-
lisierte Randgruppe der Gesellschaft und
entsprechend unwichtig. Die heterosexuellen

Frauen andererseits werden durch diese

Trennung von der Möglichkeit und der
Forderung, ein Leben ohne Mann zu leben,
verschont. Die prinzipielle Unentbehrlich-
keit des Mannes für die Frau wird nicht
angegriffen. Vor diesem Hintergrund sind die
vergleichsweise selten auftauchenden les-
bisçhen Ausnahmen vom Patriarchat leichter

zu ertragen.

7



SEXUELLE IDENTITÄT- EIN POLITIKUM

Zusammenfassend möchte ich feststellen,

dass wir sowohl bei den «unpolitischen»

Lesben, den feministischen Lesben
als auch bei den heterosexuellen Feministinnen

- unter denen Ausgrenzungen und
Hierarchisierungen vorgenommen werden
- immer von einem ambivalenten Verhältnis

zu patriarchalen Strukturen ausgehen
müssen, zwar mit unterschiedlichen
Ausprägungen von konformem und subversivem

Handeln, aber kaum die unterstellte
Eindeutigkeit vorfinden. Im folgenden
möchte ich der Frage nachgehen, was Lesben

trotzdem dazu führt, sich ein Bild von
sich selbst zu machen als die eigentlich
«wirklichen» Lesben, die besseren
Feministinnen und die so grundsätzlich «anderen
Frauen», obwohl dies weder realistisch
noch politisch sinnvoll ist.

GRANDIOSITÄT UND OHNMACHT
Das Gefühl von der höheren Moral geht

häufig einher mit der Klage über Chancen-
losigkeit und Benachteiligung von Lesben,
das ein starkes Gefühl von Ausgeliefertsein
gegenüber den Männern, den «Heteros»,
den gesellschaftlichen Zuständen vermittelt.

Die Welt will einer Lesbe Böses.
Und in der Tat ist in patriarchalen

Gesellschaftsstrukturen mit Diskriminierung und
Verschweigen lesbischer Frauen zu rechnen.

Auffällig ist jedoch das Ausmass der
Gefühle von Ohnmacht und dem sich Aus-
geliefert-Fühlen gegenüber Diskriminierungen.

Und es ist offensichtlich schwierig
zu unterscheiden, in welchen Situationen
das Lesbischsein abgelehnt wird und in
welchen Situationen es um völlig andere
Eigenschaften, Verhaltensweisen, Fähigkeiten

etc. geht, die Ursache von Kritik oder
Ablehnung sind.

«Als Lesbe war ich denen halt zu radikal»,
dies ist so eine Äusserung, die entweder
nüchtern die Realität beschreibt oder aber
das Lesbischsein vorschnell als Ursache
für Probleme annimmt, die in Wirklichkeit
auf anderem Gebiet liegen. Die lesbische
Frau fällt in solchen Situationen selbst auf
die gesellschaftliche Bewertung von Lesben

herein, sie vollzieht selbst die negative
Zuschreibung, indem sie Probleme nur
durch ihr Lesbischsein erklärt, womit sie
sich selbst handlungsunfähig macht. Ich
muss also genauer hinsehen, um genauer
politisch analysieren zu können und um
mich gezielt wehren zu können.

Diese Handlungsunfähigkeit bestätigt
immer wieder neu Ohnmachtsgefühle und
verhindert ein Aktivwerden selbst in den
gegebenen gesellschaftlichen Spielräumen,
geschweige denn, dass diese Möglichkeiten

noch ausgeweitet werden könnten. Das
beruhigende Gefühl der besseren Moral
überdeckt diese deprimierende Situation
und garantiert den sich materiell und konkret

unterlegen Fühlenden zumindest den
moralischen Sieg.

Ausgangspunkt sind hier also Ohn¬

machtsgefühle, hervorgerufen durch reale
Erfahrungen von Gewalt und Diskriminierung,

die nur ausgehalten werden können
durch die phantasierte Grandiosität der
eigenen Person und Lebensform. Hierdurch
wird deutlich, wie verhängnisvoll Grandiosi-
täts- und Ohnmachtsgefühle gekoppelt
sind. Die Vorstellung von der eigenen Grösse

steht auf wackeligen Beinen, dahinter
lauert das Gefühl grosser Ohnmacht, was
solange wie möglich und so gründlich wie
möglich vermieden wird.

Sicherheitshalber setzt frau sich folglich
auch nur solchen Situationen aus, in denen
die eigene Grösse bestätigt wird. Frau
bleibt möglichst im engen Kreis Gleichgesinnter

und spiegelt sich gegenseitig die
eigene Phantasie über sich selbst. Auch nur
ein leises «Ankratzen» dieser reinen Moral
und Grösse ruft heftige Ablehnung und
Abwehr hervor. Der Zusammenbruch des
Bildes von sich selbst bzw. der «richtigen» Lesbe

muss verhindert werden, denn dies hies-
se, mit den eigenen Ohnmachtsgefühlen
konfrontiert zu werden.

Die eigene Beteiligung an den patriarchalen

Zuständen wird von der «reinen/
richtigen» Lesbe vehement verleugnet.
Und die Heftigkeit der Abgrenzung von den
weniger perfekten Lesben und den
heterosexuellen Frauen deutet auf den Kampf
gegen das eigene patriarchale Erbe in diesen
anderen Frauen hin, gegen die eigenen
Tendenzen zur Anpassung, die eigene
Ohnmacht. Die phantasierte Distanz zum
Patriarchat bedeutet, sowohl völlig frei zu
sein von seinem Unrat und seinen
Ungeheuerlichkeiten, aber auch frei zu sein von
den Möglichkeiten der verändernden
Einwirkung. Denn die eigenen Verstrickungen
in anderen zu bekämpfen reduziert natur-
gemäss die eigenen Möglichkeiten zu handeln

beträchtlich.

GRÖSSENPHANTASIEN UNDPO-
LITISCHE HANDLUNGSFÄHIGKEIT

Kann es denn dann überhaupt so etwas
wie eine konstruktive Grandiosität geben?
Eine Grandiosität, die ich den Lesben nicht
nur lassen will, sondern uns sehr wünsche?

An dieser Stelle möchte ich den aus der
Psychoanalyse entliehenen Begriff
«Grandiosität», dereine irreale starre Grössenvor-
stellung einer Person von sich selbst
bezeichnet, von «Grössenphantasien»
unterscheiden. Während Grandiosität psychisches

Wachstum wie auch ein Sich-breit-
Machen im politischen Sinne verhindert,
meine ich mit Grössenphantasien Vorstellungen,

Wünsche, Visionen und Erfindungen,

die Frauen nicht lähmen, sondern
handlungsfähig machen, um sich politische,

soziale und ökonomische Macht zu
erstreiten. Zu diesen Grössenphantasien
möchte ich anregen, die nicht die Realität
verleugnen, sondern über sie hinaussehen
können, zu Phantasien über persönliche
und gesellschaftliche Möglichkeiten, Phan¬

tasien zu lesbischer Repräsentanz in der
Öffentlichkeit, Phantasien über eine Ver-
grösserung der gesellschaftlichen und
politischen Bedeutung lesbischen Lebens, das
heisst Phantasien, die ermutigen, Veränderungen

in die Welt zu setzen. All dies ist
jedoch nicht möglich mit der angeekelten
Distanzierung von der Welt, die die eigene
Beachtung im Grunde gar nicht verdient.
Von Interesse ist dann nur die eigene Person

und der kleine Kreis von sehr ähnlichen
Frauen. Grössenphantasien, die nicht aus
Ohnmachtsgefühlen resultieren und die
nicht mit moralischem Pathos vorgetragen
werden müssen, um Wirkung zu erzielen,
gibt es noch viel zu wenig.

Auch der realistische Blick auf die eigene
Stärke macht eine Grösse, eine Stärke von
Frauen sichtbar, deren Bedeutung nicht
unterschätzt werden sollte. Denn es gehört
Mut, Ausdauer und langlebige (nicht nur
private) Leidenschaft für Frauen dazu, in
dieser Gesellschaft trotz Tabuisierung
lesbisch zu leben. Und es gibt Grund genug,
stolz zu sein, Frauen zu lieben und -
widersprüchlich und wenig perfekt - dies zu
leben trotz der «Kräfte, die sie gegen uns
aufgeboten hatten». (Adrienne Rieh 1982)

Ich wünsche mir, dass die moralische
Überhöhung zunehmend weniger notwendig

wird als Entschädigung und Ausgleich
für erfahrene Demütigung und defensives
Versteckspiel. Dies steht sicherlich in
Wechselwirkung mit der Realisierung der
tatsächlichen persönlichen wie
gesellschaftlichen Grösse und der Phantasie von
dem, was auf diesem (realen) Boden
persönlich und gesellschaftlich möglich wäre.

Und es wäre politisch mehr möglich,
wenn Lesben aus ihren Bestätigungsräumen

heraustreten würden, nicht nur um
frauenpolitische Forderungen um die jeweiligen

lesbischen Gesichtspunkte zu ergänzen,

sondern um die inzwischen selten
hinterfragte Selbstverständlichkeit heterosexueller

Lebensform in den
Funktionszusammenhang patriarchaler Herrschaft zu
setzen. Dies würde zweifellos vielen Themen

der Frauenbewegung mehr Radikalität
und Konsequenz geben (und den Diskussionen

mehr Spannung!). Überall dort, wo
es um die Ausdehnung von weiblicher
Macht, um die Inanspruchnahme von
Raum und Ressourcen für Frauen geht,
müssen wir zwangsläufig Bestätigungsräume

verlassen, in denen wir politisch nichts
bewirken können und wo die Gefahr
besteht, dass wir, in ihnen verharrend,
schliesslich auch noch aus dieser Nische
vertrieben werden.

Ulrike Hänsch

Ulrike Hänsch ist Sozialwissenschaftlerin und Mitarbeiterin

im Projekt «Frauen lernen und forschen gemeinsam
e.V.» in Wuppertal/BRD

Eine frühere Fassung dieses Artikels ist bereits erschienen

in: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis,
Nr. 28, 1990.

8


	Sexuelle Identität : ein Politikum

