Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ
Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zurich

Band: - (1991-1992)

Heft: 39

Artikel: Feministinnen und Miitter : ein patriarchaler Gegensatz?
Autor: Moser-Matter, Lisa

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1054143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1054143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fihlen sich Mitter von Feministin-
nen ausgeschlossen?

Ist dies nicht ein Stereotyp, das
sich beim ndheren Hingucken als
patriarchales Mittel entpuppt,
das zum Ziel hat, die Frauven zu
entzweien oder gar nicht erst mit-
einander in Beziehung treten zu
lassen?

Ist es nicht gefdahrlich, «die» Mut-
ter und «die» Feministinnen zu sa-
gen?

Von welchen Feministinnen fiohlen
sich — wenn Uberhaupt - welche
Mitter wovon ausgeschlossen?
Wo féinde der Ausschluss statt, —
auf personlicher | individueller
oder struktureller Ebene?

Fihlen sich die Frauen ausge-
schlossen, die rundum ausgefullt
sind mit ihrer Mutterrolle oder
eher jene, die noch anderes tun
wollen? Offenbar gibt es auch fe-
ministische Mitter? Sind mit «den
Feministinnen» die radikalen, se-
paratistischen Frauen — meistens
Lesben - gemeint? Machen Mitter
Feministinnen verantwortlich fuor
ihre Situation, weil dies einfacher
ist, als die wirklichen Verantwort-
lichen zu konfrontieren?

Ich bekomme die Begriffe nicht in den Griff:
Es gibt also Frauen mitKindern, eben «Mit-
ter», und solche ohne Kinder. Wie soll ich
denn die jetzt nennen? «Kinderlose Frau»
oder «Frau ohne Kind» geféllt mir nicht,
weil eine, die nicht hat, in unserem System
bekanntlich arm dran ist. Einfach «Frau»
geht auch nicht, weil ich dann als «Mutter»
keine Frau mehr wére... Beim néheren Hin-
gucken entpuppt sich das Klischee von den
ausgeschlossenen Mittern tatséchlich als
Reproduktion von undifferenzierten (Vor)-
urteilen, Kategorien wie «die» Mitter und
«die» Feministinnen entstammen folgendem
patriarchalem Denkmuster: Um mich selbst
gut und stark zu fishlen, schaffe ich mir ein
«anderes», dasich als schlecht und schwach
bestimme und mit dem ich angeblich nichts
zu tun habe. Wir Frauen sollten hellhérig
werden auf solche Denkweisen und versu-
chen, sie unsim Umgang miteinander abzu-
gewdhnen.

Ausgeschlossen sein auf

der Eersénlichen Ebene
Kirzlich besuchte ich eine Veranstaltung an
der Uni Zirich. Der Saal war prallvoll von
Frauen. Als die erste Rednerin angefangen
hatte, machte sich eine Kinderstimme %e-
merkbar, die ich als stérend empfand. Bald
darauf verliess die Mutter mit ihrem Kind
den Saal. Nehmen wir an, sie fiihlte sich
ausgeschlossen, dann war sie das nicht in
ihrer Person als Mutter, sondern weil sie ihr
Kind dabei hatte. Ich glaube, sie wurde
nicht von den anderen Frauen im Raum aus-
geschlossen, sondern weil sie fir ihr Kind
keine andere Betreuungsméglichkeit gefun-
den hatte. Eine Frau ist mit ihrem Kind/ihren
Kindern in unserer Gesellschaft haufig al-
lein, dafiir kann wohl keine «die Feministin-
nen» verantwortlich machen. Dass es zu
dieser Vereinzelung iberhaupt kommt, ist
ein Ausdruck der patriarchalen Strukturen,
in denen wir leben (missen).

In unserer Lebenswelt gehéren Kinder

16

nicht Gberall dazu — warum, soll an einem
anderen Ort diskutiert werden. Viele von
Frauen fir Fraven organisierte Anldsse sind
nicht auf Frauen, die mit Kindern kommen
wollen, zugeschnitten. Das finde ich auch
nicht ndtig. Jede «Mutter» sollte meiner
Meinung nach auch fir sich selbst Raum und
Zeit einnehmen, wo ihr Nachwuchs nicht
dabei ist. Wenn ich beispielsweise in einer
Lesegruppe konzentriert arbeiten will,
dann vertrdgt dies keine Kinder. Wenn ich
an einen Vortrag gehe, dann méchte ich der
Referentin zuhéren. Natirlich, es hat mich
auch schon gedrgert, wenn die Frauendisco
erst um elf Uhr nachts beginnt und ich um
sieben in der Frih wieder auf den Beinen
sein musste.

Ein paar personliche

Berichte

S., die mit Partner und dreijéhrigem Sohn
zusammenlebt, fihlte sich im ersten Jahr
nach der Geburt von allen/allem ausge-
schlossen. Das Kind nahm sehr viel Raum
ein, v.a. auch, weil sie es stillte. Jetzt ist sie
nicht mehr so absorbiert und hat wieder
vermehrt Zugang «zur Welt». Sie arbeitet
ziemlich viel ausser Haus, ihr Partner be-
treut Kind und Haushalt zu gleichen Teilen
wie sie.

K. lebt mit ihrer achtjéhrigen Tochter seit
zwei Jahren als Alleinerziehende und fihlt
sich von der Frauenszene ebenso ausge-
schlossen wie von der Heteropdrchenwelt,
empfindet sich als nirgends zugehérig. «Wo
ist die Feministin, die mir meine Tochter hi-
tet, damit ich ausgehen oder mich in einer
Frauengruppe poﬁtisch engagieren kann2»

D., verheiratet, zweijdhriger Sohn,
schwanger mit dem zweiten Kind, teilt die
Betreuung auch mit ihrem Partner. Ein Ein-
druck von der Demo zum Frauenstreiktag:
«Wenn ich mit dickem Bauch und Kind auf-
trete, nehme ich automatisch eine andere
Rolle ein. Ich betrachte mich selbst als nicht
mehr nur fir mich zusténdig und werde von
den anderen auch so angeschaut.» Zur Zeit
hat sie das Gefiihl des sich selbst Abkap-
selns gegen die Aussenwelt und befiirchtet
manchmal, den Anschluss an «draussen» zu
verpassen.

N. erzdhlt von einer Freundin, die vor
einem Jahr ein Kind gekriegt hat. Vor die-
sem Ereignis hatten die zwei Frauen ziem-
lich engen Kontakt. Nachher fihlte sich ei-
gentlich N. ausgeschlossen, es war nicht
mehr mdglich, mit ihrer Freundin einmal al-
lein zu sein und iber etwas anderes zu re-
den als iber das Kind. N. drgert sich auch
dariiber, wie diese die Verantwortung fir
das Kind nicht abgeben kann. Die zwei
Frauen sind sich ziemlich fremd geworden.
Ich denke, so geht es vielen Frauen, deren
Freundin(nen) ein Kind bekommen.

Weil ich auch immer neugierig bin auf das
Leben anderer Frauen, erzéhle ich noch
Uber mich. Auch deshalb, weil ich riick-
blickend erkannt habe, dass ich — trotz Aus-
bruchversuchen — vom Patriarchat/von der
Zwangsheterosexualitdt drastisch verein-
nahmt worden bin und natiirlichimmer noch
werde.

Als kleines Mé&dchen spielte ich «Jungen-
spiele» und wiinschte mir Autos zu Weih-

“nachten. Irgendwie hatte ich erkannt, dass

ein Mddchen in dieser Gesellschaft nichts
gilt und habe mich deshalb mit den Jungen
identifiziert. Spéter verkiindete ich, nie hei-

raten zu wollen und nie Kinder zu kriegen.
Ich arbeitete auf Bauernhéfen und begann
ein Agronomiestudium. In dieser Zeit habe
ich auch an den Frauendemos teilgenom-
men, mich aber nie wirklich engagiert fiir
den Feminismus. Als mir die technokratische
ETH unertréglich wurde, gab ich das Studi-
um auf. Zwei Monate vorher hatte ich einen
Mann kennengelernt. In meiner Ratlosigkeit
Uber mein weiteres berufliches Leben hatte
ich «plétzlich» einen Kinderwunsch. Ich hei-
ratete und hatte innert kurzer Zeit zwei
Téchter. Ziemlich schnell fand ich Feminis-
mus nicht mehr so wichtig. Ich konnte dies
nicht vereinbaren mit meiner damaligen Le-
bensweise als Vollhausfrau und Mutter.
Bald wurde mir aber klar, dass Kinder und
Haushalt mich nur einseitig forderten und
Verheiratetsein nichts fiir mich war. Ich glau-
be, ein «innerer Saboteur» hat mich dazu



AN

STINNEN UND
Ly Ein patri-

gebracht, meine vorherigen Uberzeugun-
gen, die offenbar richtig waren, zu verleug-
nen. Mit Hilfe einer Therapie und einer femi-
nistischen Frauengespréchsgruppe kam ich
von der Ehe wieder frei.

Es war also eher so, dass ich mich vorher
selber von den Feministinnen ausgeschlos-
sen hatte. Dies war fir mich nur «notwen-
dig», solange ich eine Heterobeziehung
hatte. Sobald ich mit meinen Téchtern mén-
nerlos lebte, hinderte mich nichts mehr dar-
an, wieder feministisch zu werden. Heute
fihle ich mich zum Teil schon eingeschrénkt/
ausgeschlossen. Spontan noch schnell eins
trinken oder ins Kino gehen liegt eher selten
drin. Es ist aber v.a. auch eine Zeit- und
Energiefrage, wieviel ich noch tun kann ne-
ben Studium, Kindern/Haushalt und Musik.
Dass ich an der Uni z.T. feministisch arbei-
ten, in Zirich mit anderen Feministinnen —

v.a. Lesben - zusammenkommen kann,
neue Impulse bekomme, bereichert mich un-
gemein. Treffe ich andere Frauen ohne Kin-
der (ihre/meine), dann verlaufen unsere Ge-
spréche und unser Tun immer ganz anders,
als wenn Kinder dabei sind. Um mit einer
Frau wirklichen Austausch zu haben, ist es
fir mich wichtig, sie «allein» zu treffen.

Ausgeschlossen sein auf

struktureller Ebene

Die strukturelle Ebene ist diejenige, die der
persénlichen Ebene zugrunde liegt, die uns
z.B. Regeln liefert fiir unsere Beziehungen.
Dies machen auch die paar vorher ange-
fohrten persénlichen Berichte deutlich: Jede
Frau ist einzig in ihrer Individualitat, ist
aber auch in Strukturen eingebunden, die
sie, z.B. die Mutterschaft, sehr dhnlich wie
viele andere Frauen erleben lésst. Feministi-

sche Theorie analysiert patriarchale Struk-
turen und versucht, auf dieser Ebene Verdn-
derungen zu erdenken. «Mutterschaft» ist
ein heisses Eisen in der feministischen Dis-
kussion und wird auch grésstenteils ausge-
klammert. Dies ist verstandlich, da ja in un-
serer patriarchalen Gesellschaft Mutter-
schaft der einzige Wert ist, der einer Frau
zugeschrieben wird. Als es nach der fran-
z3sischen Revolution darum ging zu be-
?rUnden, dass Freiheit und Gleichheit nur
Ur Ménner gelten, eben «Briderlichkeit»,
wurde dazu von Ménnern zum x-ten Male
die «Natur der Frau» erfunden, die die Frau
dazu bringe, nichts anderes zu wollen als
die Kinder - sprich Séhne - «ihres» Mannes
zu gebdren. Fir diese und «ihren» Mann
aufopfernd/liebevoll und sanftmiitig etc. zu
sorgen, sei die wahre Bestimmung der Frau.
Hier findet eine Ubliche patriarchale Denk-
bewegung statt: Die Frauen bestimmen
nicht selbst, was sie sein wollen, sondern
Ménner bestimmen, was Frauen «sind».
Mutterschaft ist nur scheinbarer Wert einer
Frau, die Institution Ehe ist z.B. erst nétig,
seit Frau(en) und Kinder Besitz eines Man-
nes sind. Anders kénnte dieser seiner Vater-
schaft gar nicht sicher sein. Der Mann ver-
leiht also sich selbst Wert, und die Kinder
sind tatsdchlich seine Kinder. Von einer Mut-
terschaft, die die Selbstaufgabe der Frau
bedeutet, hat diese letztlich nichts Wirkli-
ches fir sich.

Wenn wir das Patriarchat analysieren

wollen, dann missen wir auch den Begriff
«Mutterschaft» analysieren. Jede Frau, die
Kinder auf die Welt bringt, erfillt den An-
spruch, den das Patriarchat an sie stellt. Sie
kollaboriert also mit dem Feind? Ein Gebér-
streik wiirrde das Patriarchat bestimmt aus
den Angelnheben, ist aber ein Ding der Un-
mdglichkeit? Mutterschaft hat fir die mei-
sten Frauen auch Seiten, die sie nicht missen
wollen.
Weil aber Mutterschaft vom Patriarchat
vereinnahmt worden ist, sollten wir Frauen
sie nicht als ein Tabu aus unserem Denken
verbannen. Anstatt als Geb&rmutter zur Er-
richtung ménnlicher Genealogien (Ahnln-
nenfolge) zu funktionieren, kénnen wir ver-
suchen, weibliche Genealogien wieder ent-
stehen zu lassen, das wiirde heissen, uns,
wo immer méglich, bewusst auf Frauen zu
beziehen. Indem wir Frauen dariiber
schweigen, was Mutterschaft fir uns ist/sein
kénnte, Uberlassen wir deren Bestimmung
weiterhin den Ménnern.

Dazu noch ein abschliessendes Zitat von
Luce Irigaray: «...dass wir als Frauen im-
mer Mitter sind. Wir bringen andere Dinge
als Kinder zur Welt. Wir erzeugen und er-
schaffen anderes als Kinder: Liebe, Begeh-
ren, Sprache, Kunst, Soziales, Politisches,
Religion etc.»

Dies waren ein paar der Punkte zu die-
sem brisanten Thema, die mir wichtig sind.
Ich verstehe meinen Artikel als Anregung zu
weiteren Gedankengéngen und Diskussio-
nen.

Lisa Moser-Matter

Libreria delle donne di Milano: Wie weibliche
Freiheit entsteht. Berlin 1989. Vgl. auch Luisa
Muraro: Vortrédge iiber weibliche Genealogie
und Geschlechterdifferenz. Frankfurt 1989.
Luce Irigaray: Kérper-an-Kérper mit der Mutter
S. 110in: dies.: Zur Geschlechterdifferenz. Wien
1987.S. 95-115.



	Feministinnen und Mütter : ein patriarchaler Gegensatz?

