
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1991-1992)

Heft: 39

Artikel: Feministinnen und Mütter : ein patriarchaler Gegensatz?

Autor: Moser-Matter, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FEMIN
MÜT1

Fühlen sich Mütter von Feministinnen
ausgeschlossen?

Ist dies nicht ein Stereotyp, das
sich beim näheren Hingucken als
patriarchales Mittel entpuppt,
das zum Ziel hat, die Frauen zu
entzweien oder gar nicht erst
miteinander in Beziehung treten zu
lassen?
Ist es nicht gefährlich, «die» Mütter

und «die» Feministinnen zu
sagen?
Von welchen Feministinnen fühlen
sich — wenn überhaupt — welche
Mütter wovon ausgeschlossen?
Wo fände der Ausschluss statt, -auf persönlicher / individueller
oder struktureller Ebene?
Fühlen sich die Frauen
ausgeschlossen, die rundum ausgefüllt
sind mit ihrer Mutterrolle oder
eher jene, die noch anderes tun
wollen? Offenbar gibt es auch
feministische Mütter? Sind mit «den
Feministinnen» die radikalen,
separatistischen Frauen — meistens
Lesben — gemeint? Machen Mütter
Feministinnen verantwortlich für
ihre Situation, weil dies einfacher
ist, als die wirklichen Verantwortlichen

zu konfrontieren?

Ich bekomme die Begriffe nicht in den Griff:
Es gibt also Frauen m/VKindern, eben «Mütter»,

und solche ohne Kinder. Wie soll ich
denn die jetzt nennen? «Kinderlose Frau»
oder «Frau ohne Kind» gefällt mir nicht,
weil eine, die nicht hat, in unserem System
bekanntlich arm dran ist. Einfach «Frau»
geht auch nicht, weil ich dann als «Mutter»
keine Frau mehr wäre... Beim näheren
Hingucken entpuppt sich das Klischee von den
ausgeschlossenen Müttern tatsächlich als
Reproduktion von undifferenzierten
(Vorurteilen, Kategorien wie «die» Mütter und
«die» Feministinnen entstammen folgendem
patriarchalem Denkmuster: Um mich selbst
gut und stark zu fühlen, schaffe ich mir ein
«anderes», das ich als schlecht und schwach
bestimme und mit dem ich angeblich nichts
zu tun habe. Wir Frauen sollten hellhörig
werden auf solche Denkweisen und versuchen,

sie uns im Umgang miteinander
abzugewöhnen.

Ausgeschlossen sein auf
der persönlichen Ebene
Kürzlich besuchte ich eine Veranstaltung an
der Uni Zürich. Der Saal war prallvoll von
Frauen. Als die erste Rednerin angefangen
hatte, machte sich eine Kinderstimme
bemerkbar, die ich als störend empfand. Bald
darauf verliess die Mutter mit ihrem Kind
den Saal. Nehmen wir an, sie fühlte sich
ausgeschlossen, dann war sie das nicht in
ihrer Person als Mutter, sondern weil sie ihr
Kind dabei hatte. Ich glaube, sie wurde
nicht von den anderen Frauen im Raum
ausgeschlossen, sondern weil sie für ihr Kind
keine andere Betreuungsmöglichkeit gefunden

hatte. Eine Frau ist mit ihrem Kind/ihren
Kindern in unserer Gesellschaft häufig
allein, dafür kann wohl keine «die Feministinnen»

verantwortlich machen. Dass es zu
dieser Vereinzelung überhaupt kommt, ist
ein Ausdruck der patriarchalen Strukturen,
in denen wir leben (müssen).

In unserer Lebenswelt gehören Kinder

nicht überall dazu - warum, soll an einem
anderen Ort diskutiert werden. Viele von
Frauen für Frauen organisierte Anlässe sind
nicht auf Frauen, die mit Kindern kommen
wollen, zugeschnitten. Das finde ich auch
nicht nötig. Jede «Mutter» sollte meiner
Meinung nach auch für sich selbst Raum und
Zeit einnehmen, wo ihr Nachwuchs nicht
dabei ist. Wenn ich beispielsweise in einer
Lesegruppe konzentriert arbeiten will,
dann verträgt dies keine Kinder. Wenn ich
an einen Vortrag gehe, dann möchte ich der
Referentin zuhören. Natürlich, es hat mich
auch schon geärgert, wenn die Frauendisco
erst um elf Uhr nachts beginnt und ich um
sieben in der Früh wieder auf den Beinen
sein musste.

Ein paar persönliche
Berichte
S., die mit Partner und dreijährigem Sohn
zusammenlebt, fühlte sich im ersten Jahr
nach der Geburt von allen/allem
ausgeschlossen. Das Kind nahm sehr viel Raum
ein, v.a. auch, weil sie es stillte. Jetzt ist sie
nicht mehr so absorbiert und hat wieder
vermehrt Zugang «zur Welt». Sie arbeitet
ziemlich viel ausser Haus, ihr Partner
betreut Kind und Haushalt zu gleichen Teilen
wie sie.

K. lebt mit ihrer achtjährigen Tochter seit
zwei Jahren als Alleinerziehende und fühlt
sich von der Frauenszene ebenso
ausgeschlossen wie von der Heteropärchenwelt,
empfindet sich als nirgends zugehörig. «Wo
ist die Feministin, die mir meine Tochter
hütet, damit ich ausgehen oder mich in einer
Frauengruppe politisch engagieren kann?»

D., verheiratet, zweijähriger Sohn,
schwanger mit dem zweiten Kind, teilt die
Betreuung auch mit ihrem Partner. Ein
Eindruck von der Demo zum Frauenstreiktag:
«Wenn ich mit dickem Bauch und Kind
auftrete, nehme ich automatisch eine andere
Rolle ein. Ich betrachte mich selbst als nicht
mehr nur für mich zuständig und werde von
den anderen auch so angeschaut.» Zur Zeit
hat sie das Gefühl des sich selbst Abkapseins

gegen die Aussenwelt und befürchtet
manchmal, den Anschluss an «draussen» zu
verpassen.

N. erzählt von einer Freundin, die vor
einem Jahr ein Kind gekriegt hat. Vor diesem

Ereignis hatten die zwei Frauen ziemlich

engen Kontakt. Nachher fühlte sich
eigentlich N. ausgeschlossen, es war nicht
mehr möglich, mit ihrer Freundin einmal
allein zu sein und über etwas anderes zu
reden als über das Kind. N. ärgert sich auch
darüber, wie diese die Verantwortung für
das Kind nicht abgeben kann. Die zwei
Frauen sind sich ziemlich fremd geworden.
Ich denke, so geht es vielen Frauen, deren
Freundin(nen) ein Kind bekommen.

Weil ich auch immer neugierig bin auf das
Leben anderer Frauen, erzähle ich noch
über mich. Auch deshalb, weil ich
rückblickend erkannt habe, dass ich - trotz
Ausbruchversuchen - vom Patriarchat/von der
Zwangsheterosexualität drastisch vereinnahmt

worden bin und natürlich immer noch
werde.

Als kleines Mädchen spielte ich «Jungenspiele»

und wünschte mir Autos zu
Weihnachten. Irgendwie hatte ich erkannt, dass
ein Mädchen in dieser Gesellschaft nichts
gilt und habe mich deshalb mit den Jungen
identifiziert. Später verkündete ich, nie hei-

archa
raten zu wollen und nie Kinder zu kriegen.
Ich arbeitete auf Bauernhöfen und begann
ein Agronomiestudium. In dieser Zeit habe
ich auch an den Frauendemos teilgenommen,

mich aber nie wirklich engagiert für
den Feminismus. Als mir die technokratische
ETH unerträglich wurde, gab ich das Studium

auf. Zwei Monate vorher hatte ich einen
Mann kennengelernt. In meiner Ratlosigkeit
über mein weiteres berufliches Leben hatte
ich «plötzlich» einen Kinderwunsch. Ich
heiratete und hatte innert kurzer Zeit zwei
Töchter. Ziemlich schnell fand ich Feminismus

nicht mehr so wichtig. Ich konnte dies
nicht vereinbaren mit meiner damaligen
Lebensweise als Vollhausfrau und Mutter.
Bald wurde mir aber klar, dass Kinder und
Haushalt mich nur einseitig forderten und
Verheiratetsein nichts für mich war. Ich glaube,

ein «innerer Saboteur» hat mich dazu

16



STINNEN UND
Ein oatri-

er Geaensatz?
gebracht, meine vorherigen Überzeugungen,

die offenbar richtig waren, zu verleugnen.

Mit Hilfe einerTherapie und einer
feministischen Frauengesprächsgruppe kam ich

von der Ehe wieder frei.
Es war also eher so, dass ich mich vorher

selber von den Feministinnen ausgeschlossen
hatte. Dies war für mich nur «notwendig»,

solange ich eine Heterobeziehung
hatte. Sobald ich mit meinen Töchtern
männerlos lebte, hinderte mich nichts mehr daran,

wieder feministisch zu werden. Heute
fühle ich mich zum Teil schon eingeschränkt/
ausgeschlossen. Spontan noch schnell eins
trinken oder ins Kino gehen liegt eher selten
drin. Es ist aber v.a. auch eine Zeit- und
Energiefrage, wieviel ich noch tun kann
neben Studium, Kindern/Haushalt und Musik.
Dass ich an der Uni z.T. feministisch arbeiten,

in Zürich mit anderen Feministinnen -

v.a. Lesben - zusammenkommen kann,
neue Impulse bekomme, bereichert mich
ungemein. Treffe ich andere Frauen ohne Kinder

(ihre/meine), dann verlaufen unsere
Gespräche und unser Tun immer ganz anders,
als wenn Kinder dabei sind. Um mit einer
Frau wirklichen Austausch zu haben, ist es
für mich wichtig, sie «allein» zu treffen.

Ausgeschlossen sein auf
struktureller Ebene
Die strukturelle Ebene ist diejenige, die der
persönlichen Ebene zugrunde liegt, die uns
z.B. Regeln liefert für unsere Beziehungen.
Dies machen auch die paar vorher
angeführten persönlichen Berichte deutlich: Jede
Frau ist einzig in ihrer Individualität, ist
aber auch in Strukturen eingebunden, die
sie, z.B. die Mutterschaft, sehr ähnlich wie
viele andere Frauen erleben lässt. Feministi¬

sche Theorie analysiert patriarchale Strukturen

und versucht, auf dieser Ebene
Veränderungen zu erdenken. «Mutterschaft» ist
ein heisses Eisen in der feministischen
Diskussion und wird auch grösstenteils
ausgeklammert. Dies ist verständlich, da ja in
unserer patriarchalen Gesellschaft Mutterschaft

der einzige Wert ist, der einer Frau
zugeschrieben wird. Als es nach der
französischen Revolution darum ging zu
begründen, dass Freiheit und Gleichheit nur
für Männer gelten, eben «Brüderlichkeit»,
wurde dazu von Männern zum x-ten Male
die«NaturderFrau»erfunden, die die Frau
dazu bringe, nichts anderes zu wollen als
die Kinder - sprich Söhne - «ihres» Mannes
zu gebären. Für diese und «ihren» Mann
aufopfernd/liebevoll und sanftmütig etc. zu
sorgen, sei die wahre Bestimmung der Frau.
Hier findet eine übliche patriarchale
Denkbewegung statt: Die Frauen bestimmen
nicht selbst, was sie sein wollen, sondern
Männer bestimmen, was Frauen «sind».
Mutterschaft ist nur scheinbarer Wert einer
Frau, die Institution Ehe ist z.B. erst nötig,
seit Frau(en) und Kinder Besitz eines Mannes

sind. Anders könnte dieser seiner Vaterschaft

gar nicht sicher sein. Der Mann
verleiht also sich selbst Wert, und die Kinder
sind tatsächlich seine Kinder. Von einer
Mutterschaft, die die Selbstaufgabe der Frau
bedeutet, hat diese letztlich nichts Wirkliches

für sich.
Wenn wir das Patriarchat analysieren

wollen, dann müssen wir auch den Begriff
«Mutterschaft» analysieren. Jede Frau, die
Kinder auf die Welt bringt, erfüllt den
Anspruch, den das Patriarchat an sie stellt. Sie
kollaboriert also mit dem Feind? Ein Gebärstreik

würde das Patriarchat bestimmt aus
den Angeln heben, ist aber ein Ding der
Unmöglichkeit? Mutterschaft hat für die meisten

Frauen auch Seiten, die sie nicht missen
wollen.

Weil aber Mutterschaft vom Patriarchat
vereinnahmt worden ist, sollten wir Frauen
sie nicht als ein Tabu aus unserem Denken
verbannen. Anstatt als Gebärmutter zur
Errichtung männlicher Genealogien
(Ahninnenfolge) zu funktionieren, können wir
versuchen, weibliche Genealogien wieder
entstehen zu lassen, das würde heissen, uns,
wo immer möglich, bewusst auf Frauen zu
beziehen. Indem wir Frauen darüber
[schweigen, was Mutterschaft für uns ist/sein
könnte, überlassen wir deren Bestimmung
weiterhin den Männern.

Dazu noch ein abschliessendes Zitat von
Luce Irigaray: «...dass wir als Frauen
immer Mütter sind. Wir bringen andere Dinge
als Kinder zur Welt. Wir erzeugen und
erschaffen anderes als Kinder: Liehe, Begehren,

Sprache, Kunst, Soziales, Politisches,
Relig ion etc.»

Dies wären ein paar der Punkte zu diesem

brisanten Thema, die mir wichtig sind.
Ich verstehe meinen Artikel als Anregung zu
weiteren Gedankengängen und Diskussionen.

Lisa Moser-Matter

Libreria dette donne di Milano: Wie weibliche
Freiheit entsteht. Berlin 1989. Vgl. auch Luisa
Muraro: Vorträge über weibliche Genealogie
und Geschlechterdifferenz. Frankfurt 1989.
Luce Irigaray: Körper-an-Körper mit der Mutter
S. 110 in: dies. : Zur Geschlechterdifferenz. Wien
1987. S. 95-115.

17


	Feministinnen und Mütter : ein patriarchaler Gegensatz?

