
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1991-1992)

Heft: 39

Artikel: Mutterschaft : ein Forschungsthema?

Autor: Bösch, Rahel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mutterschaft — ein
Forschungsthema?
Die Mutterschaft (Schwangerschaft,
Geburt und frühe Mutter-Kind-Beziehung)
hat bis vor kurzem wenig Interesse in der
sozialwissenschaftlichen Forschung
gefunden, auch nicht in der Frauenforschung.

Dies vor allem deshalb, weil -
ungeachtet der jeweiligen Ideologie -
eine stillschweigende Ubereinkunft
besteht, dass Mutterschaft der biologischen

Reproduktion zuzuordnen und
somit ausserhalb des gesellschaftlichen
und kulturellen Einflussbereichs sei.
Daher sei sie für die sozialwissenschaftliche

und auch für die feministische
Forschung uninteressant. Dass diese
Haltung bereits einer spezifisch westlichen
Einstellung zur weiblichen generativen
Macht entspricht, versucht Rahel Bosch,
Ethnologin und Mutter zweier Kinder, mit
ihrer Lizentiatsarbeit über die kulturelle
Prägung von Mutterschaft aufzuzeigen.
Im Folgenden werden stark gekürzt einige

Elemente und Argumente aus dieser
Arbeit vorgestellt.

Bis in die 60er Jahre hinein wurden die
Frauen - sowohl in ethnologischen Theorien

als auch in Ethnografien - entsprechend

dem euro-amerikanischen Bild von
Frauen, als Wesen zweiter Klasse behandelt.

Das Thema «Frau» wurde in einem
Kapitel nebst anderen wie zum Beispiel
«Jagd» oder «Handwerk» abgehandelt. Diese

androzentrische Haltung wurde im Rahmen

der Neuen Frauenbewegung massiv
angegriffen.

Weltweit unterdrückte Frauen?
In den frühen 70er Jahren begannen
feministische Wissenschaftlerinnen erstmals in
breiterem Ausmass ethnografisches Material

über Frauen in anderen Kulturen zu
sammeln und entsprechende Theorien zu
entwickeln. Die erste Phase der ethnologischen

Frauenforschung war geprägt von
der Überzeugung, dass die Frauen weltweit
unterdrückt seien und dass der Grund dafür
letztendlich in der biologischen
Reproduktionsfähigkeit, sprich Mutterschaft, zu
finden sei. Damit wurden allerdings bereits
spezifisch euro-amerikanische
Beurteilungsmuster auf «fremde» Frauen übertragen.

Unseren Verhältnissen entnommene
Kulturmuster sollten Massstab sein für den
Grad der Unterdrückung von Frauen in
anderen Ethnien.

Nurzu begreiflich, dass unter uns Frauen
das starke Bedürfnis bestand, mit ethno-
grafischem Datenmaterial aus anderen
Kulturen den Beweis erbringen zu können,
dass Frauen trotz oder zumindest nebst
ihrer «Biologie» auch in der gesellschaftlichen

Produktion (oder im öffentlichen
Bereich) wichtige Funktionen übernehmen
können. Aus dieser Zeit stammen wichtige
und dezidierte Untersuchungen über die

weibliche Teilhabe am Produktionssystem,
über konkrete Arbeitsleistungen, über
Machtverhältnisse, über die Stellung der
Frauen im Verwandtschaftssystem usw.
Den teilweise sehr unterschiedlichen
theoretischen und methodischen Ansätzen war
gemein, dass sie sich für die Mutterschaft
von Frauen kaum oder gar nicht interessierten;

dies, obwohl die «erforschten» Frauen
in fast allen Fällen Mütter waren.

Jagende Mütter
Das empirische Datenmaterial zeichnete
jedoch das folgende Bild: In der Subsi-
stenzwirtschaft (Selbstversorgung) leisten
Frauen als Mütter enorm wichtige Beiträge,
oft sind sie alleinige Haushaltsvorstände,
ihr Machtbereich kann sich über eine
Mutterschaft erweitern usw. Auch die Aufteilung
in produktive und reproduktive Rolle ergab
für Ethnien mit Subsistenzwirtschaft keinen
Sinn. Noch weniger die Betrachtung unter
der Perspektive «privat» versus «öffentlich».
Selbst dort, wo eine rigide Arbeitsteilung
nach Geschlechtern kulturell verankert ist,
bedeutet dies nicht zwingend, dass die
Frauen in/mit ihrer Rolle benachteiligt sind.
Auch die kulturelle Organisation der Mutter-
Kind-Beziehung lässt sich nicht
verallgemeinern. Beispielsweise ist die
ausschliessliche Betreuung der Kinder durch
die leibliche Mutter ausserhalb des westlichen

Kulturraums eher eine Ausnahme.
Und die biologische Mutterschaft hält die
Frauen (schwanger oder stillend) keineswegs

weltweit von männlichen «Produk-
tions»-Aufgaben, z.B. Jagd, ab (bei den
Agta, Philippinen). Damit wurde deutlich,
dass die These von der weltweiten
Unterdrückung von Frauen aufgrund ihrer
reproduktiven Funktion (Muttersein) nicht
zutrifft. Zusammenfassend kann gesagt
werden, dass mit den gängigen Ansätzen
unsere kulturspezifische Einschätzung auf
alle anderen Kulturen übertragen wurde
(Ethnozentrismus). Das heisst, dass diese
Raster der Kulturanalyse den «fremden»
Frauen nicht gerecht wurden.

Mutter versus Forscherin
Die ethnologische Frauenforschung der
80er Jahre konkretisierte das Schlüsselkonzept

der kulturell konstruierten
Geschlechtercharakter (sex/gender-System).
Damit wurde für die wissenschaftstheoretische

und empirische Forschung ein Raster
geschaffen, der es ermöglichte, das biologische

Geschlecht (sex) klar von den kulturellen

Implikationen des Geschlechts (gender)
zu trennen. Wobei aber auch damit die
Gefahr, die Mutterschaft nicht als kulturell
organisiertes und gedeutetes Phänomen
(gender), sondern als ausschliesslich zur
weiblichen Biologie gehörend (sex) zu
interpretieren, nicht behoben war.

Mit dem sex/gender-Ansatz wurde v.a.
versucht, von den westlichen Gradmessern
weiblicher Unterdrückung wegzukommen,
um die Augen zu öffnen für die oft ganz
anders gearteten Beziehungs- und Machtgeflechte

in fremden Kulturen. Praktisch
bedeutete dies aber zugleich, dass auch die
Forscherinnen sich selber klar werden
mussten über ihre kulturspezifischen
Denkmuster.

Welche Einstellung gegenüber der
Mutterschaft bringt also die westliche Forscherin

mit? Sie ist in ihrem Alltag sehr direkt mit
dem Widerspruch von Mutterschaft und
wissenschaftlicher Karriere konfrontiert.
Zudem ist sie mit der jahrhundertealten
Geschichte der Domestizierung von Frauen
aufgrund der Mutterrolle belastet. Daher ist
es naheliegend, dass sie dazu neigt, ihre
Erfahrungen in der westlichen Kultur in die
Forschung zu projizieren. Damit leistet sie
jedoch unwillentlich einen Beitrag zur
Negation und Unsichtbarmachung von weiblicher

generativer Macht im westlichen
Kulturraum.

Wie schwer es ist, die Augen wirklich für
das Fremde zu öffnen, zeigt sich in vielen
Arbeiten zum Thema Reproduktion.
Mutterschaft wird dort aufgrund und bezüglich
ihrer Zweckmässigkeit, ihrer nachvollziehbaren

Funktionalität (z.B. Machtzuwachs)
untersucht. Die Bedeutung der weiblichen
generativen Kraft, das heisst, der Macht
über Leben und Tod (des Kindes), in zahlreichen

Stammeskulturen Quelle und Basis
der Stellung der Frau, wird dabei kaum
beachtet.

Mutterbilder
Damit sind wir bei der These meiner Arbeit
angelangt: Ich vermute, dass die jeweilige
symbolische Deutung (ideelle Ebene) von
Schwangerschaft und Geburt und die damit
engverwobene empirische sozio-ökonomi-

10



sehe Organisation von Mutterschaft
(strukturelle Ebene) in jeder Kultur einen zentralen

Indikator darstellt für die Stellung der
Frau. Das heisst, dass über die Betrachtung

der qualitativen Organisation von
Mutterschaft in einer Kultur erkannt werden
kann, welche Bedeutung das Weibliche
einnimmt. Und weiter, dass, falls dieser
Aspekt unbeachtet bleibt und er lediglich
der «Biologie» zugeordnet wird, wesentliche

Aussagen über das Weibliche in der
Kultur verloren gehen.

Wie nun aber lässt sich die Mutterschaft
untersuchen? Im ethnologischen Kulturbegriff

wird davon ausgegangen, dass jedes
Kultursystem einerseits Produkt von empirischen

Verhältnissen ist und dass es diese
andererseits fortlaufend prägt. Für unseren

Fall bedeutet dies, dass das Mutterbild auf
der Ebene von Wert- und Verhaltensnormen

und von symbolischen Gehalten (z.B
Religion oder Kunst) die Realität widerspiegelt

und diese zugleich fortlaufend prägt.
Wenn wir also die Mutterschaft als Gesamtes

nehmen, können wir die ideelle von der
strukturellen Ebene unterscheiden.

Über die Analyse von Mythen, religiösen
Systemen, (mündlich überlieferten)
Geschichten oder Literatur, von künstlerischen

Darstellungen aber auch des
Alltagsdiskurses können wir uns dem jeweiligen
kulturellen Mutterbild annähern (ideelle
Ebene). Die strukturelle Ebene, die empirische

Organisation der Mutterschaft, lässt
sich über die Untersuchung der
«Schwangerschaftsvorsorge» (von Mutterschaftsurlaub

bis zu Speisetabus...) des jeweiligen
kulturellen Geburtshilfesystems und der
Organisation der unmittelbar ersten Mutter-
Kind-Beziehung beschreiben.

Negation der Geburt
Das kulturelle Mutterbild im westlichen
Kulturraum ist recht eindeutig für unsere
Bewertung weiblicher generativer Macht.
Wenn wir den gesamten Diskurs - von der
jüdisch-christlichen Religion über die
historische Berichterstattung, über Kunst bis hin
zu wissenschaftlichen Analysen - betrachten

und danach fragen, wie die Fähigkeit
der Frau, Mutter zu werden, darin kodiert
respektive vermittelt wird, schält sich eine klare

Grundaussage heraus: Die Fruchtbarkeit

von Frauen, die Fähigkeit zu gebären,
Frauen als aktive Mütter, die mit
Schwangerschaft, Geburt und Stillphase zentrale
Veränderungen in biologischer und
gesellschaftlicher Hinsicht erfahren - all diese mit
der Mutterschaft verbundenen Aspekte
werden negativ oder gar nicht beschrieben
oder gar negiert.

Im jüdisch-christlichen Weltbild wird das
schöpferische Element dem Mann
zugeordnet, die Geburt hingegen mit weiblichem

Leiden und mit Strafe verknüpft («Unter

Schmerzen sollst du gebären»). Der
machtvolle Schöpfungsakt von Frauen wird
negiert. Zurück bleibt die jungfräuliche Maria

respektive die Mater Dolorosa, die
hingebungsvolle, leidende Mutter. Parallel
dazu die Darstellung in der abendländischen

Kunst: Bis auf wenige Ausnahmen
existieren weder Bilder noch Texte, noch
Skulpturen, noch Musik, die schwangere
Frauen oder Geburtssituationen darstellen
oder ausdrücken. Obwohl die Geburt eine
universelle Lebenserfahrung und für die
meisten Frauen von zentraler Bedeutung
ist, wird sie kaum thematisiert. Die
Kunsthistorikerin Hanna Gagel führt diese Unsicht-
barmachung auf das von Männern domi-

Ansichten, von Verena Magdalena Gerber, aus «Politisch

wirksam sein», cfd-Frauenstelle für Friedensarbeit,
1989

nierte Kunstschaffen zurück. Zudem würde
jede Darstellung von Geburt radikal daran
erinnern, dass es auch im Abendland die
Frauen sind, die über Schöpfer(innen)kraft
verfügen. Die Idylle der sich aufopfernden
nährenden Mutter hingegen ist im
Kunstschaffen ausgiebig ausgeschöpft.

Biologische Fesseln
Im modernen feministischen Diskurs stos-
sen wir auf ähnliche Tendenzen: Aus der
Erfahrung heraus, dass Frauen im abendländischen

Kulturraum aufgrund der «Biologie»

alias Mutterschaft unterdrückt werden,
will frau sich von den «Fesseln der Biologie»
(de Beauvoir) befreien. Dementsprechend
selten wird die Mutterschaft zum Thema
feministischer Sozialforschung. So hat zum
Beispiel die amerikanische Soziologin Nancy

Chodorow in ihrer «Psychoanalyse und
Soziologie der Geschlechter» («Das Erbe
der Mütter») das «Muttern» auf eingehendste

Weise untersucht, ohne auch nur in
einem Kapitel auf den Prozess des
Mutterwerdens (Schwangerschaft, Geburt, Stillzeit)

einzugehen. Ein solcher Diskurs ist
typisch fürdie feministische Re-Aktionauf die
diskriminierende Mütterideologie. Er steht
damit jedoch unwillentlich in der abendländischen

Tradition, das Gebären und
Mutterwerden als eine Quantité négligeable, weil
«nur» biologisch, zu behandeln. Diese
eigentliche Enteignung der Geburt setzt sich
auf empirischer Ebene in der klinischen
Schwangerschaftsvorsorge und im
medizinischen Geburtshilfesystem fort, die weitere

Abwertung und Ausgrenzung geschieht
gegenüber der Mutter im Wochenbett...

Leider habe ich hier nicht den Raum,
mein analytisches Konzept und die Ergebnisse

darzulegen. Doch möchte ich noch
meiner Hoffnung Ausdruck geben, dass wir
westlichen Frauen das patriarchale Erbe -
die Abwertung und Negation weiblicher
generativer Potenz - abwerfen und vielleicht
über den Blick auf Frauen in anderen Kulturen,

die mit Mutterschaft nicht Leiden und
Angst verbinden, einen neuen Zugang zur
Mutterschaft finden. Das heisst, fähig werden

für einen offenen Diskurs über Ängste
und Utopien bezüglich des Mutter-Werdens
oder des Entschlusses dagegen, anstatt
uns in Mütter versus Nicht-Mütter aufspalten

zu lassen.

Die Arbeit zum Thema «Mutterschaft - zur
kulturellen Prägung einer subjektiven
Erfahrung» - ein Beitrag zur Ethnologie von
Schwangerschaft, Geburt und früher Mut-
ter-Kind-Beziehung - umfasst 180 Seiten
und kann bei Rahel Bosch, Büelrainstr. 16,

8400 Winterthur bezogen werden.

11


	Mutterschaft : ein Forschungsthema?

