
Zeitschrift: Frauezitig : FRAZ

Herausgeber: Frauenbefreiungsbewegung Zürich

Band: - (1991-1992)

Heft: 38

Artikel: Poesie der Wirklichkeiten

Autor: Konrad, Kristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1054126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1054126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Poesie der W
Seit 4 Jahren lebe ich in Montevideo, Uruguay,

seit bald 7 Jahren in Lateinamerika. Die

Erfahrungen hier, in einem Kontinent der dritten

Welt, prägen meine Vorstellungen, Wünsche

und Abneigungen als Dokumentarfilm/Videoschaffende.

Ich arbeite mit Video, weil es billiger, zugänglicher

und einfacher zu handhaben ist, vor
allem hier in Uruguay, wo es keine inländische
Filmproduktion gibt. Ich bin mit Video
marktunabhängiger, beweglicher, kann selber
Kamera machen, brauche weniger Licht etc.,
trotzdem möchte ich, zumindest ab und zu,
gerne filmen. Ich habe nie versucht, das
Spezifische der Videosprache herauszuarbeiten,
ich habe ein sehr rudimentäres Equipo ohne
Trickmöglichkeiten etc., und ich gehöre nicht
mehr zu der Generation, die mit der Technik
und ihren spielerischen und verführerischen
Möglichkeiten aufgewachsen ist und deshalb
eine unbeschwerte Beziehung dazu hat.

Mein Misstrauen und meine Skepsis der
Technologie gegenüber hat sich hier, in der
dritten Welt, noch verschärft. Die Armut
drückt sich nicht nur im Hunger und in
Krankheiten aus, sondern auch in einer kulturellen

Abhängigkeit. Alle wollen wir das
Angenehme des Konsums und der Technik
gemessen. Noch viel mehr in einer Welt, wo
deren Vorteile noch kaum durch allgemein
bekannte Nachteile (Ökologie, Langeweile)
getrübt werden. Die «Unterwerfung» geschieht
somit freiwillig, lautlos und blutlos. Das ist
drüben tendenziell nicht anders, es ist hier
jedoch sinnlich wahrnehmbarer, weil der
technische Fortschritt ausschliesslich von aussen
kommt und auch aussen bleibt, d.h. er
erleichtert den tatsächlichen alltäglichen
Überlebenskampf nicht: Konsumartikel und Hightech

sind zwar «kulturell» omnipräsent und
rundum angepriesen, aber die Mehrheit der
Menschen hat keinen Zugang zu ihnen. Vom
materiellen Genuss ausgeschlossen und in der
Faszination des unerreichbaren
Alleinseligmachenden eingeschlossen, haben sie auch
kaum Möglichkeiten, den Konsum zu verachten

und zurückzuweisen. Die materiellen und
kulturellen Freiräume, die wir in der Schweiz
noch ein bisschen haben, fehlen in Uruguay -
so wird z.B. mit Video wenig experimentiert,
es wird vor allem die internationale Werbe-
und Fernsehsprache möglichst perfekt
kopiert.

1 8

Ich mache Dokumentarvideos, setze mich
mit Wirklichkeit auseinander, bin als
Medienschaffende in diesem Kreis eingebunden, wie
gehe ich damit um? Ich liebe den Dokumentarfilm,

weil mich die Vielschichtigkeit und
deren Komplexität, die Widersprüchlichkeit
und die Poesie der Wirklichkeiten faszinieren.
Ich glaube nicht an die eine Realität
(Wirklichkeit), nicht an eine genau messbare
Schranke zwischen Realität und Fantasie (die
Fantasie ist auch eine Realität) - und darum
noch viel weniger an die «wahre/reale»
Darstellung oder gar Abbildung der Realität. Ich
will damit keineswegs sagen, alles sei relativ,
aber gerade wenn ich etwas gegen die Realität
des Hungers, des Krieges tun will, muss ich
das Konzept der einen wahren und gültigen
Wirklichkeit durchbrechen. Ich frage mich in
einem Dokumentarfilm nicht, ob die
Wirklichkeit real dargestellt wird, sondern ob mit
ihr aufrichtig, offen und respektvoll
umgegangen wird. Denn die Realität als solche ist
nicht abbildbar. Ich kann Aspekte, meine
Wahrnehmung und meine Annäherung an sie
zu vermitteln versuchen. Dabei erschaffe ich
eine neue Realität: die des Videos, des Filmes,
der Umsetzung, die sich unterscheidet von
der des Gegenstandes der Umsetzung. Bild
und Wort sind nie identisch mit dem, was sie
ausdrücken - es bleibt immer eine «Lücke»,
ein leerer Raum und ein Ringen mit dem, was
sie nicht ausdrücken (können). Gerade auch
im Dokumentarfilm/Video, wo ich mit der
Wirklichkeit konfrontiert bin, die immer
überraschend, unberechenbar, zum Glück
nicht kontrollierbar ist. Ich bin ein Teil von
ihr, und als solcher greife ich in sie ein, verändere

ich sie, wenn ich filme.

Dabei tauchen viele Fragen auf: Wie werde
ich den Menschen und ihren Wirklichkeiten
gerecht? Wie vermeide ich es, sie zu benützen,
sie meinen Ideen unterzuordnen? Wie schaffe
ich es, ihnen Eigenleben zu lassen, viel Raum
zu geben - und wie verbinde ich dieses Anliegen

mit dem Wunsch, etwas von mir zu schaffen?

Zuerst taste ich mich vor in der neuen
Wirklichkeit. Ich bin fremd. Anders. Spüre
Faszination und Angst vor dem Unbekann¬

ten. Ich nähere mich an, lasse mich ein, verliere
mich, gebe mich auf... ich nähere mich wieder,

ziehe mich zurück, wehre ab, um nicht
unterzugehen, versuche zu ordnen, das Fremde

zu integrieren, mich zu schützen... in
diesem Prozess spüre ich oft Aggressionen gegen
die fremde Wirklichkeit, die mich auch verändert

und bedroht - bis ich wieder mich in ihr
spüre, ich in ihr sein kann.

Während einer zweijährigen Arbeit mit
Frauen in einem Elendsviertel wurden wir
drei Videofrauen heftig geschüttelt: Zärtlichkeit,

Verstehen, Mitleid wechselten ab mit
Ohnmacht, Hilflosigkeit, Wut, Überforderung.

Oft ertrugen wir das Elend kaum, wir
träumten von einem heissen Bad, einem
gepflegten Essen, einem schönen Konzert... oft
vergassen wir oder schämten wir uns zu
filmen. Wir trösteten, hörten zu, hassten unsere
Machtposition: Wir hatten die Kamera, fragten,

wählten aus, sprachen das letzte Wort
über die Darstellung ihrer Wirklichkeit. Das
führte auch dazu, dass sie sich ihrer Machtposition

sehr bewusst wurden: Sie hatten Macht,
weil wir ja etwas wollten, weil wir uns annähern

mussten. Sie entschieden, wie weit sie
das zulassen, wie sehr sie sich öffnen, wann
sie lügen wollten. Sie spürten unsere Schwächen

und nützten sie auch ab und zu aus. -
Dieser Prozess der Begegnung ist spannend
und schwierig - oft eine Gratwanderung -
und deshalb verlangt die Umsetzung ein
Gleichgewicht zwischen «Sich einlassen» und
«Sich distanzieren und an das Video
denken», ein Gleichgewicht, das ich immer noch
suche. Ich habe oft allzu grosse Scheu
«einzugreifen», und ich muss eingreifen, um zu
schaffen

Trotzdem und deswegen liebe ich den
Dokumentarfilm. Weil mich Begegnungen,
Beziehungen, die Spannung zwischen den
verschiedenen Realitäten interessieren.
Auseinandersetzung. Das andere achten, aber nicht
nur als etwas Exotisches, das mit mir ganz
und gar nichts zu tun hat, das mich nicht
berühren kann. Aber ich will auch nicht versuchen,

es einzuverleiben, unterzuordnen, ein-



irklichkeiten
zuordnen in unsere Sprache, in unser Weltver-
ständnis. Ebensowenig geht es darum, mich
zu verleugnen, mich aufzugeben. Das
Problem ist nicht, dass ich Europäerin bin und als
solche europäisch denke und fühle - es wird
erst dann zum Problem, wenn ich überzeugt
bin, das sei die einzige und beste Art. Sich und
das andere respektieren, ernstnehmen - sich
begegnen. Wir leben nicht mehr in einer Welt,
in der die verschiedensten Kulturen unabhängig

voneinander, nebeneinander existieren
können. Die Welt wird immer kleiner und
einheitlicher in diesem gut funktionierenden
Informationsnetz, das sie lückenlos umspannt -
und sie wird grösser und unübersichtlicher für
uns einzelne, die wir mit all diesen Informationen

nichts mehr zu tun zu haben scheinen -
im Graben zwischen Wissen/Wissen können
und Handeln/Handeln können wächst
Ohnmacht, Gleichgültigkeit, Arroganz und Willkür.

Ich möchte in/mit meinen Videos/Filmen
Begegnungen und Beziehungen schaffen. Mit
den Frauen, die in ganz anderen Bedingungen
leben, gab es auch Gemeinsames. Sie sind
nicht nur arm, geschlagen, abhängig - und
wir sind nicht nur reich und emanzipiert. Unter

ganz andern Voraussetzungen haben sie
und wir mit ähnlichem zu kämpfen - und wir
haben sehr ähnliche Wünsche und Träume.

Ich glaube nicht an die sogenannten «starken»

dokumentarischen Bilder von Toten,
Krieg, Hungernden..., wenn es einzelne Bilder
sind, herausgerissen aus ihrer Wirklichkeit.
Wir kennen diese Bilder bereits, wir wissen,
dass es Slums, Hunger, Elend, Krieg gibt, und
es berührt uns nicht mehr, weil es aussen
bleibt, ein Bild, das weder in seine noch in die
Wirklichkeit der Aufnehmenden hineingeht.
Vieles kann ich nicht «abfilmen» im
Dokumentarfilm. Teils, weil ich keinen Zugang
habe oder weil ich nicht will, aus Respekt. Ich
kann nicht filmen, wie ein besoffener Mann
seine Frau abschlägt, wie eine überforderte
Mutter ihre Kinder schlägt, wie zwei Liebe
machen. Ich will niemanden entblössen, ich
will keine Spannung erzeugen durch Momente,

wo jemand zusammenbricht, alles vergisst,
durch Momente, deren Intimität ich
dokumentarisch in einem Massenmedium nicht
wiedergeben kann. Ich glaube auch nicht,
dass sie mehr ausdrücken wie andere Momente.

Die Menschen haben viele Gesichter, alle
zeichnen sie.

fxtremsituationen können sehr vieles
ausdrücken, zusammenfassen, dennoch sind sie

nicht wahrer und wirklicher wie der Alltag.
Sie erzeugen Spannung, Kitzel, gewiss.
Vielleicht ist dies mit ein Grund, dass Spielfilme
beliebter sind und als spannender gelten. Das
TV versucht das wettzumachen durch die
Vorspiegelung der direkten Teilnahme am
Geschehen. Wir sehen zwar nichts vom Krieg,
die Bomben fallen uns nicht auf den Kopf,
aber wir sind mit dabei, live mit dem General

Schwarzkopf, der uns im Schulzimmer alles
erklärt. Alle fühlen sich kompetent, glauben
die Wirklichkeit zu kennen, weil wir uns
mittendrin wähnen, alle wissen, wie es ist, nämlich

so, 1:1, TV:Wirklichkeit. Dazwischen,
daneben, darunter gibt es nichts mehr. Die
Wirklichkeit wird angeeignet. Das gibt
Macht. Sonst passiert gar nichts. In diesem
Zusammenhang ist für mich die «objektive»
Reportage eine der verheerendsten Lügen
unserer Zeit. Sie hat den poetischen Dokumentarfilm

verdrängt.

De Reportage gibt vor zu wissen, zu
kennen, sie deckt ab, schliesst ab und darum auch
aus - sie wird generell schnell gemacht nach
immer einheitlicheren Kriterien, die nicht
mehr hinterfragt, sondern automatisch verin-
nerlicht werden. Ein solches Kriterium ist die
Überlegenheit unserer okzidentalen Welt und
ihrer Werte. Alle gehen wir in unseren
Wertungen und Vorstellungen von der Wirklichkeit

aus, die uns unmittelbar umgibt. Wir
haben keine andere Wahl, das geschieht in jeder
Kultur. «Unsere Kultur» kann jedoch nichts
stehen lassen, sie muss einverleiben oder
abschaffen, abschliessend verstehen, sie kann
nicht zulassen, dass sie nicht alles weiss, sie
verdrängt die natürliche Scheu vor
Unbekanntem, sie verletzt und tötet somit etwas
sehr Wichtiges im Zusammenleben: den
Respekt. Denn Respekt und Achtung wachsen
zusammen mit der Erkenntnis, dass vieles un-
erschlossen bleibt.

Das Lebendige kann ich nicht fassen, greifen.

Das ist schön. Auch schmerzhaft. Macht
Angst. In einer Kultur, die uns lehrt, alles in

den Griff zu kriegen. Gegen dieses
Lebensfeindliche versuche ich zu arbeiten. Ich möchte

Wirklichkeit, Lebendiges so umsetzen, dass
es in den Aufnehmenden weitergeht/lebt,
Fragen, neue Wirklichkeiten erzeugt - und
nicht so, dass es greifbar scheint. Dann töte
ich es. Ich möchte nicht den Eindruck vermitteln,

jetzt kenne ich das Leben dieser Frauen
in Südamerika.

Leben und Film ist Fragen, Bewegung.
Wenn ich jedoch nie stillstehe, spüre ich die
Bewegung nicht mehr. Wenn ich mich für eine
Möglichkeit entscheide, muss das die richtige
sein - für mich im Moment. Nicht die einzige
und nicht für alle Zeiten und nicht für alle
Menschen. Wenn es mir gelingt, die
ausschliessliche Identifikation mit der einen
Wirklichkeit (die am mächtigsten ist) zu
brechen - wenn es mir gelingt, Zärtlichkeit und
Respekt für die andern Wirklichkeiten zu
wecken, das sind glückliche Momente.

Kristina Konrad
Montevideo/Uruguay

Kristina Konrad, geb. 20.9.53, Dokumentarfilme-
macherin, studierte Geschichte, Philosophie
und Medien in Genf und Paris. Lebt seit einigen
Jahren in Uruguay. Ihren neuesten Film über
Frauen in den Slums von Uruguay stellte sie
kürzlich in der Kanzleiturnhalle Zürich vor.
Weitere Filme:
«Cada Dia Historia», Frauen, Mütter in Nicaragua.

CH/Nicaragua 1986.
«Ich kam von einem Ort, den es in Wirklichkeit
nicht gab-, Uruguay/CH, 1988.
«De la mar a la mesa-, Uruguay 1989.
«Vecinos-, Uruguay, 1990.

>:; i: VA

19


	Poesie der Wirklichkeiten

